

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

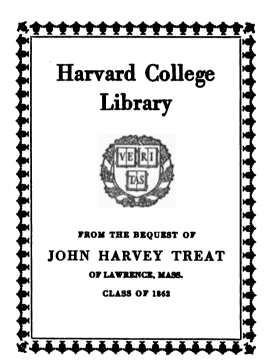
We also ask that you:

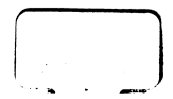
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

CP 385.5





# XPUCTIANCEOR TEHIE

### 4893 четвертый. выпускъ

#### ІЮЛЬ-АВГУСТЪ

**Прибавленія** къ «Церковному Вістнику», издаваемому при С.-Петербургской Духовной Академіи.

### СОДЕРЖАНІЕ:

|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CTP.           |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| I.   | О тапиствъ брака. Сравпительно-богословское изслъ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
|      | дованіе. Прот. Т. О. С-скаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3-12           |
| H.   | Намятники искусства и иконографія въ древне-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
|      | христіанскій періодъ (І. Древне - христіанская                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
|      | скульитура, ея общая характеристика и образцы-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
|      | въ рисункахъ съ описаніями.—II. Мозанка древне-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
|      | христіанскаго періода, ея происхожденіе и состоя-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
|      | ніе, съ приложеніемъ снимковъ съ главнъйшихъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
|      | памятниковъ этого искусства). Проф. Н. В.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
|      | Hokpobekaro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 13-45          |
| 111  | Проекты улучшенія въ нашемъ церковномъ упра-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 10-40          |
| 111. | mpocking (Thornestonia announced in the montaneous substances in the control of t |                |
|      | вленін (Предположенія духовныхъ консисторій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
|      | касательно преобразованія духовнаго суда). Проф.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 40 00          |
|      | Т. В. Барсова.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 46—83          |
| W.   | Къ вопросу о пасхальной вечери Христовой и объ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
|      | отношеніяхъ къ Госноду современнаго ему еврей-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
|      | ства (По поводу нѣмецкаго изслѣдованія проф.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
|      | <b>Д. А. Хвольсона.</b> І. Состояніе вопроса. — Опыты                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                |
|      | примиренія кажущагося разногласія синоптиковъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
|      | и четвертаго евангелія Пасхальный агнець, или                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
|      | хагига? — Данныя талмуда. — Теорія проф. Хволь-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
|      | сона, ея достоинства и недостатки. — Невероятное                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |
|      | предположение Наиболье правдоподобное рышение                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
|      | вопроса). Доцента Н. Н. Глубоковскаго .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 84—121         |
|      | (См. на послыдней стран                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | u <b>u</b> թ). |

Редакція просить городскихь и иногороднихь подписчиковь адресовать свои требованія прямо въ редакцію «Церковнаго Въстника» и «Христіанскаго Чтенія» при С.-Петербургской духовной академіи. Цібна за 52 номера. «Церковнаго Въстника 1893 г. съ книжнами «Христіанскаго Чтенія» 7 р. с. съ перес. Отдвльно: годовое изданіе «Церковнаго Ввстника» съ пересылкою 5 р. с.;-«Христіанскаго Чтенія» съ «Толкованіями»— 5 р. За границей для встахъ мъстъ: ва оба журнала 9 р., за каждый отдъльно 7 р. съ пересылкою.

#### ВЪ КОНТОРЪ РЕДАКЦІИ ПРОДАЮТСЯ:

 Xpnctianchoe 4tenie sa 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839. 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 и 1847 гг. по 2 р. за экземпляръ каждаго года безъ перес. и по 3 р. съ церес. Выписывающіе одновременно за вст перечисленные 14 годовъ платять безъ перес. 20 р., съ пересылкою 25 р.

II. Xpuctianchoe 4tenie sa 1848, 1856, 1858, 1859 1860, 1861, 1862; 1863, 1864, 1865, 1866, 1867 и 1868 гг. по 3 р за экземпляръ каждаго года безъ перес. и по 4 р. съ перес. за все 13 годовъ 30 р. безъ перес. и 35 р. съ перес.

III. Христіанское Чтеніе ва 1849, 1855, 1>70 п 1871 гг. по 4 р. ва эквемпляръ каждаго года безъ перес. и цо 5 р. съ перес.; за вст 5 годовъ витест 16 р. бевъ перес. и 20 р. съ пересылкою.

IV. Христіанское Чтеніе ва 1872, 1873 и 1874 гг. по 4 р. с. ва эквемпляръ

каждаго года безъ перес. и по 5 р. съ пересылкою.

V. Xphctianchoe 4Tenie sa 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1887, 1888, 1889, 1890 и 1891 гг. винсти съ Церк. В. по 5 р. съ пер : отдельно по 3 р.

VI. «Христ. Чт», ва 1886 г. 3 р. съ перес.

За всъ вышеозначенные годы можно получать журпаль и отдъльными книж-

ками по 75 к. безъ перес. и по 1 р. съ пересылкою.

Въ «Христіанскомъ Чтеніи» за прежніе годы пом'ящены сладующія бестады св. Іоанна Златоуста: а) на кн. Дъяній св. апостоловъ ва 1856 и 1857 гг. б) на посланія въ Ефесинамъ и Колосянамъ—ва 1858 г. в) па посланія въ Солунянамъ, къ Тимоесю, къ Титу, къ Филимопу и къ Еврсямъ-за 1859 г.

Отдельныя изданія:

1) Творенія св. Іоанна Златоуста: І. Его бесёды -

а) къ антіохійскому народу, т. І. Ц. 1 р. безъ перес. и 1 р. 50 к. съ пер.

б) на разныя мъста Св. Писанія, 3-й томъ (38 печат. лист.). Цена 1 р. безъ перес. и 1 р. 50 к. съ пер.

в) въ разные случан, 2-й томъ (34 печ. л.). Цъна 1 р. безъ перес. и 1 р.

10 коп. съ перес.

г) на 1-е посманіе къ Кориненнямъ, два тома (въ 1-мъ т. 25 м., во 2-мъ 27 л.). Ц. 1 р. 25 к. безъ пересылки и 1 р. 50 к. съ перес.

Письма Златоуста (20 л.). И. 50 к. безъ перес. и 75 к съ пересылкою.

2) Письма Осодора Студита, два тома (въ 1-мъ т. 20 л., во 2-мъ т. 38 л.), 1 р. 50 к. безъ перес. и 2 р. съ перес.

3) Церковная исторія Евсевія Памфила. 1-й т. (34 л.) 1 р. безъ перес. и

1 р. 50 к. съ перес.

4) Преосвящ. Филарета—Св. подвижницы восточной церкви (25 л.). 1 р.

бевъ перес. и 1 р. 25 к. съ перес.

5) Проф. И. В. Чельнова, — Древнія формы символовъ (13 л.). 75 к. бевъ перес. и 1 р. съ перес.

6) Митр. Шагуны. — Каноническое право (40 л.). 1 р. безъ пер. и 1 р.

**50 к.** съ перес.

7) Пять выпусковъ «Собранія древнихъ литургій въ переводѣ на русскій языкъ. Цена каждаго отдельно 1 р. съ перес., а всехъ виесте 3 р. съ перес.

Генетическое введеніе въ православное богословіе. Лекціи (по ваписямъ

студентовъ) прот. О. О. Сидонскато Цвна 80 к.; съ перес. 1 р.

9) Положеніе о правахъ и преимуществахъ лицъ, служащихъ при духовкоучебныхъ заведеніяхъ. Цівна 30 к. съ пересыдкою.

10 Обозрѣніе посланій св. ап. Павла къ Коринеянамъ. Проф. М. Голубева (337 стр.). Цъна 80 кон., съ перес. 1 рубль.

11) «Толнованій на Ветхій Завътъ» первый и второй выпуски (толкованія книги пророка Іеремін), цана 1 р. 25 к. съ перес. за первый выпускъ; второй выпускъ-цъна 2 р. съ пересылкой; за оба выпуска вивств цъна 2 р. 50 к., сь пер. 3 р.; 3 й вып. (начало толкованія Псалмовъ) и 75

"KHKISTIANSKOE CHTENIE/

Основ. 1821 г.

Годъ LXXIII.

# XPUCTIAHCROE TEHIE,

**ИЗЛАВАЕМОЕ** 

IIPH

САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ

# ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

Наздани на основанти Апо-столя и Пророкя, свщв крае-вголив самому Інсвев Христв. 4893 (церковь Бога жива, столпя и еффе. 11, 20.

TACTE BTOPAS



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Тинографія А. Катансваго и К. Невскій пр., да № 1321000 С 1893.

CP 385.<del>20</del>

HARVARD COLLEGE LIBRARY
TREAT FUND
TO G 1925

Печатать довводяется. Спб., 9-го іюня 1893 г. Экстраординарный профессорь Александра Лопухина.

## О ТАИНСТВЪ БРАКА

(Сравнительно-богословское изследованіе).

ТО ЧИСЛУ семи спасительных таинствъ Новаго Завета, содержимых и совершаемых восточною и западною церковію, относится и бравъ. Но что слёдуетъ разумёть подъ таинствомъ брава, брачный ли союзъ или священнодёйствіе, освящающее этотъ союзъ? На этотъ вопросъ церковные писатели отвёчаютъ различно. Одни таинствомъ брава считаютъ церковное благословеніе брачнаго союза, а другіе самый брачный союзъ.

1) Еще въ III вѣкѣ писалъ Тертулліанъ: "Діаволъ, стараясь назвратить истину, подражаетъ въ языческихъ мистеріяхъ самимъ даже божественными таинствами: онъ и креститъ нъкоторыхъ, какъ своихъ послъдователей, объщая имъ очищеніе грѣховъ чрезъ купель, и запечатлъвая потомъ на челъ вонновъ своихъ, и торжественно совершаетъ приношеніе гльба... и даже поставляетъ верховнаго жреца при бракти 1). Злъсь бракъ поставляется на ряду съ таинствами—крещеніемъ, муропомазаніемъ и евхаристіею и въ этомъ же мъстъ эти дъйствія называются именемъ таинство божественных».

Въ томъ же въвъ у св. Зинона, епископа веронійскаго († 260), читаемъ: "Любовь супружеская двухъ людей чрезъ зостоуважаемое таинство (т. е. чрезъ священнодъйствіе брака) сочетаваетъ въ плоть едину"<sup>2</sup>).

Въ IV във св. І. Златоусть, возставая противъ срам-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> De praescr. heret. c. 40.

<sup>2)</sup> Lib. I. Tr. II de spe, fide et char. n. 4.

ныхъ пъсней и празднованій, бывающихъ обывновенно при бракахъ, говоритъ: "Зачъмъ опозориваешь всенародно честныя таинства брака (τὰ σεμνὰ τοῦ γάμου μυστήρια) 1)?" Лалье тотъ же вселенскій учитель утверждаеть, что супруги "соединяются благодатіею Божіею (ὑπὸ τῆς τοῦ Θεοῦ ῥοπῆς) 2). сообщаемою, конечно, чрезъ священнодъйствіе брака, такъ вакъ брачный союзъ не заключаетъ въ себъ знаменія и силы благодатнаго освященія, не сообщаеть никакой благодати подъ вибшнимъ знакомъ.

Въ XII във Осодоръ Вальсамонъ, великій канонистъ восточной церкви, съ священническим благословением брака (γаμική (ερολογία) соединяеть значение брака, какъ таинства 3).

У насъ въ "Пространномъ христіанскомъ ватихизисъ" значится: "Бракъ есть таинство, въ которомъ... благословляется супружескій союзь, во образь духовнаго союза Христа съ церковію, и испрашивается благодать чистаго единодушія, въ благословенному рожденію и христіанскому воспитанію льтей".

Подобнымъ же образомъ учатъ-преосв. Евсевій 1): "Бракъ въ церкви Христовой есть такое таниство, въ которомъ женихъ и невъста... чрезъ благословение священнива получаютъ отъ Самого Інсуса Христа благодать, возвышающую сей союзъ во образъ духовнаго единенія Христа съ церковію, и сод'вйствующую брачной четв въ благословенному чадорожденію, въ исполненію взаимныхъ обязанностей и христіанскому воспитанію дітей", и преосв. Макарій 5): "Подъ именемъ таинства брака разумбется такое священнодбиствіе, въ которомъ лицамъ брачущимся... преподается свыше чрезъ благословеніе священнослужителя божественная благодать, освящающая ихъ

<sup>1)</sup> In Genes. homil. XLVIII, n. 6.—Подъ этими словами преосв. Макарій (Пр. Догм. бог. Т. II. стр. 368, Спб. 1856) разумёстъ таниства священнодъйствія брака, а архимандрить Иннокентій (Бог. обл. т. IV. стр. 501. Казань, 1864) - таниства супружескаго союза. Оба переводить эти слова въ единственномъ числъ, тогда какъ въ греческомъ текств онв стоять во множественномъ числв.

 <sup>2)</sup> Ibidem in Genes. hom. XLVIII.
 3) Σόνταγμα τῶν... κανοόνν... IV. 561. 'εν 'Αθήναις 1852-1859.
 4) Бесѣды о седьми таниствахъ... стр. 456. Спб., 1850.

<sup>5)</sup> Пр. Доги. Богоси. т. П, стр. 365-366.

брачный союзъ, возвышающая его во образъ духовнаго соединенія Христа съ церковію, и потомъ содъйствующая имъ къ благословенному достиженію всъхъ цълей брака. У насъ это таинство называется еще отниснієми, по тъмъ вънцамъ, какіе, при совершеніи его, бываютъ возлагаемы на главы жениха и невъсты".

2) Св. апостолъ Павелъ (Еф. V, 32) называетъ веливою тайною не церковное благословеніе супружескаго союза, не браков'єнчаніе, чрезъ которое этотъ союзъ освящается и запечатл'євается благодатію Христовою, а самый супружескій союзъ мужа съ женою, какъ таинственный образъ союза Христа съ церковію. "И будутъ двое (мужъ и жена),—пишетъ онъ,—одна плоть; я говорю по отношенію ко Христу и къ церкви". По разум'єнію Митрофана Критопула, патріарха александрійскаго, бракъ навывается у апостола таинствомъ... потому, что уподобляется Христу и церкви, т. е. непостижимый союзъ мужа съ женою служитъ у ацостола образомъ союза Христа съ церковію. По толкованію греческаго канониста Каллиги, бракъ есть тайнство, потому что подлинно есть тайна, какъ кто въ другомъ себя самого любитъ (Еф. V, 28) 1).

Въ III въкъ Климентъ александрійскій <sup>2</sup>) писалъ: "Святъ законъ, святъ и бракъ. Апостолъ возводитъ таинство сіе (т. е. брачный союзъ) ко Христу и церкви;—бракъ освящается словомъ Божіимъ и молитвою".

Въ IV въкъ св. І. Златоустъ говорилъ: "Зная, какое таинство есть бракъ и какой вещи есть образъ (Христа и церкви), не просто и не какъ попало разсуждай объ этомъ" з). "Или не слышишь Павла, говорящаго, что бракъ есть таинство, и образъ есть любви Христа, которую Онъ показалъ церкви"? 4). Здъсь, очевидно, ръчь идетъ о брачномъ союзъ.

Въ томъ же въвъ таинствомъ брака считалъ супружескій союзъ бл. Августинъ. "Во градо Бога живаго, на святой горъ Его (Пс. XLVII, 2), т. е. въ церкви,—училъ онъ,—

<sup>1)</sup> Zhishman—Das Eherecht der orientalischen Kirche. Seite 131 und 160. Wien, 1864.

<sup>2)</sup> Stromat. Lib. III. 21. § 12.

<sup>3)</sup> Bectaga o tont, kakent gormeo spath most. Digitized by GOOGIC

<sup>4)</sup> Homil. LVI in Genes, cap. 29.

предлагается не только союзъ брачный, но и таинство... (т. е. образъ союза Христа съ церковію). Таинство брака ограничено у насъ (христіанъ) однимъ мужемъ и одною женою... (таинство брава, т. е. супружескій союзь). Въ нашемъ (христіанскомъ) бравъ болье значить святость таинства, нежели плодородіе матери... (святость таинства брачнаго союза, вавъ образа союза Христа съ цервовію). Благо супружества у всёхъ народовъ и у всёхъ людей поставляется въ рожденін дітей и въ сохраненін ціломудрія; а что васается народа Божія, то у него оно поставляется еще въ святости таинства, по которой и отринутому лицу не дозволяется сочетаться съ другимъ лицемъ, доколъ супругъ его находится въ живыхъ... (Святость таниства супружескаго союза, какъ образа союза Христа съ церковію). Бракъ есть благо во всемъ, свойственномъ ему, а свойственны ему три вещи: чадородіе, върность цъломудрію, таинство союза" (т. е. брачнаго, знаменующаго союзъ Христа съ церковію) 1).

Въ конпъ XIII въка константинопольскій ісромонахъ Іовъ, въ числъ семи таинствъ церкви, поставляетъ честный бракъ (ό τίμιος γάμος). Посяв него Германъ, архіепископъ амавійскій (на остров'я Кипр'я), учить: "бракъ въ Господ'я препятствуеть блуду". Парижская рукопись XV въка къ семи таинствамъ церкви причисляеть девственный въ Господе бракъ (ό παρθενικός εν Κυρίφ γάμος); Гавріилъ Северъ, митрополить филадельфійскій (XVI віка), въ сочиненіи своемь о св. таинствахъ относить къ нимъ законный бракъ (о уощирос үфиос); Митрофанъ Критопуль (XVII въва) въ своемъ "Исповъданіи канолической и апостольской церкви восточной", іеромонахъ Дамаскинъ оессалоникскій, въ бесёдё на Богоявленіе, и Неофитъ Родинъ (съ о. Кипра), въ своемъ травтатъ о таинствахъ и въ своей Панопліи, признають таинствомъ первый бракъ (о πρώτος γάμος) 2). Всв эти выраженія: честный бракъ, бракъ въ Господъ, дъвственный въ Господъ бракъ. законный бракъ, первый бракъ-показывають, что вышепо-

<sup>&#</sup>x27;) Архии. Инновентія—Бог. облич. т. IV, стр. 428.

<sup>2)</sup> Zhishman. Das Eherecht der orientalischen Kirche. Seite 126-127.

именованные церковные писатели подъ таинствомъ брака разумѣли супружескій союзъ. А если это такъ, то, по аналогіи, и въ "Православномъ Исповѣданіи" подъ таинствомъ брака разумѣется брачный союзъ, а не священнодѣйствіе, освящающее этотъ союзъ. Ибо тамъ на вопросъ 115: Какое шестое таинство? Отвѣтъ: Честный бракъ.

Въ XVII въкъ Николай Булгаръ, въ своемъ катихизисъ, учитъ: "таинство брака (т. е. брачнаго союза) совершается и утверждается молитвою и благословеніемъ священника по чиноположенію евхологіона" 1).

Въ новъйшее время не отличаетъ супружескаго союза отъ священнодъйствія, освящающаго этотъ союзъ, греческій ученый Георгій Маврокордато <sup>2</sup>).

На западѣ ученіе о томъ, что брачный союзъ есть новозавѣтное таинство, утверждено въ XVI вѣкѣ тридентскимъ соборомъ. На 24-мъ засѣданіи этого собора провозглашено: "Такъ какъ бракъ въ законѣ евангельскомъ превосходитъ древнія супружества благодатію чрезъ Христа, то отцы, соборы и всеобщее преданіе церкви всегда учили, что онъ справедливо долженъ числиться между таинствами новаго закона" з). Поэтому и въ римскомъ катихизисѣ, изданномъ по опредѣленію тридентскаго собора, утверждается, что естественному союзу мужа и жены приписывается достоинство таинства, и что таинствомъ называется нерасторжимый союзъ брачный (II, 8. 15. 23).

У насъ преосв. Филаретъ (Гумилевскій), архіспископъ черниговскій, въ своемъ православномъ Догматическомъ Богословіи (ч. 2, стр. 339 и сл.), трактатъ о таниствъ брака озаглавливаетъ: "о таниствъ брачного союза", и въ этомъ трактатъ говоритъ, что брачный союзъ въ христіанствъ... не можетъ быть оставленъ съ значеніемъ только обряда..., что въ немъ (брачномъ союзъ) подается и дъйствуетъ особенная благодатъ Божія, что не понятно, почему бы... союзъ брачный былъ только обрядомъ, а не благодатного тайного, что брач-

<sup>1)</sup> Κατήχησις ίερα, σελ. 14. 'εν Βενετία, 1681.

 <sup>2)</sup> Περὶ τοῦ ἱεροῦ μυστηρίου τοῦ γάμου, σελ. 31. 'εν 'Αθήναις, 1857.
 3) Rohrbacher—Histoire universelle de l'église catholique. t. 24.
 p. 370. Paris, 1852.

ный союзо есть действіе таинственное, и т. д. А архимандрить Инновентій. въ своемъ Богословіи обличительномъ (т. IV, стр. 503 и сл.), лютеранамъ, отвергающимъ учение римской церкви о таинствъ брачнаго союза, имтается локавать, что брачный союзь есть новозавётное таинство. Не чуждъ этого мнвнія и обратившійся изъ латинства въ православіе священникъ Владиміръ Геттэ, утверждая, что бракъ разсматривается, какъ таинство, когда мужчина и женщина сочетаваются между собою религіознымъ образомъ, по предписаніямъ перкви, и въ доказательство сего приводя изв'єстное изреченіе св. апостола Павла (Еф. V, 31. 32) о брачномъ союзъ, какъ образъ союза Христа съ церковію, а не о таинствъ брака, какъ священнодъйствін, освящающемъ брачный союзъ 1). Подобнымъ образомъ и православный мірянинъ г. Хомявовъ богословствуетъ: "О таинствъ брака учитъ святая церковь, что благодать Божія, благословляющая преемственность покольній во временномъ существованіи рода чедовъческаго и святое соединение мужа и жены для образованія семьи, есть даръ таинственный... Почему веливіе учители церкви, — апостолы признають таинство брава даже у язычниковъ"...(?!), и въ другомъ мѣстѣ: "Бракъ есть таинство въ глазахъ церкви; однако церковь не требуетъ повторенія брава отъ тъхъ язычнивовъ, которыхъ она принимаетъ въ общество върующихъ. Самое обращение язычниковъ, безъ совершенія обряда, даеть предшествовавшему соединенію четы значение христіанскаго таинства" 2).

Въ нашемъ чинъ присоединенія христіанскихъ иновърцевъ въ православной церкви, между таинствами церкви значится "супружество", тогда какъ въ другихъ символическихъ изложеніяхъ православной въры это таинство именуется "бракомъ".

То и другое мивніе церковныхъ писателей о таинствъ брака соединяется въ правдоподобномъ предположеніи митро-

¹) Guettée — Exposition de la doctrine de l'église catholique orthodoxe p. 150—151. Paris, 1866.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. С. Хомякова — сочененія богословскія, Т. Ц. стр. 14 и 323. Прага, 1867.

полита Макарія 1), по которому брачный союзъ мужа и жены въ христіанствъ возвышенъ до образа таинственнаго союза Христа съ церковію вслідствіе того, что этоть союзь въ новозавътной церкви освящается и запечатлъвается благодатію Христовою чрезъ особое таинственное священнодъйствіе, именуемое бракомъ.

Протестанты не признають благодатнымъ таинствомъ ни брачнаго союза, ни бракосочетанія, совершаемаго ихъ пасторами.

И. Въ православной церкви 2), для законности и действительности супружеского союза, существенно-необходимимъ условіемъ служить благословеніе священническое, и потому вся сила таннства брака заключается въ вёнчаніи и церковномъ благословенін, т. е. въ сочетаніи супруговъ посредствомъ возложенія вънцевъ на ихъ главы и благословенія ихъ во имя Господне. Напротивъ, по ученію латинсвихъ богослововъ, при совершении таинства брака, главную силу и существенно-необходимое условіе составляеть изъявленіе взаимнаго согласія женихомъ и невъстою на вступленіе въ бракъ предъ приходскимъ настоятелемъ и свидътелями 3), а священническое благословение только торжественно утверждаетъ бравосочетаніе, уже совершенное чрезъ это согласіе, и хотя безъ нужды не должно быть оставляемо, однавожъ не необходимо, не относится въ сущности таинства и не обусловливаеть действительности брачнаго союза.

Такое ученіе латинскихъ богослововъ не право. Изъявленіе взаимнаго согласія женихомъ и невъстою на вступленіе въ брачный союзъ предъ священникомъ и свидетелями составляеть только одно изъ действій, относящихся въ видимой сторонъ таинства брака, а другимъ болье важнымъ, и даже главнымъ и существеннымъ дъйствіемъ, при заключеніи супружескаго союза, служитъ вънчание и благословение соче-

<sup>1)</sup> Прав. Доги. богося. Т. II, стр. 367.

<sup>2)</sup> Приб. мъ «Твор. св. отцевъ» ч. XVI, кн. 2, стр. 204—282.

3) Это ученіе вошло въ западной Россін, вавъ утверждаеть г. Неволинъ (Ист. гражд. зак. ч. І, кн. 1, стр. 140), въ нашу Кормчую (гл. 50).

тавающихся священнослужителемъ во имя Тріединаго Бога 1). Брачущіеся соглашаются, церковь благословляєть ихъ согласіє; оба эти дъйствія неразрывны, и первое безъ послъдняго представляєть какъ бы начало безъ конца. Словесное взаимное объщаніе ихъ, если не утверждено силою благословенія, преподаваемаго церковію въ таинствъ брака, само по себъ не можетъ быть прочнымъ и кръпкимъ, и безъ содъйствія церкви не можетъ низвести на брачущихся особую благословенія, древніе учители церковные считали блудомъ, напримъръ, Тертулліанъ 2), св. Амвросій медіоланскій 3) и др. Заключеніе супружескаго союза чрезъ одно объявленіе взаимнаго согласія жить въ бракъ другъ съ другомъ употреблялось только у язычниковъ, въ силу древнихъ римскихъ законовъ 4).

Ученіе о не-необходимости священническаго благословенія брачнаго союза изв'єстно у латинянъ съ XIII в'єка. Въ то время Оома Аквинатъ († 1274) писалъ: "Должно сказать, что форму таинства брака составляютъ слова, выражающія согласіе настоящимъ временемъ (de praesenti), а не священническое благословеніе, которое необходимо не для таинства, а для торжественности" 5). Въ XVIII в'єк'є папа Бенедиктъ XIV подробно трактуетъ по тому предмету, что священническое благословеніе брачнаго союза не относится къ сущности таинства брака 6).

У насъ безпоповщинская секта новоженов также утверждаеть, что сила таинства брака заключается въ изъявленіи взаимнаго на сожитіе согласія жениха и невъсты, а потому бракъ дъйствителенъ и безъ вънчанія.

III. Третій пункть въ ученім о тамистві брака касается совершителей этого тамиства. По суду православной церкви 7),

<sup>1)</sup> Преосв. Евсевія—Бес. о сельми таниств., стр. 494.

<sup>2)</sup> De pudic. c. IV. De monog. c. XI.

<sup>3)</sup> Ep. 70 ad Vigil.

<sup>4)</sup> Corpus jur. civil. a Beck ed. vol. II, p. 164, cod. V, tit. IV de myst.

<sup>5)</sup> In quatuor libros sententiarum lib. IV, dist. XXVI, art. 1.

<sup>6)</sup> De syn. dioec. 1. VIII, c. 12. Digitized by GOOGLE

<sup>7)</sup> Преосв. Евсевія—Бес. о седьин таниств., стр. 418, 469 и 494.

согласно съ единогласнымъ, постояннымъ и всеобщимъ ученіемъ древней вселенской цервви, совершитель таинства брака, кавъ и другихъ новозаветныхъ таинствъ, есть пастырь перкви — епископъ и пресвитеръ. Ясное и ръщительное свилътельство объ этомъ представляеть св. Григорій Богословъ. вогда говорить: "Я сочетатель, я невъстоводитель ("Тв. св. отцевъ", т. III, стр. 288); я сочетаваю юныя руки рукою Бога" (Письм. 57). Отцы второго вселенскаго собора въ Константинополъ предлагали Тимоесю александрійскому († 385) вопросъ: если вто позоветь клирика на бракосочетание (віс то Себба үароч) 1). Св. І. Златоустъ учитъ: "священнивъ совершаетъ брачный союзъ молитвою и благословеніемъ" (Бес. 48 на вн. Бытія). Также учили св. Павлинъ, епископъ ноланскій (Poem. XXV Epistol.), Тертулліанъ (De monog. c. XI. Ad uxor. II, 9) и многіе другіе. Иначе и быть не можеть, потому что одни священнослужители, какъ раздаятели благодатныхъ даровъ (1 Кор. IV, I), могутъ сообщить вступающимъ въ супружескій союзъ, чрезъ священнодійствіе брака, божественную благодать, освящающую и сврипляющую этотъ союзъ и содъйствующую брачущимся въ благословенному рожденію дьтей, -- бүдүщихъ чадъ церкви, къ взаимному вспомоществованію имъ во всемъ добромъ и къ предохраненію ихъ отъ связей незаконныхъ или неблагословенныхъ. Между тъмъ, по общепринятому и господствующему мненію у латинскихъ богослововъ 2), таниство брака совершають себъ самимъ сами брачущіеся 3) чрезъ изъявленіе, по узаконенію тридентскаго собора (Sess. XXIV, 1), взаимнаго согласія на вступленіе въ супружескій союзь, предъ своимь законнымь приходскимь настоятелемъ и двумя, по крайней мъръ, свидътелями. Это мивніе о совершителяхъ таниства брава извістно на западів

3) Это ученіе Zhishman (Das Eherecht der orient. Kirche, Seite 135) находить и въ «Прав. Исп.». Ч. I, отв. на вопр. 115.

<sup>1)</sup> Έρώτησις II. Harduin. Conc. coll. I, 1,194.

<sup>2)</sup> Walter's — Kirchensecht. Seite 622. Bonn, 1846. And ré—Cours de dr. can. t. 2, col. 505. Paris, 1846. De Ligorio—Theol. Mor. de ministr. matrim. Scavini—Theol. Mor. Un. t. III, p. 395. Neapoli, 1854. Klee — Man. de l'hist. des dogm. chrét. p. II, p. 314. Liège, 1850.

съ XIV въка. Тогда францисканецъ Дунсъ-Скотъ († 1308) писаль: "По большей части сами сочетавающіеся совершають для самихъ себи таинство брака или взаимно или каждый для себя "1). Напрасно латинскіе богословы 3) указывають при семъ на то, что такиство крещенія, въ случай крайней нужды, можеть совершить мірянинь. Это исключеніе въ пользу сего таниства отнюдь не можетъ быть распространено ни на одно изъ остальныхъ шести таинствъ, а следовательно и на бракъ, потому что въ допущения такого исключения перковь руководствовалась тою мыслію, чтобы младенець не умерь непросвъщенный крещеніемъ и чрезъ это не лишился царствія Божія, какъ неочищенный отъ первороднаго грёха, а такой нужды не представляется въ преподаніи таинства брава; притомъ исключение не есть общее правило, даже и относительно самаго таинства крещенія. Такое мижніе латинскихъ богослововъ о совершителяхъ таниства брака есть следствіе того, что они подъ таинствомъ брака разумбють супружескій союзъ, а не священнодъйствіе, освящающее этоть союзь, какъ учить православная первовь. Отъ этого же мивнія латинскихъ богослововь о совершителяхъ таинства брава произошло то, что тамъ, гдъ введены постановленія тридентскаго собора, но нельзя найти римско-католическаго священника, считается дъйствительнымъ бракъ, совершенный безъ духовнаго лица только предъ двумя свидетелями, а где не обнародованы постановленія тридентскаго собора, тамъ дійствительны браки, завлюченные только предъ гражданскими властями, безъ формальностей, предписанныхъ тридентскимъ соборомъ 3).

Вотъ въ чемъ состоитъ ученіе римской церкви о таннствъ брака и отличіе его отъ ученія православной церкви.

Прот. Т. С-свій.

<sup>1)</sup> In quatuor libros sententiarum. Lib. IV, dist. XXIV.
2) Напримъръ, Alfonso de Ligorio—Theol. moral. de ministr. matrimonii. Digitized by Google

<sup>3)</sup> Walter's-Kirchenrecht. Seite 619 und 620).

# Damathurh neryeetba h hkohorpaoih

въ древне-христіанскій періодъ 1).

І. Древне-христіанская скульптура.

АИБОЛЪЕ обширную вътвь искусства древне-христіан-скаго періода составляетъ фресковая живопись. Скульптура же, хотя и находила примъненіе въ то время, но не столь широкое, какъ живопись. Съ этой стороны мы встръчаемъ здёсь явленіе обратное тому, какое можемъ наблюдать въ искусствъ греко-римскомъ, гдъ вообще скульптура занимала наиболъе видное мъсто и преобладала надъ живописью. Явленіе это имбеть не случайный характерь; оно находить свое объяснение въ историческихъ условіяхъ, среди которыхъ развивалось искусство древнихъ христіанъ. Уже одно то, что пластива въ искусствъ греко-римскомъ служила языческому культу и составляла крепкую опору его, должно было вызывать, по крайней мірь на первых порахь, предубіжденіе противъ нея со стороны христіанъ: съ понятіемъ о статуъ тъсно соединялось въ то время представление объ идолослуженів. Съ другой стороны въ самомъ характеръ скульптуры и живописи заключаются внутреннія основанія, по которымъ христівне должны были предпочесть живопись скульптурів.

<sup>1)</sup> См. I и III выпуски «Христ. Чтенія» за настоящій годъ.

Пластива по преимуществу направляется въ частнымъ отдёльнымъ явленіямъ, избирая изъ нихъ такія, которыя прямо и непосредственно могутъ произвести сильное впечатлѣніе: развить болѣе или менѣе сложную мысль—для нея очень трудно; такіе примѣры, какъ группа Лаокоона въ Ватиканскомъ музеѣ, составляютъ здѣсь явленіе рѣдкое. Художественный реализмъ составляють здёсь явленіе рёдкое. Художественный реализмъ составляеть не менёе замётную черту греко-римской скульптуры. Человёкь въ его полной натуральной красоте, безъ всякихъ внёшнихъ покрововъ, богъ въ образё совершеннёй-шаго, по структурё тёла, человёка суть любимые предметы скульпторовъ. Реализмъ въ жизни и доведенное до апоееоза служеніе человёческой красотё возвели греко-римскую скульптуру на выстую ступень совершенства. Живопись въ меньшей мёрё подчинена ограниченіямъ со стороны міра матеріальнаго, болёе способна къ широкому раскрытію идей и вообще имёсть болёе духовный характеръ. Воть почему христіанство, какъ религія духа, вступило въ тёсный союзъ съ живописью. Разъ установленное такимъ образомъ начало христіанскаго искусства проходить чрезъ всю исторію его на востокё. Скульптура въ видё статуй изъ камня, металла и проч. никогда не находила здёсь значительнаго примёненія. И только изображенія рельефныя, въ видё рёзныхъ и литыхъ иконъ, крестовъ, диптиховъ, складней, окладовъ дають вииконъ, крестовъ, диптиховъ, складней, окладовъ даютъ ви-дъть, что искусство православнаго востока не порвало окон-чательно всъхъ связей съ скульптурою. Чъмъ дальше по вре-мени отходитъ христіанское искусство отъ греко-римскаго, тъмъ болъе ослабъваетъ въ немъ чувство скульптурной красоты. Отъ періода древне-христіанскаго мы имѣемъ еще не мало памятниковъ скульптуры, главнымъ образомъ въ видѣ саркофаговъ и отчасти въ видѣ цѣльныхъ статуй.

Саркофаги (σαρχοφάγοι) суть вмѣстилища для труповъ, въ видѣ обыкновенныхъ гробницъ изъ мрамора, порфира, терра-

вадь оомкновенных гроониць изы мрамора, порфира, терра-котты и даже металла, продолговатой формы, размѣрами бо-лѣе среднихъ размѣровъ человѣческаго тѣла, съ рельефными украшеніями на лицевой сторонѣ. Внутри саркофага пола-гался трупъ умершаго. Общее понятіе объ ихъ формѣ даетъ прилагаемый снимокъ (рис. 31). лагаемый снимовъ (рис. 31).

Обычай погребенія мертвыхъ въ саркофагахъ имълъ мъсто

у многихъ древнихъ народовъ, гдъ не было трупосожженія, особенно у финивіянъ, египтянъ, гревовъ и римлянъ. Весьма рано обычай этотъ усвоенъ былъ и древними христіанами: нъкото-

рые изъ дошедшихъ 10 насъ древне-христіанскихъ caproфаговъ могутъ быть отнесены къ первымъ двумъ столъоН живіт говоря вообще, въ первые три въка обычай погребенія христіанъ вь саркофагахъ не быль распространенъ: въ саркофагахъ тогда погребались только бога-RUT И винтанк лица: остальныя -locus'ахъ или гробницахъ, высъченныхъ въ самомъ грунтъ катакомбъ. Главная причина, почему не многіе христіане погребалисьвъсаргофагахъ, заключается прежде всего ВЪ сравнительной бъдности древнихъхристіанъ: саркофагъ изъ мрамора, металла и т. п. во всякомъ случаъ

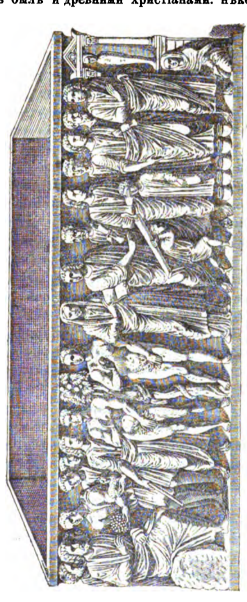


Рис. 31. Саркофагъ изъ катак. Люцины

вещь весьма цвная, какъ по матеріалу, такъ и по соединенному съ его обработкою труду. Съ другой стороны с самое производство такихъ саркофаговъ, съ украшеніями хри-

стіанскаго характера, представляло не малую опасность для преследуемых христіанъ. Если христіанскій живописецъ могь довольно спокойно производить свою работу во мракѣ ката-комбъ, при свътъ лампы, вдали отъ враждебнаго надзора языческихъ властей и сыщивовъ, то скульпторъ находился далеко не въ такихъ благопріятныхъ условіяхъ: онъ долженъ быль съ своимъ станкомъ и инструментами работать дома, на виду у всёхъ и, слёдовательно, рисковалъ подвергнуться преслёдованію. Поэтому-то древне-христіанскіе художники мало занимались производствомъ саркофаговъ. И если являлась у вого либо изъ христіанъ потребность въ сарвофагѣ, то его легво можно было добить въ мастерской язычнива; неудобство этого способа пріобрѣтенія завлючалось лишь въ томъ, что языческіе саркофаги имѣли украшенія языческаго характера, съ которыми не легко мирилось чувство христіа-нина. Но для устраненія этого неудобства христіане изыскивали свои мъры: иногда они уничтожали эти украшенія при помощи молота или ръзца, иногда ту сторону саркофага, на которой находились украшенія, они обращали внутрь гробницы, или къ ствив, и такимъ образомъ скрывали отъ взоровъ христіанъ; наконецъ, въ нъкоторыхъ ръдкихъ случаяхъ они могли удерживать языческія украшенія, истолковывая ихъ въ смыслё христіанскомъ (дельфинъ, трезубецъ въ видё креста, добрый пастырь) и такимъ образомъ, заставляли язычесвое искусство служить христіанской идев. Примеры такихъ саркофаговъ сохранились до нашихъ дней въ Римъ. Но въ такомъ положении дёло находилось только до IV столётия. Признаніе христіанства господствующею религією, сообщивъ сильный толчекъ христіанскому искусству вообще, содъйствовало въ частности распространенію обычая погребать мертвыхъ въ саркофагахъ. Производство саркофаговъ теперь стало гораздо обширнъе, чъмъ прежде, и они получили христіанскій характеръ. Памятниковъ этого рода (отъ IV и следующихъ столътій) дошло до насъ не мало: они сохраняются отчасти въ европейскихъ музеяхъ, отчасти въ древнихъ церквахъ. Важнъйшая по количеству коллекція ихъ находится въ Латеранскомъ музев въ Римв. Значительное количество ихъ помъщено въ римскомъ музев Кирхера; также въ врип-

тахъ ватиканскихъ подъ церковію св. Петра, въ церкви Маріи за Тибромъ, въ церквахъ Марка и Лаврентія за стенами Рима, въ ватакомбахъ Каллиста, много-въ другихъ мъстахъ Италін (Перуджія, Фермо, Анкона, Флоренція, Пиза, Миланъ. Брешіа, Равенна, Генуя), во Франція (Арль, Авиньонъ, Марсель, Нарбонна, Тулуза, Бордо, Пуатье, Парижъ и др.), въ Испаніи (Толедо, Сарагосса, Барцелона и др.), въ Германіи (Триръ); одинъ сарвофагъ, повидимому галльскій, находится въ с.-петербургскомъ Эрмитажв.

Для того, чтобы составить подробное и ясное понятіе о саркофагахъ и опфиить ихъ археологическую важность, необходимо познавомиться съ общими пріемами ихъ орнаментиви и характеромъ тъхъ изображеній, которыя здысь помыщались.

Наиболье видное мъсто въ саркофагъ, которое любили украшать христіанскіе художники, -- это его лицевая широкая сторона, обращенная въ врителю. Здёсь по всей длине помещается рядъ изображеній христіанскаго характера. Неріздко цёлая новерхность этой стороны раздёлена по горизонтальному направленію на двъ части, при помощи рельефнаго выступа, который служить такимь образомь базою для верхняго ряда и карнизомъ для нижняго. Въ такомъ случав вместо одного ряда изображеній здёсь помёщаются два: верхній и нижній (рис. 33 и 35). Тоть и другой рядь изображеній выражаеть иногда одну общую идею. Если же художнивь хотвль изобразить здёсь иёсколько отдёльныхь, независимыхь одинъ отъ другого, сюжетовъ, то онъ разделяль всю лицевую сторону саркофага при помощи вертикальныхъ колоннокъ, соединенныхъ арвами (полуциркульными или преломленными въ центръ), или вътвей дерева на нъсколько отдъленій и въ каждомъ отдълени помъщалъ особую группу: этого рода сарвофаги нередво встречаются въ Равение и Арле. Какъ исключеніе, они попадаются и въ числѣ римскихъ саркофаговъ, при чемъ разделение на группы, допусвалось даже и при единствъ основной мысли всъхъ изображеній саркофага (саркофагъ съ изображениемъ страданий и смерти Спасителя). Въ срединъ саркофага---въ верхнемъ ряду помъщался обыкновенно щить, поддерживаемый двумя геніями (imago clypeata)? это-мотивъ очень распространенный въ искусствъ; его можно

встрътить не только въ до-христіанскихъ и христіанскихъ памятникахъ Рима, но и въ Галліи, и на Дунаъ, и даже въ средневъковой орнаментикъ. На этомъ щитъ полагалась эпи-



тафія, въ которой означалось имя умершаго, число прожитыхъ имъ лътъ, время смерти и проч. Иногда на щите находится изображеніе погребеннаго въ саркофагъ лица въвидъ бюста. иногда даже двухъ,--мужа и жены,погребенныхъ вибств (рис. 33 и 35). Щитъ это обывновенно резко выделяется на общемъ планъ изображенійсаркофагасвоими сравнительно обширными разиврами. По сторонамъ его и внизу располагались изображенія религіознаго характера. Изображенія иного рода, напр., ландшафты и т. п. редко дандшафты и т. п. рьдьо допускались на саркофагахъ; и если художнивъ находилъ почему-либо неудобнымъ илизатруднительнымъ изображение предметовъ и событій религіозхарактера, то онъ украшаль лицевую сторону саркофага волнообразными линіями (strigiles). Во всякомъ случав-каждое изображеніе на саркофагѣ было рельефнымъ; изобра-

женія, сділанныя врасками и золотомъ, хотя находили приміненіе въ древности на саркофагахъ финикійскихъ, греческихъ, римскихъ и іудейскихъ, являются на христіанскихъ саркофагахъ какъ ръдкое исключеніе.

Содержаніе изображеній на христіанскихъ саркофагахъ,

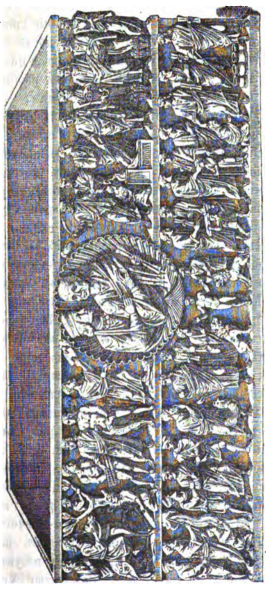


Рис. 33. Саркоф. Латеранскій.

вром'в упомянутыхъ портретовъ, заимствуется изъ Ветхаго и Новаго Завъта, а также изъ области символики. Иногда можно встрътить здъсь изображеніе символа Агнца въ различныхъ

положеніяхъ, какъ напр. на саркофагѣ Юнія Басса, равеннскихъ и др.; иногда четыре райскія рэки, какъ видно на прилагаемомъ рисунев сарбофага ардыскаго (рис. 32). Впрочемъ, симводы не могутъ быть признаны завсь обычными по причинамъ понятнымъ: распространение христіанскихъ саркофаговъ относится къ IV-V въвамъ, когда уже симводическій цикль изображеній началь заміняться цикломъ историческимъ: слёдовательно, съ этой стороны изображения на саркофагахъ стоятъ въ гармоніи съ общимъ движеніемъ древне-христіанскаго искусства. Циклъ этихъ изображеній на сапкофагахъ не особенно общиренъ опять потому, что эпоха распространенія саркофаговъ совпадаеть съ эпохою образованія исторических типовь и композицій, которыя слагались постепенно: тъ самые типы и композиціи, которыя встръчаются въ христіанскихъ живописяхъ того времени, находимъ и на сарвофагахъ; типы эти и вомпозиціи сходны между собою и положенія фигурь однообразны; это заставляеть думать, что художники присматривались въ существующимъ образцамъ и позволяли себъ свободу творчества лишь въ ограниченной степени. Если мы примемъ во внимание всю совокупность изображеній на 55 саркофагахъ Латеранскаго мувеума, то увидимъ, что отдъльные сюжеты повторяются здъсь въ такой мёрё: исторія Іоны 23 раза, изведеніе Моисеемъ воды 21 (рис. 33), взятіе Петра подъ стражу 20 (Ibid.), чудо умноженія хлібовь 20 (Ibid.), исціленіе слівного 19 (Ibid.), чудо въ Канъ Галилейской 16, воскрешение Лазаря 16 (рис. 31), отреченіе Петра 14 (рис. 33), Даніиль во рві львиномъ 14 (Ibid.), испъленіе разслабленнаго 12 (Ibid. и 31), созданіе Евы 11, принесеніе въ жертву Исаака 11, повлоненіе волхвовъ 11 (рис. 34), гръхопаденіе 14 (рис. 31 и 33), исцъленіе вровоточивой 8 (рис. 33), входъ Спасителя въ Іерусалимъ 6 (lbid.), Добрый Пастырь 6, Ной въ Ковчегъ 5, Христосъ предъ Пилатомъ 5 (рис. ниже), Христосъ какъ законодатель 4, три отрока въ печи 4, Моисей иззувающій сапоги 2, вознесеніе Иліи на небо 2, Рождество Христово съ изображеніями вола и осла 1 (рис. 34), І. Христосъ въ терновомъ вънцъ 1 1). Для уясненія того, какъ соединяются

<sup>1)</sup> Унаватель этоть сдвиань Вургономъ (Letter from Rome), по-

эти изображенія на одномъ и томъ же саркофагѣ, выражаютъ ли они одну строго опредѣленную мысль, а равно и для ознавомленія съ композиціями изображеній, мы приведемъ описанія изображеній на нѣкоторыхъ саркофагахъ. Предъ нами замѣчательный саркофагъ, находящійся въ концѣ главной залы Латеранскаго музея. Открытъ онъ былъ подъ церковію св. Павла и относится, какъ можно судить по стилю, постановкъ фигуръ, типамъ и костюмамъ, къ концу IV вѣка (рис. 35). Средина саркофага занята бюстовыми изображеніями похороненныхъ здѣсь супруговъ; вокругъ ихъ расположены изображенія религіознаго характера. Начнемъ съ верхняго угла налѣво отъ зрителя: здѣсь мы видимъ прежде всего изображеніе св. Троицы: Богъ Отецъ изображенъ въ видѣ зрѣлаго

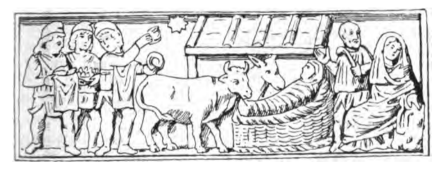


Рис. 34. Саркоф. Латер.

мужа въ креслахъ, съ благословляющимъ перстосложеніемъ, слѣва отъ него Сынъ Божій, создающій Еву изъ ребра Адамова, позади Св. Духъ въ человѣческомъ образѣ; это первая группа. Вторая группа представляетъ Адама и Еву въ раю; справа отъ зрителя—дерево, вокругъ котораго обвился змѣй съ запрещеннымъ плодомъ во рту; въ срединѣ между Адамомъ и Евою—Спаситель въ юношескомъ образѣ; правою рукою подаетъ Онъ Адаму снопъ зернового хлѣба, какъ символъ труда, на который обрекъ себя чрезъ грѣхопаденіе первый человѣкъ, лѣвою рукою подаетъ Евѣ ягненка,—символъ того, что она будетъ прясть шерсть и вообще заниматься домашнимъ хозяйствомъ и, можетъ быть, съ указаніемъ на нетлѣннаго Агнца-Искупителя, Который возьметъ на себя грѣхъ прародителей. Въ соотвѣтствіи съ этими двумя группами можно

поставить двё другія группы, находящіяся внизу подъними: здёсь мы видимъ Богоматерь съ Младенцемъ Іисусомъ, какъ Искупителемъ рода человёческаго; за нею—Іосифъ—мнимый отецъ

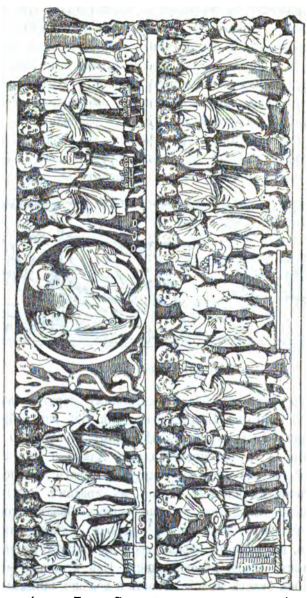


Рис. 35. Большой Латер. саркофагъ.

Спасителя (а не Духъ Святый, какъ полагаетъ Аляръ); три волхва, какъ представители различныхъ племенъ рода человъческаго, имъющихъ быть искупленными Младенцемъ, при-

Рис. 36. Латер. саркофагъ

носять Ему дары. Рядомъ съ ними—чудо исцеленія Спасителемъ слепого, какъ символъ просвещенія людей, ходящихъ во тыме. Вверху съ правой стороны саркофага—чудеса умно-

женія хабоовъ и претворенія воды въ вино и воскрешение Лазаря (испорчено; ср. рис. 31); а подъ ними въ нижнемъ ряду — предсказаніе объ отреченін Петра, при чемъ Спаситель изображены: вь видь молодого человѣка въ туникѣ, съ благословляющею десницею и свиткомъ, самъ апостоль Петръ въ традипіонномъ типѣ съ курчавою бородою и волосами и пътухъ. Рядомъвзятіе того же Петра подъ стражу, при чемъ солдаты Ирода представлены въ еврейской куафюръ, навонецъ, -- сцена изведенія Моисеемъ воды изъ камня (испорчено). Въ срединв подъ бюстовими изображеніями погребенныхъ здёсь супруговъ помъщенъ Даніилъ во рвъ львиномъ; позади его находятся неизвестния двѣ личности (по Аляру Богъ Отецъ и Сынъ), а справа пророкъ



Аввакумъ, приносящій Даніилу хлѣбы. Въ цѣломъ, такимъ образомъ, мы видимъ здѣсь выраженіе важнѣйшихъ моментовъ паденія и искупленія рода человѣческаго. Моментъ грѣхопа-

денія возбуждаєть въ художнивъ противоположные образы Искупленія: искупленіе являєтся въ видъ рожденія Спасителя и Его чудесъ. Почему именно эти, а не другія, чудеса изобразиль художнивъ, для какой цъли онъ присоединилъ сюда взятіе Петра подъ стражу и чудо Моисея, сказать трудно; въроятно, это — дъло случайной ассоціаціи, но отнюдь не образный намекъ на главенство апостола Петра.

Не менье интереса представляеть другой Латеранскій саркофагъ IV-V в. съ изображениемъ некоторыхъ моментовъ изъ исторіи страданія Спасителя (рис. 36). Лицевая сторона раздёлена коринескими колоннами на 5 частей; верхній варнизъ укращенъ сценами изъ жизни виноградарей и не имъетъ религіознаго характера. Въ центральномъ отдъленів пом'вщенъ врестъ; надъ нимъ "labarum", въ срединъ котораго находится монограмма имени І. Христа 🦹 ; подъ лабаромъ двъ птицы. Подъ крестомъ внизу - двъ человъческія фигуры. Если справедливо, что эти фигуры означають стражей при гробъ Спасителя, то вся сцена эта выражаетъ покой предъ воскресеніемъ І. Христа изъ мертвыхъ, подъ формами символическими. Съ явой стороны (отъ зрителя) въ другомъ отдъленіи воинъ возлагаеть на голову Спасителя терновый вънецъ; далъе Спаситель въ сопровождении стража несеть вресть. Съ правой стороны — изображение I. Христа предъ Понтіемъ Пилатомъ. Сходно среднее изображеніе на другомъ латеранскомъ саркофагѣ (рис. 37), но боковыя относятся отчасти въ ветхозавътной исторіи (жертва Каина и Авеля и Іовъ на гноищѣ), отчасти къ апостольской (апостолы Петръ и Павель въ сопровождении стражей).

Отмётимъ еще одинъ любопытный саркофагъ IV столётія, находящійся въ настоящее время въ вриптахъ ватиканскихъ. Особенный интересъ его заключается, съ одной стороны, въ томъ, что здёсь есть надпись, указывающая на погребенное въ этомъ саркофагѣ лицо и отсюда опредѣляющая точно древность памятника, съ другой—въ томъ, что здёсь съ изображеніями историческаго характера соединены образы символическіе. Находящаяся здёсь надпись гласитъ, что "Юній Бассъ жилъ 42 года и два мёсяца; въ бытность свою префектомъ города Рима онъ новокрещеннымъ отошелъ во Господу 23-го

августа 359 года" (Iun. Bassus r. c. qui. vixit. annos. XLII men. II. in ipsa praefectura urbi neophitus iit ad Deum. VIII. Kal. Sept. Eusebio et Vpatio. coss). Юній Бассъ—лицо исто-

рически извъстное. Пруденцій и Амміанъ Марцеллинъ сообщають о немъ нъкоторыя свъдънія: первый даеть знать, что фамилія Бассовъ уже въ IV стольтіи принадлежала въ общинъ христіанъ, второй говорить, что Юній Бассь умеръ вскорв по вступленіи своемъ въ должность префекта; и следовательно, подтверждаетъ мысль, выраженную въ нашей над-Саркофагъ писи. Юнія Басса слёданъ изъ бёдаго мрамора; лицевая сторона его имбетъ горизонтальное дъленіе на двъ равныя части и вертикальное, при помощи кориноскихъ колоннъ на 10 частей (по пяти вверху и внизу), въ которыхъ помъщено 6 группъ изображеній. Въ верхнемъ отдъленіи срединъ въ І. Христосъ на тронв, поучающій своихъ апостоловъ, — справа — взятіе Спасителя въ саду Геосиманскомъ, слъва — взятіе Петра подъ стражу;



Рис. 37. Латер. саркофатъ

враямъ справа и слѣва представлены: жертвоприношеніе Авраама и Пилатъ, умывающій руки. Въ нижнемъ отдѣсленіи средина занята изображеніемъ входа Господа въ Іеру-

салимъ (рис. 38),—по правую сторону—грѣхопаденіе; по лѣвую — Даніилъ во рвѣ львиномъ. Въ боковыхъ (крайнихъ) клеймахъ Іовъ на гноищѣ и взятіе Павла на пути въ Остію. Вмѣстѣ съ этими историческими изображеніями находятся на нашемъ саркофагѣ и символическія, именно, въ промежуточныхъ пространствахъ между арками. Символическая фигура агнца въ различныхъ положеніяхъ замѣняетъ историческихъ лицъ: агнецъ въ огненной печи, очевидно, символически изображаетъ трехъ отроковъ, брошенныхъ въ печь Навуходоносоромъ; агнецъ, касающійся жезломъ корзинъ, наполненныхъ хлѣбами, изображаетъ чудо умноженія хлѣбовъ; агнецъ, ударяющій жезломъ о скалу, изъ которой струится вода, указываетъ на чудо изведенія воды Моисеемъ



въ пустынъ; агнецъ, возлагающій свою ногу на голову другого агнца, между тъмъ какъ сверху появляется фигура голубя, испускающая свътъ на эту сцену, означаетъ не что иное, какъ крещеніе Спасителя; агнецъ, принимающій скрижали и касающійся жезломъ гробницы съ муміею, ясно выражаетъ синайское законодатель-

Рис. 38. Часть саркоф. Юнія Басса. ство и чудо воскрешенія Лазаря.—Приведенныя описанія дають достаточное понятіе о характерв изображеній на саркофагахь римскихь. Сходны съними саркофаги и нѣкоторыхъ другихъ частей западной Европы, какъ это доказано Лебляномъ, спеціально обслѣдовавшимъ древне-христіанскіе саркофаги Галліи: объясняется это сходство прямо вліяніемъ Рима. Въ юго-западной Галліи вліяніе метрополіи было слабве, и потому саркофаги здѣсь не столь совершенны со стороны техники и матеріала, отличаются и по своей формъ, расширяющейся кверху, и по скудости христіанскаго иконографическаго содержанія 1). Наиболье рѣз-

<sup>- 1).</sup> E. Le Blant, Les sarcoph. chr. de la Gaule p. XI.

кія, даже принципіальныя, уклоненія замічаются въ скульптурв саркофаговъ равеннскихъ, что объясняется, какъ увидимъ ниже, тъсною связію Равенны съ Византіею.

Кромъ рельефныхъ изображеній на саркофагахъ сохранилось до насъ нъсколько древне-христіанскихъ статуй. Число ихъ весьма незначительно, да оно и не могло быть велико по темъ причинамъ, на которыя мы указывали выше. Первое между этими статуями мосто принадлежить ста-

туэткъ Добраго Пасты-Латеранскомъ музећ въ Римћ (рис. 39). Симпатичное, нъскольво меланхолическое выраженіе лица, правильность въ позъ и костюмировкв, живость всей фигуръ и высокое совершенство техники ставять ее на ряду съ классическими произведеніями скульптуры. Н'бсколько другихъ статуэтокъ Добраго Пастыря, числомъ до 6, находится Константинополв. Римѣ и Спартѣ: фактъ, подтверждающій единство искусства въ древне-христіанскій періодъ

востокв.



вавъ на западв, такъ и Рис. 39. Добрый пастырь Латер. музея. Затфил

савдуетъ мраморная статуя римскаго пресвитера (?) Ипполита; отврыта она была въ 1551 г. при церкви св. Лаврентія за стінами Рима и теперь находится въ томъ же Латеранскомъ музев. Ипполить сидить въ креслахъ; одвтъ онъ въ палліумъ древнихъ философовъ. Голова и одна рука статун сделаны вновь. Главное основаніе, по которому эта статуя признается за статую Ипполита, заключается въ томъ,

что на вреслахъ, гдъ сидитъ Ипполитъ, помъщена пасхальнан таблица, составленная, какъ видно изъ исторіи Евсевія (VI, 22), Ипполитомъ, по случаю споровъ о празднованіи Пасхи. По стилю это одно изълучшихъ произведеній превней скульптуры и должно быть отнесено не поздиве, какъ къ III--IV стольтіямъ. Тоже подтверждается и начертанною здёсь пасхальною таблицею, въ которой счисление поведено только до 334 г. и которая, следовательно, после указаннаго предвла не могла имъть практическаго приложенія. Сомнительнымъ въ этой статув представляется то, что она болве похожа на изображеніе языческаго оратора или поэта, чёмъ на произведенія христіанскаго художества, а потому некоторые (напр. Краувъ) полагаютъ, что эта статуя первоначально изображала действительно языческаго ритора или философа, а затёмъ превращена въ статую Ипполита чрезъ начертаніе пасхальной таблицы. Примъры такихъ превращеній встръчались въ древности.

Еще образецъ древней скульптуры представляетъ бронзовая статуя апостола Петра, находящаяся теперь въ римсвомъ соборъ св. Петра. Апостолъ Петръ возсъдаетъ на возвышенномъ тронъ (работа XV в.), правою рукою благословдяетъ, а въ лъвой держитъ ключъ. Первоначально статуя эта находилась въ монастыръ Мартина и перенесена въ соборъ Петра при папъ Павлъ V-мъ въ началъ XVII въка. Происхождение ея вообще довольно темно. Основываясь на томъ, что художественная сторона ея безупречна, нъвоторые полагали, что это есть произведение язычества и представляло первоначально Юпитера (Kraus, 372), а потомъ посредствомъ передълви головы, съ прибавкою сіянія, благословляющей руки и ключей она превращена въ статую апостола Петра. Но едва ли можно признать вёроятнымъ это предположение, такъ какъ ни въ стиль, ни въ работь нътъ такихъ признаковъ, которыми бы отличались эти будто бы вновь сдёланныя части отъ первоначальныхъ. Наоборотъ, Торриджіо, безусловно утверждая христіанское происхожденіе этой статуи и полагая, что она сдълана при папъ Львъ І-мъ по случаю избавленія Рима отъ Аттилы, такъ какъ это избавленіе, по преданію, произошло по молитвъ апп. Петра и Павла, ссылается въ под-

твержденіе своего мижнія на архивные документы, находящіеся въ собор'в Петра; однако древность этихъ документовъ признана сомнительною, и такъ какъ ихъ извъстія не подтверждаются изъ другихъ источниковъ, то имъ почти никто не довъряетъ. Статуя эта имъетъ христіанское происхожденіе. Она сдёлана была въ Греціи, или же въ Римъ-художникомъ греческимъ: это доказывается между прочимъ тъмъ, что на ея фундаментв во времена Мабильона находилась греческая надпись <sup>1</sup>), въ настоящее время уже несуществующая. Полагали (Чіампини, Торриджіо и др.), что объ этой статув упоминаеть Левъ Исавръ въ письмъ въ Григорію II въ 726 году, когда говоритъ съ угрозою, что онъ отправитъ кого нибудь въ Римъ для того, чтобы разрушить изображение апостола Петра. Но Гарруччи доказалъ ошибочность этого мивнія: здёсь разумѣлось не литое (ἀξριάντα), но жипописное (ζωγραφίαν) изображение ап. Петра 2).

Къ этой же категоріи памятниковъ скульптуры следуетъ отнести мелкія произведенія древне-христіанской різьбы по металлу и слоновой кости, лецки, терракотты (terra cottaжженая глина), чеканки и литейныя произведенія. Древніе христіане полагали печать искусства и на предметы домашняго обихода. Изъ числа этихъ предметовъ дошли до насъ многочисленныя ламиы изъ терравотты: находять ихъ не тольво въ римскихъ катакомбахъ, но и въ Греціи, въ Египтъ, въ Сиріи. По своей общей форм'в он'в не отличаются чімъ-либо особеннымъ отъ лампъ греко-римскихъ, находимыхъ во множестей въ разныхъ містахъ греко-римской территоріи, въ томъ числъ и въ Крыму и даже на отдаленномъ востокъ, куда пронивала греческая культура. Но если языческая древность неръдко въ украшеніи этихъ предметовъ доходила до крайности и изощряла на нихъ свое безстыдное остроуміе, вакъ это повазываеть напр. коллевція лампь въ неаполитанскомъ музев, то христіане напротивъ придавали ихъ украшеніямъ свромныя и благородныя формы. На лампахъ изображались символическія фигуры рыбы, птицы, монограммы, крестъ (рис. 40); также иногда Моисей, изводящій воду изъ камня, Іона, ап.

<sup>1)</sup> Platner, Beschr. d. Stadt Rom II Bd; S. 99. 177.
2) Garrucci, Storia I, 587.

Петръ и Павелъ, Добрый Пастырь, три отрова въ огненной пещи и т. п. Иногда лампы приготовлялись изъ металла въ видъ рыбы, птицы, животнаго, человъва, корабля. Ръдкій образецъ бронзовой древне-христіанской лампы, изъ коллежціи Бази-

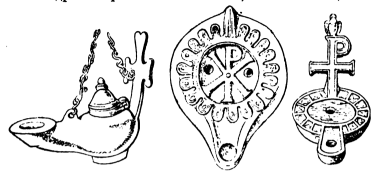


Рис. 40. Древне-христ. лампы.

левскаго, находится въ с.-петербургскомъ Эрмитажв: она имветъ форму древне-христіанской базилики съ апсидою, колоннами и двускатною крышею. Лампы преднавначались не только для домашняго, но также и для церковнаго употребленія.—Изображеніями религіознаго характера украшали древніе христіане также свои перстни, медальоны, амулеты и монеты: изображенія символическихъ знаковъ—якоря, рыбы, корабля, монограммъ І. Христа, библейскихъ сценъ, бюстовъ І. Христа и Богоматери составляютъ здъсь явленіе довольно обычное и вмъстъ характерное, какъ показатель близкаго сердечнаго отношенія къ религіи (рис. 41). Древніе христіане допускали ношеніе

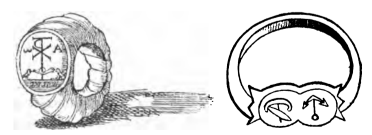


Рис. 41. Древне-христ. перстии.

и амулетов (араб. hamala = носить), назначение которых ъ состояло въ томъ, чтобы предохранять человъка отъ несчастий и волшебства. Нъкоторые изъ такихъ амулетовъ, дошед-

шихъ до насъ, имъли суевърный характеръ и вошли въ хри-стіанское употребленіе подъ вліяніемъ суевърій іудеевъ и гностивовъ, другіе—православные: вресты, иногда съ мощами, медальоны съ христіанскими изображеніями, маленькіе образви и вовчежцы съ мощами для ношенія на груди. Въ этихъ предметахъ — энколпіяхъ мы видимъ прототипы нашихъ наперсныхъ и тёльныхъ врестовъ. Древне-христіанскіе ковчежцы или ящики съ ръзьбою по слоновой кости сохранились до насъ въ значительномъ количествѣ; они находятся въ музеяхъ: парижскомъ Клюни, берлинскомъ, миланскомъ, брешіанскомъ, люксембургскомъ, верденскомъ, британскомъ, ватиканскомъ Кирхеровомъ и въ с.-петербургскомъ Эрмитажъ 1). Какъ со стороны художественной, такъ и иконографической памятники эти примыкають къ памятникамъ древне-христіанскаго періода; въ частности—они близко стоять къ скульптурт саркофаговъ какъ по выбору сюжетовъ, такъ и по постановкъ фигуръ и даже по деталямъ изображеній. Тъже самыя сцены изъ жизни прор. Іоны, волхвы предъ Иродомъ и ихъ покло-неніе родившемуся Спасителю, чудеса Евангелія, напр. исцѣ-леніе слѣпого, разслабленнаго, воскрешеніе Лазаря, синай-ское законодательство, Даніилъ во рвѣ львиномъ, исцѣленіе вровоточивой, воскрешение дочери Івира, чудо изведения Моисеемъ воды въ пустынъ, тайная вечеря, страданія І. Христа, I. Христосъ на престолъ среди учениковъ и проч. Очевидно, древне-христіанскій символизмъ здѣсь уже уступаетъ мѣсто прямымъ историческимъ изображеніямъ; но здѣсь удержаны еще обнаженныя фигуры Адама, Евы и Іоны, олицетвореніе Іордана съ урною, изъ которой течетъ вода и на-конецъ античный типъ Спасителя моложавый, безъ бороды, съ длинными волосами. Такой же характеръ имъютъ древне-христіанскіе диптихи (біς и ттооо = складываю) и оклады Евангелій. Диптихи или складни приготовлялись изъ слоновой вости, дерева и металловъ и представляли собою подобіе записныхъ внижевъ; иногда они состояли изъ трехъ дощечевъ, сложенныхъ вмёстё, и назывались триптихами, изъ пяти—пентаптихи, полиптихи. Внутреннія стороны ихъ пред-

<sup>1)</sup> Снимки съ нихъ въ VI т. Ист. иск. Гарруччи.

назначались для записей, а наружныя укращались рельефными изображеніями. Доски для письма были вощаныя; на нихъ писали острымъ стилемъ; если же для письма предназначался пергаментъ, то писали на немъ египетскимъ тростникомъ (calamus scriptorius). Диптихъ былъ предметомъ щегольства; носили его на рукв или на поясъ; диптихи тавъ наз. консульскіе раздавались римскими консулами народу въ качествъ подарковъ въ торжественныхъ случаяхъ. Изъ греко-римской древности диптихи перешли въ христіанское церковное употребленіе: христіане вписывали въ нихъ своихъ живыхъ и умершихъ родственниковъ и почетныхъ лицъ, напр. царей, епископовъ для поминовенія въ церкви. Отсюда ведуть свое начало синодиви, составляющіе сводъ записей отдёльныхъ диптиховъ. Форма диптиховъ, по върному замъчанію компетентнаго русскаго ученаго  $\Theta$ . И. Буслаева, послужила образ-цомъ для общеупотребительнаго доселѣ формата внигъ; а обычай украшать двитихи снаружи рельефными изображеніями нашель свое примънение въ обычав укращать церковныя вниги дорогими окладами изъ слоновой кости и металла. Русскіе складные образки металлическіе и деревянные представляють собою также подобіе древнихъ диптиховъ 1). Для того, чтобы дать понятіе объ иконографической сторон'я древнихъ диптиховъ, опишемъ миланскій диптихъ V в'яка (рис. 42). Первое ивображение вверху налъво представляетъ умовение ногъ: 12 апостоловъ сидять въ тунивахъ и иматіяхъ; на первомъ планъ ап. Петръ въ типъ моложавомъ; онъ дълаетъ жесть отрицанія, какой можно видёть и на другихъ памятнивахъ православной старины. Спаситель въ юномъ типъ, одътый въ тунику и иматій, съ лентіемъ, умываетъ ноги ап. Петра и въ тоже время разъясняеть ему необходимость совершающагося акта. На заднемъ планъ видно дерево и сіонсвая горница, гдъ совершена была тайная вечеря. Ниже-Пилатъ въ туникъ и хламидъ, застегнутой на правомъплечъ, въ діадимъ, сидитъ на возвышенномъ тронъ и умываетъ руки въ сосудъ, который держитъ слуга; налъво воины ведутъ І. Христа изъ преторіи. Ниже-Іуда съ деньгами въ рукахъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Общ. пон. о рус. иконоп., стр. 66.



стоитъ предъ священникомъ, который делаетъ рукою жестъ отрицанія, а направо Іуда висить на сучкі дерева. Внизу— воины, стрегущіе гробъ І. Христа. Гробница иміветь видь круглаго зданія, обычно повторяемаго въ древне-христіанской скульптурь: по всей въроятности въ сознаніи художника носился архитектурный образъ того круглаго храма (ротонды), который построенъ быль въ IV в. на мъстъ восиресенія І. Христа въ Іерусалимъ. На другой половинъ диптиха вверху—явленіе ангела св. женамъ: гробница имъетъ туже форму, что и въ предыдущемъ изображеніи; но она пуста и двери ея открыты; устрашенные стражи падаютъ; ангелъ Господень сидить на вамив у дверей гробницы и обращается съ ръчью (жестъ десницы) къ двумъ стоящимъ предъ нимъ св. женамъ; на заднемъ планъ—дерево. Ниже—явленіе І. Христа св. женамъ по воскресеніи; явленіе І. Христа 11-ти ученикамъ, причемъ передніе апостолы представлены въ актъ поклоненія съ задрапированными руками и одинъ съ поднятой въ знакъ изумленія голою рукою: это прекрасная иллюстрація къ словамъ ев. Матоея: "и видъвше Его, поклонишася Ему; ови же усумнъшася" (Мато. XXVIII, 17). Внизу увъреніе Оомы: въ сторонъ налъво изображено зданіе, какъ иллюстрація къ словамъ ев. Іоанна: "бяху внутрь ученицы Его, и Оома съ ними" (Іоан. ХХ, 26). И положительное преобладаніе моложавыхъ типовъ, и изящество фигуръ, и отсутствіе врыльевъ у ангела, благовъствующаго св. женамъ—все это заставляетъ относить миланскій диптихъ ко времени не позднъе V въка. Къ тому же времени относится древнъйшій изъ дошедшихъ до насъ окладъ Евангелія въ Миланъ (рис. 43). Центральное мъсто на немъ отведено изображенію Божественнаго Агнца въ нимбъ, окруженнаго цвъточнымъ вънкомъ: это очевидный слъдъ искусства катакомбнаго періода. По угламъ расположены символы Евангелистовъ-ангелъ и телецъ и бюсты двухъ Евангелистовъ—Матеея и Луки. Вверху изображение рождества Христова: Божественный Младенецъ лежитъ въ ясляхъ, возлъ которыхъ стоятъ волъ и оселъ; направо—Богоматерь, налъво старецъ Іосифъ съ пилою въ рукъ, —аттрибутомъ его ремесла; внизу избіеніе младенцевъ въ присутствін Прода торжественно возседающаго на троне и доведенных до отчаянія матерей. На лівой сторонів благовінненіе Пресв. Богородицы, при чемъ Богоматерь представлена стоящею на кольнях ср сосудом вр ракур а истолники: по однома изр варіантовъ древне-христіанскаго преданія благов'ященіе произошло въ то время, когда Богоматерь брала воду у источника; здёсь на миланскомъ овладё мы имёемъ древнёйшій примерь перенесенія этого преданія въ область искусства. Ниже изображены три волхва, идущіє по указанію звёзды. Внизу врешеніе І. Христа, при чемъ на главу Его сходить Св. Лухъ въ видъ голубя. На правой сторонъ вверху ангелъ повазываеть одной изъ муроносицъ гробницу Спасителя; ниже І. Христосъ на судъ у Пилата; въ самомъ низу входъ І. Христа въ Іерусалимъ. На другой сторонъ овлада въ срединъ четверовонечный вресть, составленный изъ драгоценныхъ камней; у подножія его-четыре райскія ріки. По угламь оклададва символа Евангелистовъ-левъ и орелъ и два Евангелиста Маркъ и Іоаннъ 1). Вверху поклоненіе волхвовъ: волхвы въ фригійскихъ востюмахъ подносять дары І. Христу; внизу пре-

<sup>1)</sup> Въ первые въка христіанства симводами Евангелистовъ служили 4 райскія ріки. На сміму ихъ въ томъ же періоді явились символы четырехъ животныхъ, окружающихъ престолъ Іеговы, по описанію прор. Іезеківля (I, 10. X, 14; ср. Апокал. IV, 6—7). Сямволы этя относить къ Евангелистамъ уже Ириней Ліонскій; Матеей-человікъ, Маркъ-орелъ, Лука-волъ, Іоаннъ-левъ. Бл. Августинъ усвояетъ Ев. Матеею символъ льва, Марку человъка, Лукъ тельца, Іоанну орла; въ тоже время, считая болье въроятнымъ такое распредвление симводовъ, онъ вамъчаетъ, что вные относять къ Матеею символь человъка, Марку орда, Іоанну льва. Влаж. Іеронимъ предлагаетъ распредъленіе символовъ, принятое у насъ въ настоящее время: Матеей-человъкъ. Маркъ-левъ, Лука-телецъ, Іоаннъ-орелъ. Изъяснение символовъ въ смысле указанія на некупленіе Інсуса Христа, Который вочеловечился (человъкъ), покорилъ враговъ (девъ), принесъ Себя въ жертву ва родъ человъческій (телецъ) и вознесся на небеса (орелъ), не достигаеть прин: оно не определяеть, почему вменно символь человъка усвоенъ Ев. Матеею, а не другому Евангелисту, левъ Марку и т. д. По мивнію блаж. Августина, въ Евангеліи Матеея ндеть рвчь о царскомъ происхождении и достоинстве І. Христа (поклонение волхвовъ), -отсюда символь льва; въ Ев. Марка описываются деянія І. Христа, вакъ человъка, отсюда-человъкъ, въ Евангелів Луки священническое служение Господа, отсюда телецъ, въ Евангели Іоанна возносится мысль превыше человъческой немощи... отсюда орель. Объяснение бл. Геро-



Рис. 43. Меланскій окладъ.

твореніе воды въ вино на бракѣ въ Канѣ Галилейской. Съ яѣвой стороны исцѣленіе двухъ слѣпцовъ и разслабленнаго (несетъ свой одръ на спинѣ) и воскрешеніе Лазаря. Съ правой стороны І. Христосъ благословляетъ вѣнки, подносимые Ему двумя апостолами: руки апостоловъ, въ знакъ уваженія, задрапированы въ иматіи; ниже тайная вечеря (вмѣсто 12-ти только З апостола для краткости) и лепта вдовицы. Подобные памятники мы встрѣтимъ ниже при обозрѣніи скульптуры византійской.

нима: въ Евангеліи Матеея родословіе І. Христа, въ Евангеліи Марка голосъ льва, рыкающаго въ пустынь: гласъ вопіющаго въ пустыни... въ Евангелів Лука рѣчь о свящ. Захарін, въ Ев. Іоанна—о недосяваемой высотѣ Слова. Съ этимъ послѣднимъ объясненіемъ согласно и объяснение Григорія Двоеслова, допускающаго, впрочемъ, возможность и инаго объясненія въ приложеніи иъ Самому І. Христу, Который принямъ плоть (человъкъ), принесъ себя въ жертву (телецъ), расторгнуль увы смерти (левъ) и вознесся на небо (орелъ). У Софронія патр. Іерусалимскаго: левъ—сила и начальство І. Христа (Ис. ІХ. 6); телецъ—священническое служеніе І. Христа, человѣвъ—явленіе во плоти; орель-нисходящая села Св. Духа; первый изъ этихъ символовъ усвонется Ісанну, второй Лукі, третій Матеею, четвертый Марку. Патріархъ константинопольскій Германъ повторяеть объясненіе Софронія съ твиъ равличіемъ, что Ев. Іоанну усвояеть символь орла, а Марку льва. Подобныя изъясненія встрвчаются въ припискахъ греческихъ и скавянскихъ Евангелій. Въ этомъ разнообравіи обнаруживается различіе частныхъ мевній. Оно проходить также и въ памятникахъ изобразительнаго искусства-въ древнихъ мозанкахъ, фрескахъ, миніатюрахъ. Нередко все четыре символа соединены въ одну группу и составляють такъ навываемый тетраморфъ. Къ этому тетраморфу древніе литургасты относять слова латургік «поюще (орель), вопіюще (волъ), взывающе (левъ) и глаголюще (человъвъ)». Не ръдка примъры, когда Ев. Іоаннъ представляется бесъ символа: онъ диктуеть тексть Евангелія ученику своему Прохору; остальные Евангелисты съ симво-лами. Иногда предъ нвображеніями Евангелистовъ находится небо, изъ котораго выставляется рука-эмблема божественнаго руководительства, или самъ Спаситель, благословияющій Евангелиста. Иногла надъ Ев. Матесемъ представленъ Снаситель въ ореолё съ тетраморфомъ, возлё Марка ап. Петръ, возив Луккап. Павелъ; а Іоаннъ двитуетъ Прохору. Богоматерь вногда является въ Ев. Дуки потому, что въ самомъ содержанія его отводится ей місто боліве видное, чімь въ другихь Евангеліяхъ; пратомъ, по преданію, Ев. Лука стоямъ близко къ Богома-тери и написалъ ен портреть. Изображеніе ап. Павла при томъ же Евангелисть находить свое объяснение въ томъ, что Ев. Лука долгое время сопутствоваль ап. Павлу и по смерти последняго проповеды-

## II. Мозаини древне-христіанскаго періода.

Мозанка (ноосю, musivum opus) есть искусство составлять отдёльныя фигуры и сложныя изображенія изъ кубиковъ твердаго вещества-стекла, мрамора и т. п., окрашенныхъ въ разные цвъта. Для этой цъли заготовляется на поверхности, предназначенной для мозаическаго изображенія, грунтъ изъ мастики, въ который и погружаются кубики въ такомъ цвътовъ и тъней, какъ это требуется илеею художника. Изобретеніе мозанки, въ широкомъ смысле этого слова, относится въ отдаленной эпохв исторіи. Мозаичные полы извёстны были въ Вавилоне; такой поль (λιθωστρώτον) устроенъ быль, по свидетельству вниги Есопрь (гл. I), во дворив Артаксеркса. Известны были они также египтянамъ, отъ которыхъ, вёроятно, перешли въ гревамъ, а затёмъ и къ римлянамъ: оессалійскіе, фригійскіе и египетскіе мраморы служили превосходнымъ для этого матеріаломъ. Хотя до сихъ поръ еще нътъ достаточнаго числа памятниковъ, по которымъ было бы возможно проследить постепенное развитіе мозаики въ древнемъ міръ, однако слъдуеть съ въроятностію

валъ въ Италів; самое Евангеліе Дуки, по преданію, составлено при содействи этого апостола. Ев. Маркъ былъ спутнекомъ и истолкователемъ ап. Петра, какъ о томъ говорится и въ припискахъ накоторыкъ греч. еванголій, а потому наображенію ап. Петра отводилось мъсто въ ев. Марка. След. въ этихъ изображенияхъ дано наглядное подтвержденіе древних предавій, относящихся къ всторів Евангелій. Начиная съ VI в. появляется при неображеніяхъ Евангелистовъ одицетвореніе Софін, премудрости Божіей, то въ виде женщивы въ нимбъ, то въ виде ангела съ крымьями, какъ въ некоторыхъ повдиващихъ славянскихъ Евангеліяхъ. Въ нашей современной церковной практикф символы Евангелистовъ распредъляются всегда одинаково: человъкъ — Матеей, левъ-Маркъ, телецъ-Лука, орелъ - Іоаннъ. Въ практикъ старообрядческой орель-Маркъ, левъ - Іоаннъ. Поморскіе отвіты оправдывають последнюю ссылками на сведетельства Андрея Кесарійскаго, Анастасія Синавта, древнихь кормчихь, макарьовскихь минейчетьихъ, патр. Филарета и митр. Іова, которые будто бы навываютъ наше распредаление символовъ датенскимъ мудрованиемъ. Свидетельства эти уже быле разобраны въ нашей латературь. Отивченные выше вещественные памятники съ очевидностію свидетельствують что упорно поддерживаемое учение старообрядчества не правильно переносить этотъ

предполагать, что на первыхъ порахъ изготовлялись лишь простейнія фигуры изъ мозанви, а затемъ художниви постепенно перешли и въ сложнымъ композиціямъ. Превосходные образны, повазывающіе, какого блестящаго состоянія достигла мозанка въ греко-римскомъ мірів ко времени появленія христіанства, найдены на вилл'я Адріана, въ храм'я Юпитера на Авентинскомъ ходит въ Римт и др. Но безспорно самымъ блестящимъ намятникомъ греческой мозанки служитъ открытан въ 1831 году въ Помпет и хранящаяся теперь въ неаполитанскомъ музев мозанка, изображающая битву Александра манедонскаго съ персами. Пылъ навалерійской стычви, необывновенно живыя движенія, изящныя формы всаднивовь, трудные ракурсы, при художественной моделлировкъ, превосходный стиль и техника, все обличаеть здёсь работу превосходнаго греческаго художнива. Примъненіе мозаиви въ цълямъ христіанъ въ теченіе первыхъ трехъ въковъ христіанства было весьма незначительно: б'ёдность христіансвихъ общинъ и отсутствіе большихъ храмовъ объясняють такое положение дъла. Мозанка-искусство по превмуществу монументальное; она требуетъ простора и богатыхъ средствъ.

вопрось въ область догматики. Древность допускана различныя распределенія символовъ, и въ этомъ различіи выражалось различіе частныхъ мивній: догматическаго значенія этоть предметь не имвиь, и строгій контроль церкви на него не простирался. Но такъ какъ пылкое воображение връеснителей захочило вногда очень далеко, сопоставляло символы Евангелистовъ съ апокалипсическими конями, а отсюда пронсходило то, что простодушный народъ усвояль самволямь особенное вначение святости и принимать ихъ за самихъ Евангелистовъ, то св. Синодъ 6 априля 1722 года вапретиль отдильныя изображения символовъ, безъ самихъ Евангелистовъ. Ближайшимъ поводомъ къ тому послужние семволы Еванголистовъ, напечатанные на антименсаль, съ интеральнымы именованиемы агосы... «Надлежеты самихы тыхы Евангелистовъ персоны съ литеральнымъ при именалъ ихъ словенскимъ діадектомъ сего, еже есть святый, неображать по подобію ихъ; а при лицахъ Евангелистовъ мощно в образовательныя ихъ животныя писать; вапрещается же сіе (отдъльныя изображенія символовъ)... не аки ніввое граховное дало, но яко непристойное и вину къ пополеновению невъждамъ нодающее». Сивдовательно, это определене не имветь принципальнаго вначенія; оно выввано было лишь практическою необходо лимостію. Подроби. см. въ нашемъ соч. Евангеліе въ пам. иконогр. CTD. XXXII—XXXVII.

Лишь нёкоторые остатки мозаикъ въ катакомбахъ римскихъ (Прота и Гіацинта и др.) даютъ видёть, что христіане всетаки не чуждались мозаики. Съ IV вёка, вмёстё съ сооруженіемъ обширныхъ и великолёпныхъ храмовъ наступаетъ пора для широкаго примёненія мозаики къ христіанскимъ храмамъ, и нёсколько памятниковъ того времени дошло до насъ.

Въ церкви Констанцы въ Рим'в сохранились мозанки IV въка въ двухъ нишахъ надъ входомъ въ храмъ. Одна изъ нихъ представляетъ І. Христа на горъ, изъ которой вытевають четыре райскія ріки, по сторонамь Его два апостола,— Петръ, которому Онъ даетъ свитокъ съ надписью "Dominus расет dat", и Павелъ; по враямъ двъ гирлянды и два города (Іерусалимъ и Виелеемъ); внизу четыре агица. Какъ подусимволическій переводь этого изображенія, напоминающаго общензвестную композицію періода катакомбнаго, такъ и моложавый безбородый типь I. Христа и отсутствіе нимбовъ у апостоловъ указываютъ прямо на четвертое столетіе. Мозанка другой ниши представляеть І. Христа сидящимъ на сферъ, типъ мужественномъ съ бородою, въ туникъ, украшенной клавами, и иматін. Въ шуйць Его свитокъ; въ десницъ вакой-то неясный предметь, принимаемый стоящимъ возяв него молодымъ апостоломъ. — Общирный куполь храма украшень быль также неуцёлёвшими до нась мованческими изображеніями, о которыхъ мы можемъ судить по старымъ снимкамъ, изданнымъ Чіампини и Гарруччи. Здёсь представлены были самыя разнообразныя сцены: группы людей въ разныхъ положеніяхъ, зданія съ каріатидами и тиграми, шлюпва, плотъ и мачтовое судно, купидончики, занимающіеся ловлею рыбы и птицъ, скользящихъ по гладкой поверхности воды, плящущіе сатиры, вакханки, сцены уборки винограда, затвиливые уворы изъ цвётовъ, сосуды разной формы, роги изобилія и проч. Сцены эти по своему характеру рёзко отличаются отъ современныхъ имъ христіанскихъ художественных произведеній; а потому одни изъ спеціалистовъ видъли здъсь рядъ сценъ вакхическихъ, равно какъ и все зданіе Констанцы признавали храмомъ Вакха, обращеннымъ въ христіанскую церковь; другіе (Вите, Мюнцъ, Гарруччи) усматривають здёсь христіанскую символику. Но возможно и иное болъе въроятное, какъ намъ кажется, объясненіе этихъ сценъ въ смысле простой орнаментики, въ роде той, о воторой идеть рвчь въ известномъ письме св. Нила, ученива св. І. Златоуста, къ епарху Олимпіодору, пожелавшему изобразить въ построенной имъ церкви въ честь мучениковъ сцены охоты и рыбной ловли 1). Нёть ничего удивительнаго въ томъ, что невоторыя изъ этихъ сценъ напоминають сцены, принятыя въ греко-римскомъ искусствъ: связь христіанскаго искусства съ греко-римскимъ стоить вив всяваго сомевнія. Но эти сцены не могуть быть признаны ванхическими: онъ являются здъсь совершенно разрозненными и не представляютъ ничего цёльнаго. Если въ глазахъ художника-язычника подобныя сцены имъли опредъленное символическое значение и онъ не могъ нарушать ихъ единства, то для художника христіанскаго он'в представляли лишь сырой матеріаль, годный для простой орнаментики. Художнивь христіанинъ не усвояль этимъ фрагментамъ мисологическаго значенія и лишь воснользовался отдёльными, извёстными ему по традиціи, формами для простого украшенія вупола храма. Съ этой стороны мозаики Констанцы представляють немаловажный интересь для исторіи искусствъ.

Дальнъйній шагь въ исторіи древне-христіанскихъ мозанвъ представляють мозанки церкви Пуденціаны въ Римъ
конца IV в. Главное содержаніе ихъ составляють уже не
орнаменты и формы античнаго характера, но историческія
лица въ формахъ соотвътствующихъ идев христіанства. Въ
алтарной апсидъ І. Христосъ величественно съдящій на тронъ
съ книгою и благословляющею десницею; по сторонамъ Его
два апостола и двъ женщины съ вънками въ рукахъ; надъ
ними въ облакахъ—крестъ—символъ искупленія и символы
Евангелистовъ. Уже въ самомъ замыслъ этой композиціи
видно стремленіе къ темамъ чисто христіанскаго характера,
въ христіанской обстановкъ. Величественныя фигуры І. Христа и апостоловъ исполнены христіанскаго одушевленія; хотя

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Migne, Patrol. s. gr. t. LXXIX, col. 578.

свободные жесты и искусно драпирующіяся одежды и выдаэтой мозаики съ художественными ють близкую связь преданіями античной древности. Спустя еще недолгое время христіанскіе мозаисты успъли уже совершенно овладъть сюжетами христіанскими и выставили цёлые ряды сложныхъ и разнообразныхъ композицій въ мозанкахъ Маріи Великой въ Римъ V столътія. Для уясненія существеннаго характера этихъ мозаивъ следуетъ приномнить, что время ихъ исполненія совпадаеть со временемъ несторіанскихъ споровъ о Божеств'в І. Христа и достоинств' Богоматери. Конецъ этихъ споровъ и раскрытіе православнаго ученія о Богоматери на Ефесскомъ соборъ вызвали усиленную потребность вившняго выраженія почитанія Богоматери. Съ этого времени стали умножаться молитвы, поснопонія и празднованія въ честь Богоматери, стали сооружаться новые храмы, посвященные Дъвъ Маріи. Однимъ изъ первыхъ храмовъ этого рода и быль храмъ Марін Великой въ Римѣ. Древность украсила происхождение этого храма легендою, а щедрость богатаго вельможи-строителя сообщила ему такое великольніе, которое поставило его въ рядъ лучшихъ римсвихъ храмовъ. Богатыя мозаики украшали здёсь всю тріумфальную арку н верхнія стіни средняго нефа. Мозаисть, какъ сынъ своего времени, заинтересованный современнымъ вопросомъ о почитанін Богоматери и зная, что самый храмъ посвящается Богоматери, сосредоточиль свое внимание на такихъ сюжетахъ, воторые могли выставить въ надлежащемъ свётё величіе Богоматери и доказать наглядно, что она достойна высокаго почитанія, вакъ Матерь Божія—Овотохос. Всё мозанки тріумфальной арки представляють именно тё моменты изъ жизни Богоматери, въ которыхъ она является, какъ необходимая посредница искупленія. Въ самомъ верху съ лівой стороны благовъщение Пресв. Богородицы въ церемоніально-торжественной обстановив (рис. 44): Богоматерь въ видв знатно і женщины въ роскошномъ костюмъ сидить на возвышении ноги покоятся на подножін; на ней роскошное платье богатой цевтной матеріи; на головів уборъ, украшенный дра гоценными камнями, въ ушахъ серьги, нимба петь: въ вахъ ея нитка шерсти оранжеваго цвъта. Возяв нея стоят:

два ангела хранителя. Сверху слетають къ Богоматери благовъствующій архангель съ простертою десницею и Св. Духъ въ видъ голубя; затъмъ архангелъ благовъстникъ представленъ здъсь во второй разъ въ моментъ самаго благовъстія.



Рис. 44. Мозанка Марін В. въ Римъ

Вся картина имъетъ харавтеръ идеальный: Богоматерь не простая бъдная женщина, но знатная особа; дъйствіе проставов исходить не въ простой назаретской хижинъ, но въ богатой

обстановив, на которую указываеть изображенное здёсь богатое зданіе; ангелы служать Богоматери; архангель благовъстникъ приносить ей въсть о рождени отъ нея Спасителя міра. Въ сторонъ старецъ, съ короткимъ жезломъ въ рукахъ, стоитъ возлъ богатаго дома; предъ нимъ два ангела. Предположеніе, будто художникъ въ образъ этого старца представилъ Захарію первосвященника съ кадильницею въ рукахъ, а въ образв богатаго дома— iерусалимскій храмъ, не согласно съ характеромъ самаго изображенія. Свётскій костюмъ старца, короткая рабочая туника, и жезять въ рукахъ, хорошо извъстный изъ исторіи обрученія Богоматери, заставляють видёть здёсь Іосифа, которому ангелы объявляють о непорочномъ зачатіи Богоматери. По точному смыслу Евангелія (Мате. І, 20), это извѣщеніе было принесено Іосифу однимъ ангеломъ, притомъ во время сна Іосифа, какъ это и изображали дѣйствительно всегда византійскіе художники; но мозаистъ V вѣка, допуская уклоненія отъ прямого разсказа Евангелія, имѣлъ въ виду сообщить изображенію бол'є возвышенный церемоніаль-ный характерь, подобно тому, какь онъ поступиль, изобра-жая явленіе ангела Іакову въ т'яхъ же мозаикахъ. Дал'є следуеть сретение Господне въ виде многосложной сцены; повлонение волхвовъ, подобно благовъщению, въ идеальной обстановив (рис. 45). На большомъ тронъ багрянаго цвъта, украшенномъ драгоцънными камнями, съ голубымъ съдалищемъ, сидитъ Спаситель; десница Его благословляющая; глава окружена золотымъ нимбомъ съ четвероконечнымъ крестомъ,— зародышъ крестчатаго византійскаго нимба. Одежды Его: сърая туника и иматій. За трономъ стоять четыре ангела въ сърыхъ туникахъ, и среди нихъ надъ главою Спасителя звёзда. По сторонамъ трона двё женщины. На правой сторонъ два молодые волхва, съ сосудами въ рукахъ, въ туни-кахъ и анаксиридахъ богато украшенныхъ; у одного на головъ родъ тюрбана, у другого фригійскій колпакъ; за ними городъ. Идеальный характеръ композиціи ясенъ съ перваго раза. Спаситель уже не тотъ Младенецъ, Который въ памятникахъ разсмотрънныхъ сидитъ на рукахъ Богоматери; Онъ на царскомъ тронъ, въ нимбъ, усвоенномъ одному только Богу; Онъ царь небесный, и Ему служать небесныя силы; въ Нему

приходять на повлоневіе земные властители въ образ'в волхвовъ. По сторонамь трона дв'в женщины, истолкованіе которыхь затруднительно. На рисунк'в Чіампини на л'явой сторон'в вм'ясто женщины находится мужчина, означающій, в'яроятно,

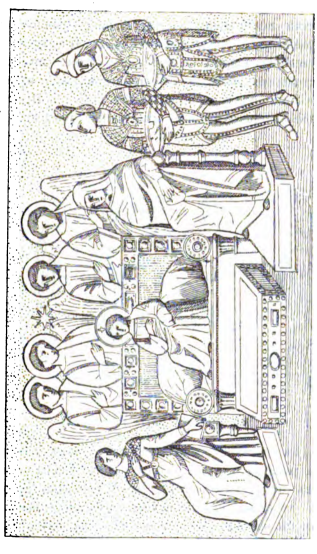


Рис. 45. Мозанка Марін В. въ Римъ.

Іосифа; если этотъ рисуновъ автора XVII въва правдоподобенъ, то мы должны признать, что изображенная на нашемъ рисункъ и находящаяся теперь въ мозанкахъ женщина составляетъ произведеніе новой реставраціи. Остающаяся единственная женщина съ правой стороны должна быть признана въ такомъ случав за Богоматерь. Следуя хронологическому порядку событій, мозаисть изображаеть затёмъ избіеніе младенцевъ (рис. 46), отличающееся возможнымъ спокойствіемъ и отсутствіемъ драматизма, который сообщенъ быль этой сценѣ художниками позднейшими, подъ вліяніемъ наклонности къ грубому реализму и кровавымъ сценамъ. Иродъ въ нимбъ (символъ величія) сидитъ на троне и жестомъ правой руки отдаетъ стоящимъ возле него воинамъ приказаніе избить младенцевъ. Одинъ изъ воиновъ, обращая лицо къ Ироду, уже готовъ сейчасъ приступить къ исполненію приказанія. Толпа



Рис. 46. Мозанка Марів В. въ Рямъ.

женщинь съ распущенными волосами (знавъ печали), съ дътьми на рукахъ, ожидаетъ своей участи. Сцена очень спокойная, въ духъ христ. искусства V столътія; художникъ
избъгаетъ кровавой сцены самаго избіенія и даетъ лишь
ясный намекъ на него. Въ самомъ низу на спускахъ арки
изображены два города—Іерусалимъ и Виолеемъ съ агицами,
а вверху въ центръ арки—престолъ съ апокалипсическою
книгою, запечатанною семью печатями; возлъ него—апостолы
Петръ и Павелъ и символы Евангелистовъ. Помимо указанныхъ мозаикъ тріумфальной арки, весь средній нефъ вверху

надъ волоннами и арвами покрытъ также мозаиками, содержаніе воторыхъ составляють событія ветхаго завъта: встрьча Авразма съ Мельхиседекомъ, нъсколько событій изъ жизни Іакова и Моисея, переходъ евреевъ чрезъ Чермное море, событія изъ исторіи Інсуса Навина. Не останавливаясь на подробностяхъ, обратимъ вниманіе лишь на значеніе этихъ мозаивъ въ исторіи христіансваго искусства и иконографіи. По отношенію къ разработкъ самобытныхъ христіанскихъ темъ и богатству иконографическаго содержанія, мозаики эти превосходять рёшительно все, что успёло выработать дотолё искусство мозаикъ и фресокъ; ихъ содержаніе въ нікоторыхъ отношеніяхъ превосходить даже объемъ иконографическаго содержанія художественных миніатюрь въ лицевыхъ рукописяхъ того времени. Мозаистъ художникъ здёсь пролагаетъ новые пути христіанскаго искусства. Онъ уже уклоняется явно отъ символизма катакомбъ и обращается къ сюжетамъ историческимъ, избирая изъ числа ихъ наиболте важные, съ его точки зрвнія, и сообщая имъ идеально-художественную постановку. Онъ несомивнио знавомъ съ преданіями античной школы и обнаруживаеть это знакомство въ граціозности и прелести изображаемых фигуръ и изяществъ драшпированія. но въ тоже время онъ проявляеть самобытное творчество въ самомъ замыслв и композиціяхъ и даетъ ясно видеть, что отселъ христіанскому искусству предстоить великая будущность. Къ сожалвнію, невозможно свазать, греческими или римскими художниками изготовлены эти мозаики. Въ мозаивахъ другихъ римскихъ храмовъ-св. Лаврентія за стънами Рима (VI в.), Косьмы и Даміана, въ капеллѣ Венанція при ваптистеріи латеранскомъ (639—642 г.), св. Агніи, Нерея и Ахиллеса (VIII—IX в.) уже замътно обнаруживается художественное вліяніе Византіи; но еще съ большею рішительностію оно проявляется въ равеннскихъ мозаикахъ VI столвтія, которыя, поэтому, будуть разсмотрвни нами особо въ своемъ месте.

Н. Повровскій.

Digitized by Google

## Проекты улучшенія въ нашемъ церковномъ унравленін 1).

(Предположенія духовныхъ нонсисторій).

УХОВНЫЯ консисторін въ своихъ шевніяхъ о "проектв духовно-судебной реформы" значительно отступають отъ сужденій епархівльных преосвященных представдяя крупныя особенности въ своихъ предположеніяхъ относительно лучшаго и желательнаго устройства духовной администраціи и суда. Въ общемъ направленіи консисторскія межнія не съ темъ единодушіемъ и решительностію, какъ сужденія опархіальныхъ архіороовъ, охуждають и отворгають проекть преобразованія и предначертанную въ немъ реформу. Изъ 29 консисторских мивній только некоторыя отвергають проекть, какъ не отвъчающій, по ихъ воззръніямъ, существу и цьли предподоженнаго преобразованія, хотя и не отрицають необходимости въ улучшенін епархіальныхъ порядковъ. Другія невнія, приветствуя реформу, критикують однако проекть; при чемъ одни изъ этихъ мивній, обращая вниманіе на начала, на коихъ проекть, указывають на неудовлетворительность его со стороны недостаточно полнаго и последовательнаго проведенія принятых началь; другія останавливаются на частностяхь проекта и по нивь предлагають замечанія съ целію желательных исправленій въ проекть, - третьи вообще одобрительно относятся къ проекту и оставляють последній безь замечаній.

Мявнія, отвергающія проекть, но не отрицающія присутствія въ нынешнешь церковномъ управленій известнаго рода недостатковь, предполагають устранить ихъ "безъ лошки каноническихъ основъ епархіальнаго управленія". По одному изъ таковыхъ мивній всё без-

Digitized by GOOGLE

<sup>1)</sup> См. «Христіанское Чтевіе» май—іюнь стр. 478—517.

порядки въ спархівльномъ управленім легче, проще и съ неменьшею пользов ножно исправить, не прибъгая къ задужанной реформъ. А именно 1) произволь епархіальнихь архіереевь въ епархіальных делахь, буде онь существуеть, ограничить законовь, надэфромъ и контролемъ, или ревинер подобно тому, какъ это двдается въ настоящее время въ духовно-учебномъ въдомствъ. Въдь и но каноническить правиламъ епископы не самодержавные владыки въ церкви. На нихъ допускаются жалоби, противъ суда яхъ дозволени аппенияцін-короче, они также подсудни, какъ и всв прочіе. 2) Для огражденія безправности консисторій надо дать ниъ большую власть, но крайней итру такую, какую нивють гражданскія губернекія управленія, поставить ихъ въ такое же отнешеніе въ епархіальнымъ архіоромиъ, въ какомъ находятся губорискія управленія къ мъстнымъ начальникамъ губерній. Надо предоставить имъ право въ техъ случаяхъ, когда расходятся въ интиниять съ архіоройскими революціями, при исполненін последнихь; а) въ исходящихь бумагахъ прописывать и свое мивніе, б) сообщать эти мивнія св. Синоду или оберъ-прокурору, в) предавать гласности и г) для большаго безпристрастія въ рішенін діль и для устраненія подоврвній въ рабольнствь ныньшнихъ членовъ консисторій продъ опархіальными архіореями, отъ которыхъ блежайшинъ образонь зависить опредъление и увольнение ихъ, прибавить къ никъ выборныхъ членовъ отъ духовенства съ правонъ судей или присланныхъ. 3) Въ устранение взяточничества и самоуправства секретарей консисторій, поставить на эти должности людей съ висшинъ образованість, людей испытанной честности и спеціально знакомыхъ съ гражданскить и перковнымь законовъдъніямь. 4) Произволь въ рашенів діль в составленів судебнихь приговоровь духовнихь консисторій происходить отъ того, что консисторіи не нивли и досель свода первовныхъ законоположеній; всябдствіе сего епархівльныя опредвленія нер'вдко основываются, по необходимости, на однихъ соображеніяхъ съ обстоятельствани дела, или на примъненін въ гражданскимъ законамъ. Тутъ и юристь поставится въ затрудненіе и не ножеть отрашиться оть дичных убажденій Дабы устранить этоть ощутительный недостатокъ необходимо составить полный систематическій церковный судебникь и снабдить ниъ епархіальных управленія. 5) Медленность въ ділопронаводствів зависить оть устарівлой, но доселів остающейся во всей своей силів иногосложной канцелярской процедуры, которая производить то, что самая пустая бумага должна пройти 10—11 канцелярскихъ интарствъ до окончательнаго різшенія; при несоблюденія же установленной формальности самое правое різшеніе терметь свою силу. 6) Замкнутость духовнаго судопронаводства требуеть отворить двери присутстія и діла будуть різшаться гласно, судние приговоры объявляться публично. Судъ церковный не боится гласности. По такию нововведеніямъ мийніе желало бін произвести преобразованіе, не колебля каноническихъ основъ и не отступая отъ віжовой практики вселенской церкви 1).

няъ мивній, охуждающихъ проекть, обращая маніе на недостатокъ свободы н нозависимости RTs. суда отъ вліянія администраціи, признасть достаточнымъ для устрановія этого недостатка отмінить нінів дійствующую статью устава духовныхъ консисторій, по которой архіорой можеть отивнеть определение консистории и постановить свою резолюцию, которая и приводится въ исполненіе. Существованіе этого правила, по мивнію, болве вредно, чвих благодівтельно отвиваетна дълъ правосудія. Оно отниваєть у членовъ консисторів охоту и энергію серьезно заниваться дівловь и отстанвать свое убъжденіе, при неудобств'в стать въ противоръчіе съ мивніемъ архіерея. Съ отивною этаго правила члены теперешилго духовнаго суда не только пріобрёди бы больше правственной силы и независимости, но и подучили бы новое побуждение внимательные и серьезнье разсматривать дела, такъ какъ въ случав несогласія архіород дівло переходило бы на разспотрівніє высшей судобной инстанцін, а при таковъ порядкі каждая сторона — архієрей н члени суда старались бы внимательно разсматривать обстоятельства дъла, основательно взвъшивать свои заключенія. Отивна упомянутаго правила, установление взамънъ его другого правила, чтобы

<sup>1)</sup> Миви. дух. конс. т. I, стр. 180—182. Digitized by GOOGLE

каждое опредъленіе консисторіи, несогласное съ мивніємъ архієрея, восходило на разсмотрівніе высшей судебной инстанціи, гласность, выборное начало судей, несміняемость ихъ иначе, какъ по суду, и право постановлять рівшеніе по внутреннему убіжденію, учрежденіе особыхъ защитниковъ—воть, по этому мивнію, условія, которыми вполні гарантируєтся достиженіе цівлей правосудія 1).

Мивнія, обращающія винканіе на недостаточно полное и последовательное проведение началь, которыя были приняты въ основу преобразованія суда гражданскаго, выражаеть сожальніе, что "начала, выработанныя современною юридическою наукою и положенныя въ основаніе современнаго гражданскаго судоустройства и судопроизводства въ проектъ преобразованія духовнаго суда, не вездъ проведены съ надлежащею последовательностію, и потому нъкоторыя положенія проектированы безъ надлежащей твердости, въ видь уступокъ, которыя для пользы дъла и въ виду общаго направленія проекта не должны быть допущены 2). Къ числу такихъ положеній отнесены только постановленія проекта, въ которыхъ выражено и проводится начало отдёленія суда отъ администрація и судебной власти отъ административной въ лицъ епархіальнаго архіерея. По 'этому предмету мивніе высказываеть следующія соображенія: "Основное начало преобразованныхъ светскихъ судовъ состоитъ въ отделении судебной власти отъ администрацін. Прим'вненіе этого начала къ духовному суду, повидимому, не согласуется съ сложившимся понятіемъ о власти епископа, который признается правителенъ и судьею въ своей епархіи. Но при внимательномъ обсуждени предмета оказывается, что ни каноны, на практика церкви не представляють препятствія къ примененію новаго начала придической науки къ суду духовному. Всю полноту власти опископа надъ клиромъ и наствою справодинво относить къ первинъ въканъ церкви христіанской, когда върующіе находились вив покровительства государственимхъ законовъ, и христіанскія общини жили своею отдільною жизнію. Когда же церковь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Миви. дух. конс. т. I, стр. 295—296.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Миви. дух. конс. т. I, стр. 110-149.

вошла въ союзъ съ государствомъ и стала, такъ сказать, душею его. власть епископа, неизменная въ своихъ ісрархическихъ правахъ, измънялась и ограничивалась соотвътственно государственному строю и общинь гражданскимь правань. Такъ, съ установденіемъ перковнаго раздівленія областей, соотвітственно гражданскому ихъ разделению, иной кругъ власти принадлежаль патріарху, нной интрополиту или архіспископу, иной спископу и наконець хоренискону. Власть енископа ограничивалась енископскою властію вствъ высшить ся наименованій и соборами, на которыхъ, между прочить, изследовались и жалобы клириковь на опископовъ и производился судъ надъ самини опископани (Акт. пр. 20)... Посему ничего не будетъ противнаго обычаямъ и канонамъ древней перкви, если въ соотвътствіе древнивь помъстнымъ соборамъ, въ обширной церкви русской, будуть учреждены духовно - окружные суды. Церкви, сохраняющей коренные каноны и постановленія, принадлежить право раскрывать и распространять ихъ новыми правилами, сообразно обстоятельствамъ и состоянію верующихъ. Реформа, оказавшаяся благотворною въ судахъ свётскихъ, не можетъ не быть таковою и въ судъ духовномъ. Воздавая Божія Вогови и Кесарева Кесареви, церковь благоговейно чтить волю помазанииковъ Вожінхъ, и законы ихъ, непротивные слову Божію и устрояющіе благо общее, всегда принимаеть въ руководство и по своему управленію" 1). Въ другомъ мивнін, безъ спора принимающемъ правильность примъненія въ духовному суду начало раздъленія судебной и административной власти въ лицъ опархіальнаго ерея, по поводу предоставленія посліжнему проектомъ права утверждать и духовимур судей и членовъ духовно-окружныхъ суловъ въ качествъ своихъ уполномоченныхъ, пишется: "Висшая власти въ церкви есть сама церковь (Ме. XVIII, 15-17; Дъян. XI 1—18; XV, 4—19), глава коей Вогъ. Прежде епископъ уполномочиваль пресвитеровь творить судь; по проекту также предподожено полновочіе отъ власти епископа. Причинов этого указн вается то обстоятельство, что право суда въ церкви издревле при

<sup>1)</sup> Meth. Lyx. Bohc. T. I, CTP. 479—480.

надлежало енисконать, — но церковь есть учреждение не жертвое, а живое, живое Божие царство, коего святия цёли не во всякомъ мёств, не у всякаго народа, не во всякое время достигаются непремённо одними и тёми же средствами: посему пригодное для церкви въ одно время у извёстнаго народа, въ тоже самое время у другого народа, или у того же самаго народа въ другое время, при измёнившихся обстоятельствать и условиять жизни можеть быть нецёлесообразнымъ. Всявдотвие сего церковь то вводила, по требованию мёста и времени, разные обычаи и порядки, то отмёняла ихъ, когда находила не достигающими цёли" 1). Къ изложенному надо прибавить, что вообще въ миёнияхъ духовныхъ вонсисторий замётно предвосится мысль возможно полнаго примёнения и послёдовательнаго проведения начала отдёления суда отъ администрации и судебной отъ административной власти въ лицё епархіальнаго архіерея 2).

Вибств и параллельно съ синъ въ техъ же инфијахъ виска-Зывается и другая мысль о возможномъ уравненін въ правахъ участія въ судів янць пресвитерскаго сана съ епископами. Въ одномъ изъ мивній эта мисль выражена и развита следующить образомъ: "Консисторія не видить достаточнаго основанія на то, чтоби предсъдателяни окружныхъ судовъ были непремънно лица епископскаго сана. По ед инвено пожеть занижть это ивсто съ достоинствоиъ, честію и успъхонъ для діла какой дибо ученый протої срей, иди ADXHMAHADHTL. HORLSVOMIRCA HDH HEBECTHOCTE E ABTODETCTONL ... Консисторія не видить достаточнизь данныхь и къ тому, чтобы, согласно проекту, въ судебномъ отделения св. Синода, било членовъ архіоройскаго сана двё трети, и пресветорскаго одна треть. По мивнію консисторіи число членовь пресвитерскаго сана въ этой инстанців духовнаго суда не должно быть такъ ограничиваемо мотому, что сюда будуть входить дела, большею частію касающіяся лицъ просвитерскаго и діаконскаго сановъ и другихъ низшахъ членовъ духовнаго въдоиства; а такія діла своини карактеристи-

<sup>1)</sup> Подробиве смотр. миви. дух. конс. т. I, стр. 51-52 0 60-63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мявн. дух. конс. т. I, стр. 14—15; 20—21; 122—126; 131—138.

ческими чертами и подробностями могуть быть болье знакомы пресвитерамъ, чвиъ епископамъ $^{(1)}$ .

Подъ вліянісять же высли о возножномъ ограниченім спископской вавсти въ суднилъ двиахъ не нравится консисторіямъ и та постановка, которая проектирована комететомъ для разрешенія вопроса о преданів виновныхъ суду и прекращенія діда. По этой постановки опархівльному архіорою предоставляется право утворждать и не утверждать заключенія прокурора о преданіи суду, или прекращенін діла и наміненін подсудности. Успатривая въ такой постановкъ подривъ значенію и спль прокурорской власти, а также правильности и законности действій правосудія, иненія высказывають свои соображения съ особою настойчивостир. "Въ вопросв о преданів обвиняемихъ суду, епархіальный архіерей, по сравненію съ судомъ светскимъ, будеть представлять собою обвинительную вамеру — судебную палату. Но судебная палата есть учреждение коллегіальное и чисто судебное, въ которомъ обвинительний актъ прокурора или заключеніе о прекращеніи діла подвергается обсужленію пълаго собранія судей, и утвержденіе или отивна обвинительнаго акта получаеть чрезъ то силу судебнаго опредвленія. не лопускающаго нареканія въ его справединости. А по проекту лудовно-судебнаго преобразованія право окончательнаго преданія суду. нин признанія невинности подсудинаго ввёряется одному лицу и притомъ административному, а потому неудивительно, если общество можеть относиться недовърчиво къ такому единодичному опредъленію, — темъ более, если принять въ соображеніе, что въ сужденію епархіальнаго архісрея о виновности или невиновности полсудинаго невольно ножеть принтинваться административный взглядь. болье или менье строгій или синсходительный, судя, напримівръ, по мъсту, какое нодсудений занимаеть въ духовной јерархів, по отношению его въ епархіальному управлению и по служебной дъятельности его въ кругу администраців. Въ добавокъ къ этому предоставленіемъ такого общирнаго права, какъ преданіе суду или

<sup>1)</sup> Мићи, дух. коис. по 1 стр. 190 — 191 ср. 5310127 — 136; 143—145.

презнаніе невинности подсудимаго, одному административному лицу, прокурорская власть поставляется въ зависимость отъ администраніи н такинъ образовъ подрывается значение и сила ел, тогда какъ эта власть, по существу своему, должна быть вполнъ самостоятель-HOD, RAR'S COCTABLEDINAL OCHOBY CYAR H OXDAHY AMMHHICTDANIH, H въ свътскомъ судопроизводствъ этотъ аттрибутъ прокурорской власти охраняется со всею строгостію". Всявдствіе сего мивніе находить болье соотвытственнымъ началу отдыленія обвинительной власти отъ администраціи предоставить право окончательнаго преданія суду или прекращенія діла судебному отділенію святійшаго синода, какъ высшей судебной инстанціи и по самому подоженію своему имъющей авторитеть внушающаго къ себв полное общественное доввріе суда 1). Следующее межніе предоставляеть одной прокурорской власти право преданія суду и прекращенія діла, устраняя отъ участія въ семъ акть опархіальнаго архіороя. Таковое участіе, въ чекъ бы оное не выражалось, инбине находить стеснительнымь для прокурорской двятельности, опасныть для правильного направленія двла и вреднить для правосудія темъ, что опархівльный архісрей, пользуясь правомъ утвердить и не утвердить обвинительный актъ или заключеніе о прекращенін діла, будеть нивть поводь избавлять отъ суда, кого пожелаеть, котя бы то и виновиаго, и не допускать 10 суда изкоторыхъ дель и обстоятельствъ, хотя бы они и вопівли о правосудін. Опасенія свои мивніе въ этомъ случав проствраетъ до того, что решается утверждать, если проектированныя отношенія прокурорской власти къ епархіальному архіерею и боротъ останутся въ силь, -- то прокурорскій надзоръ въ духовномъ въдомствъ будетъ только именемъ безъ значенія, отділленіе судебной в**ласти от**ь административной и суль скорый и правый для вногихъ дълъ будетъ desideratum, если би прокуроръ и духовноокружный судь захотыли онть саностоятельными, — то оть уснотрвнія епархіальнаго архіороя зависить направлять діла въ судъ ту прокурора<sup>2</sup>). Консисторскія мивнія, обращающія вничаніе на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мивн. дух. конс. стр. 20-21.

<sup>2)</sup> Tore, crp. 60-67.

частности проекта, всего болье преследують практическую сторону, стараясь отметить и указать практическія удобства и неудобства въ проектированномъ преобразования по сравнению его съ настоящить положениеть вещей. Особенное внимание духовныхы консисторій въ этомъ отношенів привлекаєть постановка следственной части въ духовномъ ведомстве, какъ начальнаго и но ихъ инънію главнаго акта судебнаго процесса. Комитеть по преобразованію духовно-судебной части, не учреждая особніъ следователей при духовныхъ судахъ, производство следствій по духовно-судебнымъ деламъ отнесъ къ обязанностямъ духовныхъ судей. ставляя такое устройство следственной части въ духовномъ доиствъ нало обезпечивающинъ дъло правосудія и вообще недостигающимъ цели, мивнія предлагають или учредить особихъ следователей, или признать таковыми следователями проектированныхъ комитетомъ кандидатовъ духовинкъ судей. Неудовлетворительная постановка следственной части представляется одникь изъ существенныйшихъ и крупныйшихъ недостатковъ имиющияго духовиаго суда, вызывая противъ себя жалобы и сетованія съ разныхъ сторонъ. Поэтому вопросъ этотъ съ особенныть единодушіемъ затрогивается, обсуждается и разспатривается въ мизніяхъ духовныхъ консисторій. Въ одномъ изъ таковыхъ мивній по настоящему предмету пишется: "первый акть судебной двятельности составляеть предварительное следствіе, представляющее собою фундаменть, на которомъ устрояется судебный процессъ. Если фундаментъ слабъ, то и зданіе непрочно. Нужно устранить отъ этой части зданія все, что можеть раслабить ее, дабы впоследстви не повредилось самое зданіе. А соединеніе въ одновъ лиць обязанностей священнослужителя участковаго судьи и сабдователя, притомъ же человыка, обязаннаго попеченіемъ о дом'в и семействе, какъ и вообще соединеніе разнородныхъ обязанностей въ одновъ лицъ, едвали можетъ быть признано обстоятельных, благопріятствующемъ удовлетворительному устройству следственной части въ духовномъ ведомстве. Со всею вероятностію можно ожидать, что обязаннести следователя нередко будуть возлагаться духовными судьями на нхъ кандидатовъ подъ предлоговъ болезни и за другими препятствіями, а кан-

дидаты, находясь въ техъ же условіяхъжизни, будуть предъявлять свои права на уклонение отъ поручений; такимъ образомъ возникнуть взаниния пререканія, которыя нужно будеть разбирать начальству. А между твиъ производство следствій и въ настоящее время въ духовномъ въдомствъ, поручаемое священникамъ, всегда считалось и считается бременемъ неудобоносимымъ, частію потому, что оно отвлекаеть ихъ отъ исполнения прямыхъ обязанностей священнослужительских и пастырских, и отъ сомейных заботь по дому и хозяйству, частію потому, что оно, отзываясь полицейскить характеронь, несвойственно лицу, облеченному священимы саномъ; а главнымъ образомъ потому, что признавалось знается деломъ, крайне неудобнымъ при отсутствін въ следовате-ЈЯХЪ- 10 рояхъ споціальной подготовки къ этого рода діятельности. Существующая нынь епархіальная практика производства следствій, должно сознаться, болёе всего даеть себя чувствовать своею неудовлетворительностію и вызываеть настоятельную необходимость въ правильномъ и прочномъ ея устройствъ, чуждомъ всякихъ, нарализующихъ ся элементовъ, а такое устройство тогда только возножно, когда будеть устранено соединение должностей въ одномъ лицъ судьи і рейскаго сана. Позволительно высказать и то соображеніе, что если бы это устраненіе осуществилось, что перестали бы сами собою существовать весьма многіе случан въ следственной практикъ, затрогивающіе въ средъ духовенства нравственнообщественныя связи родства, кумовства, товарищества, дружбы и другихъ соледарныхъ отношеній, следователи были бы менее доступны для безпрерывно-повторяющихся ныев отводовъ со стороны участвующихь вь деле лиць, а положено судей ісрейскаго сана, освобожденныхъ отъ обязанностей производить следствія, сохранию бы на себъ болье духовный отпечатокъ, и судебная двятельность нть была бы успешнее и для целей правосудія благотворнее. На основаніи висказанних соображеній инвніе консисторіи полагаетъ солье благопотребных учредить особый институть духовных сльдователей съ кандидатами; замъщеніе должностей этого института сдълать безсрочных и открытыхь для лиць, свободных оть священнослужительских обязанностей, съ высшивь образованиемъ

въ духовнихъ академіяхъ, а по нужде и для студентовъ духовныхъ семинарій съ богословскимъ образованіемъ, обезпечивъ содержаніе вкъ достаточными средствами, а служеніе-назначеніемъ отъ правительства. Такихъ следователей съ спеціальнымъ призваніемъ понадобится, по заключенію мижнія, не болже двухъ или трехъ для густо населенных спархій, кром'в спархій съ столичными городами и расположенных на больших пространствахъ" 1). Учрежденія особыхъ "не духовныхъ следователей" требуетъ и другое мненіе, которое, развивая мысль, что духовный судья не всегда можеть быть хорошинь следователень, указываеть для судебныхь следователей избирательный цензъ-образование въ духовной академии и семинаріи съ званіемъ студента 2). Следующее мевніе, приазывал неудобства возложенія на духовныхъ судей обязанностей следователя, предлагаеть производство следствій по духовно - судебникь дъламъ пріурочить въ обязанности кандидатовъ духовныхъ судей, какъ постоянное и опредъленное ихъ занятіе съ темъ, чтобы этя кандидаты были какъ бы особые следователи съ назначеніемъ ниъ, какъ и духовному судьв, содержанія по штату; такой кандидать, въ случав нужди, исполняеть за судью и судейскія обязанности 3). Есть интине, которое требуеть назначения не одного, а двухъ кандидатовъ при каждомъ духовномъ судью для правильнаго и безостановочнаго отправленія, кром'в судойскихь, и обяванностей слівдователя на томъ основанія, что у духовныхъ судей за множествомъ судныхъ дёлъ можеть недоставать времени для производства предварительных следствій, а производить большую часть следствій по целому участку одному кандидату не легко, особенно если судебные участки въ епархіи будуть большіе, напр. на цілый уівадъ ОДИНЪ <sup>4</sup>).

Устройство назшей инстанціи духовнаго суда въ лиц'в духовнаго судьи прив'ятствуется мивніями духовныхъ консисторій, какъ учрежденіе суда близкаго и нужнаго. При этомъ одни изъ мивній

<sup>1)</sup> Мийн. дух. конс. т. І, стр. 330—332.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 157—161.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 117—122. 127; ср. стр. 13—14, 347

<sup>4)</sup> Миви. дук. конс. стр. 473-473.

требують большей самостоятельности и независимости духовныхъ судей оть епархівльных врхіереевь, — другіе наобороть видять недостатокъ въ предоставляемой духовнымъ судьямъ комитетомъ самостоятельности и требують полнаго полчиненія духовныхь судей епархін архісрою, — ніжоторыя изъ шивній разбирають и вопросъ объ избраніи духовныхъ судей, внося свои поправки. Разъясненіе этихъ частностей, не представляя существенной пользы для дъла, уданнило бы разсужденія, а потому, не обращая вниманія въ эту сторону, отивтикъ, что есть мивнія, которыя вообще находять учреждение низшей инстанціи въ томъ видь, какъ она проектирована комитетомъ, неудовлетворительнымъ для суда надъ духовными лицами. Выходя изъ мысли, что духовныя лица, по характеру неполняемыхъ ими обязанностей состоять на особой духовной службъ, находятся въ особомъ административномъ подчинении духовнаго начальства, равнымъ образомъ и проступки ихъ являются нарушенісить обязанностей или духовнаго сана и званія, или духовной должности, одно изъ мићий полагаетъ неумъстимиъ учрежденіе въ **ЛУХОВНОМЪ** ВЪДОМСТВЪ ДУХОВНЫХЪ СУДОЙ СЪ ИЗЪЯТНОМЪ ВЪ СОМЪ СЛУЧАЪ дыть о наловажных проступкахь духовенства изь веденія духовнаго начальства. На семъ основания это мивне, въ качестве первой и ближайшей къ ивсту инстанціи для разбора діять по проступкамъ меньшей важности, предлагаетъ учредить въ каждомъ утадъ епархін, подъ надзоромъ епархіальнаго начальства, особне лисциплинарные суды, подобные учрежденіямъ, извъстнымъ въ новыхъ судебныхъ уставахъ, подъ имененъ полковыхъ и полицейскихъ судовъ, совътовъ присяжнихъ и совътовъ судобнихъ приставовъ. Такіо суди, подъ висновъ духовнихъ советовъ, ногли би состоять каждый-изъ председателя и членовъ, назначаенихъ по выберу на трехивтній срокъ, и разбирать діла словесно съ тімъ, чтобы приговоры этихъ судовъ, въ случат обжалованія сторонами, разсматривались въ качествъ суда второй степени — въ духовныхъ консисторіямъ. Разбирательству духовныхъ совътовъ, по указанію мивнія, погуть нодисжать: 1) дела о такихъ проступкахъ противъ свяпенно-церковно-служительской должности и обяванностей священнаго сана и духовнаго званія, взысканія за которыя не превышають

административной власти опархіальнаго архіорея; 2) діла о наносимыхъ духовными лецами духовнымъ жо и светскить лецамъ оскорбленіяхь въ ст. 130 — 141 уст. наказ- налаг. мировыми судьями. Изъ дълъ гражданскаго свойства: 1) дъла по спорамъ в жалобамъ, возникающимъ нежду священно-церковно-служетелями изъ пользованія движимою или недвижимою церковною собственностію и 2) дваз относительно меры вознагражденія причту за произвольныя требы, въ случай возникшихъ по сему предмету несогласій нежду причтовъ и прихожанами. Разскотрению духовной консистории могуть подлежать: 1) дела по отзывань и протестань на ностановленія духовныхъ совътовъ, 2) дела о проступкахъ духовныхъ лицъ противъ священно-церковно-служительской службы и противъ особыхъ должностей по епархіальному управленію, а также противъ обязанностей священнаго сана и духовнаго званія, за которые положены: а) заключение въ монастырь на время до 3-хъ мъсяцевъ, б) перемъщение съ одного мъста на другое, в) запрещение въ священнослужения до трехъ месяцевъ, г) удаление отъ места бевъ воспрещенія занять новое, д) удаленіе оть міста съ запрещеніемь священнослуженія до трехъ місяцевь и е) исключеніе причетниковь изъ духовнаго званія. Затімъ духовно-окружному суду, по метнію, могуть подлежать дела по отзывань и протестамь на решенія духовиму консисторій и прочія діля о проступках духовенства, влекущихъ высшіе виды наказаній, начиная съ строгаго выговора, вносимаго въ формуляръ и т. д. Производство дисциплинарныхъ дваъ въ духовномъ совъть и духовной консисторіи должно быть согласовано съ порядкомъ, установленнымъ для делъ, подведомыхъ духовно-окружному суду въ качествъ первой инстанціи. Причемъ постановленія духовнаго сов'ята по д'яламъ о проступкахъ протявъ священно-церковно-служительской службы и обязанностей священиическаго сана и духовнаго званія, которыми опреділяются эпитимін, или запрещенія въ священностуженіи до 2-хъ недёль, или денежный штрафъ свыше 3-хъ рублей представляются советовъ на разсмотрфніе и окончательное решеніе епархіальнаго архіерея: прочія же ръшения считаются окончательными. Постановления духовнаго совъта по дъланъ о инченкъ оскорбленіяхъ чести, за которыя опредъляются одни лишь замъчанія, или выговоры безъ внесенія въ послужной списокъ, или денежное взыскание не свыше 15 рублей, считаются окончательными и не могуть быть обжалованы. Всв приговоры опархіальной консисторів по ділань о преступленіяхь и проступкахъ духовинхъ липъ, но объявлении подсудининъ, делжин представляться на разсмотраніе епархіальнаго архіерея. Епархіальный архісрей утверждаеть приговорь, если на оный не подано отзыва, и если онъ представляется правильных, и при этомъ ножеть сиягчить наказаніе одною или двумя степенями, принимая во внимание прежимо безпорочную службу подсудинаго и обстоятельства, уменьшающія его вину; въ случав же обжалованія приговора кътъ либо изъ участвующихъ въ дъл лицъ, или признанія приговора неправильнымъ, епархіальный архіерей ділаеть распоряженіе о передачв двла на окончательное рвшение въ духовно-окружный судъ. Постановленія духовной консисторіи по отвывань на рімпенія духовныхъ совътовъ должны быть представляемы на разскотръніе и окончательное ръшение епархіальнаго архіерея. Въ учреждения особыхъ судовъ для лицъ ионашествующаго и для духовенства въдомствъ придворнаго и военнаго мижніе не ускатриваетъ надебности. Лица монашествующія и принадлежащія къ духовенству придворному и военному, по деламъ объ оскорбленіяхъ чести, наносимыхъ ими духовнымъ и светскинъ лицомъ, могутъ подлежать суду местних духовних советов опархіальнаго ведомства. За прочіе же наловажние проступки противъ священнаго сана и духовнаго званія и противъ правиль иноческой жизни ненашествующіе могутъ быть подвергаемы взысканіямъ или въ административномъ порядкъ-настоятелями и благочинамии понастирей, или въ порядкъ дисциплинарномъ по ръшенію монастырскаго совъта, состоящаго изъ настоятеля и двухъ старшихъ членовъ братствъ... Дица духовенства придворнаго и военнаго за проступки противъ службы, могуть подлежать или административнымъ взыскавіямъ своего начальства, или суду енархівльному по ст. 1066 уст. угол. суд. Но предание ихъ суду должно совершаться не иначе, какъ по постановленіямъ мъстной консисторіи, какъ висшаго въ епархів коллегіальнаго места, управляющаго делами духовнаго благоустройства

примънительно къ ст. 1088 уст. угол. суд., на основаніи которой по постановленіямъ губерискихъ правленій предаются суду должностныя лица административныхъ ведомствъ, определяемыя не только губернскими, но и имъ равными властями. Къ разспотрвнію же предварительных следствій о проступкахь сихь лиць, консисторія полжна приступать только по сообщевіямъ 'главиныъ священняковъ, нынъ протопресвитера военнаго и морского духовенства, или духовника Ихъ Императорскихъ Ведичествъ по принадлежности 1). Находить неудовлетворительнымь устройство незшей инстанців по проекту конитета и другое мивніе, которое, возражая противъ другихъ предположеній преекта, признаеть невозножнымъ устроить нившую инстанцію суда безь непосредственнаго участія епархіальнаго архіороя, а потому предлагаеть, что не будеть противно ваноническимъ постановленіямъ, если опархіальный архіорей для совившенія съ другими обязанностями по управленію церкви н паствы — труднаго дела правосудія, назначить для производства суда по всёмъ деламъ, кои комитетъ предоставляетъ судьямъ, но своему усмотрънію, отдівльно отъ консисторін двухъ или трехъ сотрудниковъ изъ заслуженныхъ пресвитеровъ, которые, смотря по важности діла, или подъ личнить ого продседатольствомъ, или вивсто его, будуть разсматривать какъ обвиненія, приносимыя ему на духовных лиць, — такъ и оправданія сихъ последнихъ, вызывая ихъ на судъ, и, по ихъ указанію, свидітелей, и затімъ постановлять рашенія, которыя, по утвержденів епискона, должин нивть законную и обязательную для подсуденных силу. Обязанностію такихь судей будеть делать представленія инстанцію какъ по апполяціонных отзывань подсудниму, такъ и но существу дъла, если таковня будуть подлежать разспотранию высшаго суда. Такой составъ епископскаго суда, заключаеть мивніе, какъ правтическій и бывшій въ употребленіи древней церкви, удобенъ и для настоящаго времени. Въ соотвътственность сему и для того собственно, чтобы не всв безъ исключенія двла начинались у архіерея, возножно учредить должность судей іерейскаго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Миви. дух. конс. т. І, стр. 104-103.

сана по одному въ каждомъ увяде для разбирательства и окончательнаго рёшенія діль меньшей важности, дозволивь притомъ духовенству, по свеему усмотренію, выбирать ихъ изъ среды себя установленнымъ порядкомъ. Утвердительно можно скавать, что у этихъ судей и не особенно важныхъ дель будеть очень достаточно. Духовенство и по деламъ между собою и по отношениямъ къ прихожанамъ-служебнымъ и житейскимъ часто и неизбежно подвергается непріятнымъ столкновеніямъ, и все, что прежде оставалось безъ суда и даже безъ жалобы, при учреждении ближайшаго и доступнаго суда, появится у судей 1). Нъкоторыя изъ инъній находять проектированную комитетомъ низшую инстанцію духовнаго суда неудовлетворительною, частію потому, что духовному судью предоставляется право разбирать дёла какъ о низшихъ клирикахъ, такъ н о священнослужителяхъ, частію потому, что вообще юрисдикція, предоставляемая духовному судью пресвитеру, очень общирна. Вслюдствіе сего въ первомъ случав предлагается признать за духовиниъ судьею право разсиатривать и решать дела о низшихъ клирикахъ частію окончательно, частію съ правомъ аппеляція въ высшую инстанцію; по ділямь же о священнослужителять духовный судья судейскихъ приговоровъ не постановляеть, а даетъ телько мевнія или въ формъ заключеній о прекращеніи дъла, или въ формъ обвинительных актовь для дальнейшаго направленія дела, каковыя инънія и представляеть епархіальному архіерею на его усмотрівніе, ние для наложенія взысканія въ порядка административномъ, или для передачи дёла, смотря по его важности, въ коллегіальный судъ 2). Въ последненъ случав иненіе, представия возраженія, не предлагаетъ способовъ для устраненія указаннаго неудобства в).

Учрежденіе духовно-окружныхъ судовъ — одного на несколько епархій---не одобряется въ митинахъ духовныхъ консисторій главнимъ образомъ по неудобству этихъ судовъ, всябдствіе ихъ отдаленности и несоответствія ихъ съ принятымъ порядкомъ енар-



<sup>1)</sup> Мийн. дух. конс. т. I, стр. 250—252.
2) Мийн. дух. конс. стр. 333—343.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 347—348.

хівльнаго управленія. Всявдствіе сего мевнія духовнихъ консесторій предлагають замінеть проектированню духовно-окружные суды епархіальными, но съ различнымъ устройствомъ. Такъ напр. одно изъ инвий проектируетъ образовать епархіальный судъ визъ епархіальнаго архіерея и двухъ членовъ пресвитеровъ, съ предоставленіемъ епархіальному архісрею права или самому присутствовать въ судь, или уполномочить для сего своего викарія". Обвинительную власть предъ этемъ судомъ сосредоточеть въ прокуроръ съ темъ, чтобы те права, которыя по проекту предоставлены епархіальному архіерею, были отнесены къ консисторіи, которая при разсиотръніи обвинительнаго акта прокурора, или заключенія его о прекращение дъла, или объ измънение подсудности постановденіе о согласіи своемъ съ обвинительнымъ актомъ и заключеніемъ прокурора, или о замене заключенія прокурора обванительнымъ актомъ, дълаетъ независимо отъ епархіальнаго архіерея, или съ утвержденія викарнаго епископа, если не онъ председателень суда и затвиъ поддерживаетъ свое обвинение въ епархіальномъ судъ чрезъ одного изъ своихъ членовъ 1). Следующее миеніе существенно отступаеть оть предыдущаго предложенія. Отклоняя учрежденіе духовно-окружныхъ судовъ, какъ не сочувственныхъ духовенству, н предлагая заменеть ихъ спархіальными, межніс въ устрансніе административного вліянія на судебныя отправленія проектируеть, чтобы "епископъ, управляющій спархією, какъ лицо административное, представляя собою власть обвинительную, не участвоваль въ судъ, замвняя себя делегатомъ-епископомъ, какимъ можетъ быть викарій, заступающій предсёдательское м'есто епархіальнаго епископа. Допуская имель объ отделени суда отъ администрации, мнение оставляеть епархіальнаго архіерея при ділахь административныхь, а на обязанность викарія возлагаеть отправленіе духовнаго правосудія въ предълахъ епархін. Устроля такъ епархіальный судъ, метеніе увъряеть, что, "состоя изъ епископа съ соборомъ пресвитеровъ, такой судъ не отступаль бы отъ постоянной практики вселенской церкви и, въ ивкоторой степени, быль бы воспроизведениеть цер-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Миви. дух. вонс. стр. 387-388.

ковнаго суда въ древней парикіи 1). Нельзя не отивтить своего рода особенности въ инфиін, которое, предлагая въ каждомъ епархіальномъ городъ учредить окружный судъ "съ назначеніемъ въ члены протойереевъ или пресвитеровъ, избранныхъ изъ всей епархіи и утвержденныхъ святейшниъ Синодомъ подъ председательствомъ викарнаго архіороя, гдв онъ ость, или опархіальнаго" и для устраненія опасенія за самостоятельность епархіальнаго суда при предсвиательстве въ немъ опархівльнаго или викарнаго архісрея. указываеть на надобность ностановить, чтобы "голось председательствующаго не признавать окончательно решающихъ дела всякаго рода, котя бы и было на то согласіе всехъ членовъ суда. Дъла меньшей важности голосъ архіерея пусть ръшаеть окончательно, а по дъламъ большей важности, и именно: о лишеніи священнаго сана и монашества, исключеній изъдуховнаго званія, низведенім навсогда священнослужителя на низшую степень церковнослужителя и... вообще но всемъ деламъ, которыя епархіальный судъ разсиатриваеть въ качествъ суда низшей инстанціи, голось архіорся окончательной силы різшенія не имбеть, хотя бы и всі члены суда съ ничъ согласились. Здёсь должны быть допущены со стороны обвеняемых аппеляпів, а со стороны обвеннтельной власти протести. Во всякомъ же случав, по двламъ второй категорін, если члени суда съ мивнісив архісрея не согласни въ большинствъ, хотя бы не было ни аппеляців, на протеста, дъло передается на разсиотреніе высшей инстанціи духовнаго суда предсъдательствующимъ" 2). Новую постановку коллегіальный епархіальный судъ получаеть и въ мивнін, которое замічаеть: "предсідательство впархіальнаго впископа въ впархіальномъ суде съ вдинолично ръшающимъ голосомъ, виъ всякаго сомивнія не осуществимо, такъ какъ оно было бы равносильно отрицанію коллегіальнаго устройства и юрисдивціи суда, какъ отдільнаго судебнаго учрежденія, нивющаго существовать и действовать въ силу закона". Поэтому инвије предлагаеть: "председательскую должность въ епархіальновъ

<sup>1)</sup> Мивн. дух. конс. стр. 451-452.

<sup>2)</sup> Math. Avx. Robe. CTp. 465-467.

судъ предоставить лицу пресвитерскаго сана, неподчиненнаго иъстному епископу, каковую должность желательно саблать безсрочною. а взамънъ священнослужительскаго мъста сохранить за липами. занимающими эти должности, право перемъщенія изъ одной епархіи въ другую на ту же судебную должность по ихъ желанію и усиотрвнію святвишаго Синода по судебному отделенію 1. Отдельно и особо отъ мевній другихъ консисторій смотрить на предметь то мевніе, которое предлагаеть вибсто проектируемых многих окружныхъ судовъ по провинціямъ, учредить одинъ общій судъ въ С.-Петербургъ съ особыми отдъленіями. Сущность этого мивнія заключается въ следующемъ. Представляя открытіе духовно-окружныхъ судовъ одного на ивсколько опархій выгоднымъ и удобнымъ только для духовенства той епархів, гдф этоть судъ будеть находиться, обременительнымъ, неудобнымъ и далекимъ для духовенства другихъ епархій, входящихъ въ кругъ сего суда, и находя самыхъ членовъ такого суда, какъ лицъ избираемыхъ отъ епархій, по юридической неподготовленности и юридической неопытности изло надежными для защиты интересовъ ихъ избирателей при другихъ неудобствахъ, инфије предлагаеть "учредить высшую инстанцію суда, подъ председательствомъ архіерея въ С.-Петербургв, съ столькими отделеніями, сколько нужно по числу дель и по потребностямъ епархій. Отделенія эти могуть именоваться различно, напр. отдівленіе кіевское и соединенныхъ съ нею епархій, казанское, литовское и пр. Правда. для большей части лець, ищущихь суда или инфющихь дело въ судъ, трудно будетъ являться въ Петербургъ, особенно напр. съ Кавказа или изъ Сибири, — но явка въ окружный судъ лицъ, нивющехъ въ немъ дело, не необходина". Накопленія дель въ этомъ судъ нельзя ожидать съ одной стороны по причинъ его отдаленности, съ другой-бъдности духовенства, та и другая не благопріятствуеть разиноженію діль; за исключеніемь сего опасенія, всь выгоды, говорить мижніе, на стороню суда, когда бы онъ открыть быль въ С.-Петербургв. Воть эти выгоды: 1) судъ будеть бливокъ къ центру правительственной власти, 2) для него потребуется

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Мийн. дух. конс. стр. 338—339.

одинъ председатель въ архіерейскомъ сане; 3) судьи-священнослужители могутъ быть избраны изъ лучшаго с.-петербургскаго духовенства съ желаемыми качествами; 4) судьи эти будуть провзводить судъ, не прекращая исполненія своихъ главныхъ обязанностей по приходанъ; 5) денежный расходъ на содержание суда и лецъ при немъ, нивищехъ отправлять правосудіе, сократится до пифры весьма незначительной; 6) светскія лица, нужныя для сего рода, вакъ-то: прокуроры и ихъ помощники, делопроизводители. секретари и проч., всегда окажутся такіе, какихъ совсёмъ нельзя найти въ провинціяхъ, и отношеніе этихъ лицъ къ высшей инстанціи, какъ постоянное и безпрепятственное, будеть сопровождаться желаемыми результатами для правосудія. Само собою очевидно, прибавляеть инбије, что при такой постановки суда послидній будеть награждень полнымь доверіемь духовенства всей имперіи, такъ какъ трудно представить причины, почему бы духовенство могло но довърять столь високому судилищу, находящемуся въ самонъ центръ духовнаго просвъщения и жизненности и инвищему наилучшую обстановку". Мивніе не останавливается на одновь этовъ предложения, напротивъ озабочиваясь лучшинъ устройствонъ судебной части по опархіямъ и облегченіемъ духовенства для сношеній съ судомъ центральнымъ, замвчаетъ: "во - первыхъ, дабы окружный судъ могъ удобиве исполнять свои обязанности, полезнымъ представляется учредить въ каждой спархін, до трехъ разь въ году, съвани духовнихъ судей, на которыхъ возложить решеніе некоторыхъ дель, которыя по проекту отнесены къ окружному суду, но которыя удобнье было бы оставить за духовении судьями, такъ чтобы къ въдънію окружнаго суда относились жалобы и протесты не на единицу судебную, т. е. на каждаго духовнаго судью, но на целый съездъ, или составъ судей, и восходили более важныя лья, оканчивающіяся низведеність въ причетническую должность н лишеність сана. Таковихь дель биваеть въ каждой спархів каждогодно небольшое число, а слъдовательно иожно надвяться, что столичный судъ не будеть излишне обремененъ дълами; сверхъ того, при серьезности дела, онъ станеть гораздо више во мивніи общества и въ частности самого духовенства имперіи. Во-вторыхь

для облегченія духовенства въ сношеніяхь его сь окружнымь су-AON'S INDUSTRICA HOLOSHENES ECIOLATARCTBOBATE IIDOLE BECHON BIAстію употребленіе простой бумаги, вийсто гербовой, и пересылку протестовъ или жалобъ, чревъ посредство духовныхъ судей безъ ниятежа почтовыхъ пошленъ" 1).

Учрежденія судебнаго отдівленія святвішаго Синода в общаго собранія святьйшаго Синода консисторіи въ своихъ мивніяхъ почти не касаются, если не принимать въ соображение твув замвчаний, но которывъ требуется уравнение числа членовъ пресвитерскаго сана съ епископани. Нъкоторыя изъ инфий прямо замъчають, что "относительно судопроизводства въ высшихъ инстанціяхъ духовнаго суда, какія по благоуснотрівнію святьйшаго Синода признаны будуть удобными и полозными въ общихъ видахъ благоустройства духовнаго велоиства, консисторія не считаеть себя вправе представлять своего мивнія" 2).

Къ особенностявъ некоторыхъ межній по этому предмету надо отнести соображения о необходимости допущения и въ духовныхъ судахъ кассаціоннаго порядка производства. Одно изъ мизній, въ виду справедливости, полагало бы предоставить подсудимымъ священнослужителямъ право, при окончательномъ рашеніи о нихъ дала въ судебномъ отделенін, приносить отзывы въ кассаціонномъ порядкъ въ общее собраніе двухъ отдъленій святьйшаго Синода, а подсудимымъ назшемъ клирикамъ, при окончательномъ решеніи о нихъ дель въ опархіальномъ суде, приносить жалоби въ кассаціонномъ порядки судебному отдиленію святийшаго Синода 3). Комитетъ призналъ излишнивъ учреждение въ духовновъ въдоиствъ кассаціоннаго суда, подобнаго правительствующему сенату. Основаніе для сего комитеть нашель прежде всего въ канонахъ церкви, но контъ выстій судъ, пересматривая рішеніе суда низшаго. обыкновенно вновь выслушиваль тоже самое дело и такимъ пересмотромъ исправляль допущенныя назшинь судомъ отступленія отъ закона". За свиъ комитетъ приналъ на видъ и практическую сто-

<sup>1)</sup> Мевн. дух. вонс. стр. 2-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мивн. дух. конс. стр. 253.

 <sup>2)</sup> Мевн. дух. вонс. стр. 253.
 3) Мевн. дух. вонс. стр. 341—342. 340.

рону дела, что возножных пререканім нежду духовими и свётскими судами попрежнему будуть разраматься правительствующинь сонятомь ири участін духовнаго правительства, что возножных нарушенія законовъ въ саныхъ духовныхъ судахъ будутъ исправляться при переспотръ дъла висшенъ судонъ, и что вообще при малочисленности дель и ляць подсудныхь духовному суду не представляется надобности въ учреждение особей кассаціонной инстанцін 1). Мивніе консисторів, настанвая на примвненін къ духовному суду кассаціоннаго порядка пересмотра діля, и отклоняя соображенія кометета, между прочинь, говорить: "налочисленность вообще дель и лиць, подсудныхь духовнымь судамь, говорить въ пользу возможности учрежденія нассаціоннаго пересмотра діль. Такой переспотръ, не касаясь дель, вчинаемыхъ въ судебномъ отделенін при святвишень Синодів, и діль, окончательно разсиатриваемыхъ здёсь по аппеляціямъ въ качестве второй инстанціи, могь би бить допущень только относительно двль, окончательно рашаешихъ въ духовно-окружнихъ судахъ. Дела, неокончательно решенныя, могуть поступать въ судебное отделение по вппеляціямъ, приченъ обсуждение будеть касаться и формы судопроизводства... При сословности духовнаго суда, сколько не естественно ожидать навлочности въ усиленію навазаній, и следовательно въ возбужденію жалобъ со стороны осужденныхъ, столь же естественно преднолагать обратную наклонность къ излишней списходительности, а потому и возбужденія кассаціонных протестовь и жалобь со стороны обвенетельной власте. Но эта свивя возможность протестовъ сдълаетъ только правосуднъе взысканія и осмотрительнъе судопроизводство, и такинъ образонъ уненьшитъ сание случаи вольныхъ невольных ошибокъ, а съ ними протестовъ и жалобъ. Настанвая на таких мотивахь и въ такомъ объемв на кассапіонномъ порядке разспотренія дель въ духовномъ суде, мяжніе прибавляеть: "для судебнаго отдъленія при святьйшемъ Синодъ по небольшому количеству и радкости возникновения даль ему подсуднихъ, въ качествъ первой инстанціи суда, едва ли обажется

<sup>1)</sup> Объяси. запис. ч. II, стр. 1617.

обременительнымъ разсмотръніе въ особыхъ собраніяхъ, или въ особомъ отдівленіи кассаціонныхъ жалобъ и протестовъ, по существу своему несложныхъ, а между тімъ на первое, по крайней мітрів время, устраненіе кассаціоннаго порядка обжалованія приговоровъ можеть оказаться для многихъ случаєвъ равнымъ отказу въ правосудін" 1).

Учрежденіе прокурорскаго надзора при духовнихъ судахъ вызываеть различныя отношенія и сужденія въ инвніяхь духовныхъ консисторій. Одни наъ этихъ мивній проходять молчаність и оставляють безь замечаній учрежденіе прокурорскаго надзора при духовныхъ судахъ. Другія, обращая на это учрежденіе особое вниманіе, находять его неумъстнымъ, налешнимъ и безполезнымъ нововведеніемъ. Третьи, признавая это учрежденіе инфиции резоны для его существованія, требують болье правильной, цвлесообразной и согласной съ существомъ прокурорской оффиціи постановки. Неукъстность учрежденія прокурорскаго надзора при духовныхъ судахъ указывается въ его несоотетствін существу дела, каковое несоотвътствіе объясняется тыкь, что проступки, за которые духовныя лица подвергаются духовному суду, суть проступки по доджности, пресдедованіе конхъ и въ светскомъ законодательстве возлагается на начальство виновныхъ, а не на прокуроровъ. Отступать отъ такого порядка вещей въ духовномъ судъ нътъ некакой необходимости къ крайнему униженію духовенства и церковной власти, которой принадлежать надзоръ за дисциплиною церкви и преследованіе виновных въ ея нарушеніи 2). Излишество сего учрежденія видится въ томъ, что духовиня лица, какъ члены гражданскаго общества, по преступленіямъ гражданскимъ состоять общемъ прокурорскимъ надворомъ, а какъ служители алтаря Госполня и строители таинъ Божікхъ они находятся подъ наблюденість раздаятелей благодатныхь даровь спископовъ. Нужень быль бы подобный институть, если бы епархіальные епископы не съ доджною строгостію спотреди за жизнью и поступками ввереннаго виъ духовенства, но они нивить неослабное спотрвніе за духовен-

<sup>1)</sup> Миви. дух. ковс. т. I, стр. 33—38. Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Миви. дук. конс. стр. 325—327.

ствоиъ и не оставияють безъ престедованія и наказанія не только важныя преступленія, но и наловначительные проступки противу благоповеденія и исправности по службі. Изъ иногихь примівровь видно, что енархіальные архіерен въ своихъ приговорахъ е проступкакъ дуковникъ инпъ бывають строже, чвиъ висшая правительственная власть святейшаго Синода, который въ большинствъ случаевъ, при нересмотръ поступающихъ въ нему суднихъ дълъ, постановляеть опредвленія снисходительные рішеній епархіальныхь. Безполезность прокурорскаго института при духовимуъ судахъ указывается въ томъ, что прокурорами будуть лица светскаго, а не духовнаго званія, но светское лице едва ли можеть усвоить себ'в понятіе о сущнести проступка священнослужителя ели ивока, особенно если онъ не получиль образованія въ духовне-учебномъ заведенін; равнымъ образомъ и въ наблюденін за примъненіемъ закона къ такого рода проступканъ окажется манополезнивъ лице постороннее съ спеціально-юридическить образованіемъ, ибо духовимить судьямъ по существу разспатриваемыхънии проступковъ необходимы не придическія, а каноническія свіддінія 1). Отклоняя на основаніи приводенных соображеній учрежденіе прокурорскаго надзора при духовных судахъ, инвијя полагають, что соеденяемыя съ прокурорскою оффиціою обязанности, какъ то обвиненіе на судів, съ удобствомъ могутъ быть выполнены при разбирательствъ дълъ у духовныхъ судей мъстнымъ благочивнымъ и лицемъ, принесшимъ жалобу,--а при разсмотрънів дъла на судъ опархіальномъ-консисторіою въ инцъ секретаря, котороку въ помощь, гдъ много дълъ, можетъ быть назначень помощникь съ содержаниемь отъ казны 2). Для того, чтобы при сосредоточение обвинетельной власти въ консистории, не последовало смешенія обвинительной власти съ судебною, предлагается епархіальнаго архіерея, которому "въ церкви принадлежетъ положение судьи, а не обвинителя", устранить отъ участия въ возбужденін дізль и предварительномъ разслівдованіи оныхъ такъ, чтобы консисторія безъ участія епархівльнаго архіерея назначала и слъдствія и постановляла опредъленія о преданіи суду 3). Мивнія,

<sup>1)</sup> Миви. дух. конс. стр. 468-469.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 463-46).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мявя. дух. конс. стр. 327—323.

допускающія умістность существовавія прокурорскаго надзора при духовних судахь и не усматривающія ничего соблазнительнаго и оскорбительнаго для духовнаго сана въ томъ, что світское лице будеть обвинителемъ духовнимъ, настанвають на предоставленіи прокурорскому надвору возможно большей, чімъ указаль комитетъ, и полной свободы дійствій, особенно въ акті разрішенія вопроса о преданіи обвиняемыхъ суду и прекращеніи діль 1). Объ этихъ заявленіяхъ річь была уже выше.

Въ некоторыхъ менніяхъ духовныхъ консисторій, равно и епархівльныхъ преосвященныхъ затронуть и разспатривается вопросъ о томъ, что комитеть неправильно и произвольно полагаеть различіе между проступками духовныхъ лицъ вообще и проступками тыть же духовинть лиць, занивающихь еще какія либо должности,---и сообразно съ этикъ устанавливаеть два порядка возбужденія діль и судопронаводства-общій для проступковь и преступленій вообще духовныхъ лицъ, и особый для проступковъ и преетупленій твив же лиць, не по должности духовно - судебной и духовно-административной. Неправильность, неудобства и невыгоды сего такъ взъясняются въ одномъ взъ консисторскихъ мивній: "Если бы комететь не составиль себъ ошибочнаго понятія о духовенствъ на столько служебномъ, что въ немъ начальственному надвору подлежить не только служебная двятельность, но и саная живнь служащихъ лицъ, и примънилъ бы къ сему по преимуществу особому въдоиству особий порядокъ судопровзводства, какой принятъ для въдоиства военно-сухопутнаго и морского, то въ духовномъ въдомствъ установился бы савдующій порядокъ, существующій въ помянутыхъ въдоиствахъ: а) не всъ преступленія и проступки сдавались бы въ судъ, а только важнъйшіе изъ нихъ, проступки же маловажные подлежали бы взысканіямь въ административномъ порядев; б) судебные чины, въ силу начала отделенія административной власти отъ судебной, не вившивались бы въ дъла адмивистративныя, а судъ и прокурорскій надзоръ не возбуждали бы собственною властію никаких дёль по нарушенію духовными ли-

Digitized by Google

¹) Тамъ же, стр. 20—21.

цами обязанностей службы и званія; в) всё донесенія и сообщенія о преступленіяхь и проступкахь духовныхь лиць, а также просьбы о вознагражденін за вредъ и убитки, ими причинению, обраща-JECL ON ET HIT HAVAILOTEV, H TE TOILKO OGBEHOHIA HOLIOWANH OH судебному преследованію, которыя признаны таковыми отъ начальства обвиняемыхъ лицъ и отъ него передани въ судъ; но той же причинъ предварительныя сабдствія по дъланъ сего рода, когда въ нихъ встричается надобность, вчинались бы не иначе, какъ по распоряжению начальства обвиняемыхъ, произведились бы довъренними отъ него лецами и подъ его надворомъ и представлялись бы тому же начальству на его постановленіе о преданіи суду, или о разръщение дълъ въ административномъ порядкъ. Ясно, что при такомъ порядкъ судебнаго преследованія административное начальство сохранию бы въ достаточной мара власть надъ подчиненными, чтобы поддерживать порядокъ и исправность въ службъ, а служащіе могли бы быть свободны какъ отъ обвиненій несправеддивыхъ, не вивощехъ основанія въ служебной ихъ двятельности, такъ и отъ вившательства посторонней власти въ кругъ этой дъятельности. Напротивъ при дъйствін общаго порядка производства всв священники, діаконы и церковнослужители призиваются къ отвътственности и суду инио своего епархіальнаго начальства. Исключение будеть только для техъ, не иногихъ лицъ въ епархии, которыя признаны должностными" 1).

Любопытно взглянуть на тё основанія, по которымъ конитеть допустиль такое раздёленіе между лицами духовнаго сана и нав проступками и преступленіями. Изъ справокъ съ мемуарами комитета оказывается, что онъ остановился на принятомъ рёшеніи послё продолжительныхъ преній двухъ состязавшихся миёній по вопросамъ:

1) духовныя лица суть ли должностныя въ томъ смыслё, въ какомъ повимаются действительно должностныя лица светскихъ званій, и преступныя дённія духовныхъ лицъ вообще, подсудныя дузовному суду, должно ли считать проступками претивъ должности въ тёсномъ смыслё, и 2) должны ли къ преслёдованію этихъ

<sup>1)</sup> Миви. дух. конс. стр. 483—485; ср. стр. 90—104. Миви. енарх. арх. т. II, стр. 212—215, 298—299.

лицъ по всемъ преступленіямъ бить приложены правила, которыми но судебныть уставань руководствуются на суде по преступленіямь должностей? Въ разъяснение рашений этихъ вопросовъ сторонники одного мевнія выражали: "въ русскомъ завонодательстви какъ церковномъ, такъ и государственномъ священно-и церковнослужатели приянаются дицами, состоящими не только въ административномъ подчинении духовному начальству, но и въ положении служебномъ, тождественновъ съ положениевъ должностныхъ лицъ свътскаго въдоиства; кромъ обязанностей нравственныхъ и общегражданскихъ, они исправляють еще особия, свойственния имъ, какъ лицамъ, состоящить на служение церкви обязанности, опредъляющіяся въ церковнихъ правилахъ и государственнихъ постановленіяхъ (ст. 1017 уст. угол. суд. ст. 1560 и 1581 т. ІХ зак. сост.) и составляющія спеціальный родь служби, навістный подь ниснень духовной или церковной. Изъ числа этихъ духовно - служебныхъ обязанностей однъ чисто духовнаго свойства и касаются ученія върн, совершенія таянствъ и христіанскаго богослуженія, — другія наоборотъ нивитъ гражданскій характеръ, однородний съ обязанностяни службы государственной, каковы вообще обязанности относятельно храненія и расходованія церковних сумив, свидательствованія и веденія приходорасходныхъ книгь и т. д. Ко всемъ этимъ обязанностямъ и на мъста служби священно и церковнослужители определяются темъ же порядкомъ, какой установленъ въ законе къ опредъленію ляцъ на службу государственную... О службъ этихъ лицъ ведутся послужные списки у ихъ начальства; за безпорочную вислугу установленных сроковъ они получають пенсін, а за отлично усердную службу удостонваются наградъ... Все это заставляетъ признать священноперковнослужетелей должностимии лицами, наравив съ прочини чиновниками духовиаго въдоиства, и преступленія ихъ противъ обязанностей духовной или церковной служби отнести къ числу преступленій противъ должности—должностнихъ". Сторонники другого мивнія, настанвая на необходимости въ составъ духовныхъ лецъ различать вообще духовныхъ лицъ и въ частности между ними должностныхъ, изъясняли: "лица духовнаго сана отличествують отъ собственно должностныхь лиць духовнаго въдоиства

тъмъ, что первые воздоженнямъ на пилъ званіемъ, праване и ебязанностяни служать обществу церкви, удовлетворля ему въ его духовных нуждахь, способствуя ему въ отношеніяхь къ вфрв н благодати церкви, -- въ то время какъ собственно должностныя лица нивить другое назначение въ церкви: своими обязанностями они отв'втствують за вн'вшнее благоустройство церкви. Лица духовнаго сана вообще являются представителями духовной, благодатной, божественной стороны церкви, при отсутствии ихъ церковь утрачиваеть признаки божественнаго установленія на землів; соотвітственно сому собственно должностия инца въ церкви являются оффиціальними исполнителями порученій власти и отъ отсутствія ихъ церковь не утрачиваеть внутренняго духовнаго характера. Первыя дъйствують въ церкви по силь особаго благодатнаго поставленія (уггротомас), низводящаго на нихъ тайнодъйственныя дарованія,--последнія на основанів начальственнаго полномочія, свидетельствующаго о доварін въ никъ виасти; первыя различаются по степенямъ, -- последнія--- по важности занимаємыхъ ими должностей, существенное различіе между ними не въ названін только, а въ существъ отправляемых обязанностей. Къ такому различию поименованныхъ лицъ приводять сания правила церкви, которыя прямо раздъляють духовных инцъ на два порядка, относя къ порвому опископа, хорепископа, пресвитера, діакона и вообще лицъ, числящихся въ клиръ,---ко второму---эконома, экдика и вообще лицъ, нивижилъ нри духовновъ званін какую лебо должность. Въ отношенін къ порвинъ правила церкви выражаются, что они рукополагаются (увіротоуфсеі), т. е. получають особыя благодатныя дарованія для служенія въ первви, въ отношеніи къ последникь употребляють вираженія, что они производятся (προβάλλοιτο), которинъ обозначается начальственное утвержденіе извістнаго мица въ церковной должности 1). Зонара, раскрывая синслъ этого правила, говорить: "настоящее правию перечисияеть тахь, которые рукополагаются, и тыхъ, которие производятся" 2). Седьное правило трульскаго собора, отличая церковиня должности отъ степеней священ-

<sup>1)</sup> IV всел. собор. пр. 2.
2) Συνταγμ. τῶν θειων καὶ ἰερῶν κανονων. Τ. ΙΙ, σελ. 218—219.

ства, не только поставляеть первыя ниже последнихь, но и показываеть, что должности инбють совершенно другое назначение въ церкви, чемъ степени священнаго сана, — первыя вообще бывають отличаеми временными, случайными. На основани такихъ признаковъ должностныя лица въ духовномъ вёдомствъ должны быть отличаемы отъ лицъ, инбющихъ только духовный санъ. Соответственно сему и проступки духовныхъ лицъ вообще, по справедливости, могутъ быть названы преступленіями церковными, допущенными въ противность духовному сану и нарушающими права и обязанности іерархическаго служенія. Наобороть, проступки должнюстныхъ духовныхъ лицъ, учиняемые противъ ихъ должности, суть опущенія противъ порядка и исправности въ исполненіи порученія начальства. Поэтому тё и другіе проступки должны быть различаемы и въ отношеніи къ тёмъ и другить можеть и долженъ быть примъненъ различный порядокъ возбужденія дёлъ 1).

Изъ издоженнаго видно, что комитетъ въ основаніе разделенія духовныхъ лицъ на два порядка принялъ то, что въ составъ дудовных диць, один исключительно исполняють духовныя обязанности, -- другія сверкъ сихъ обязанностей несуть особыя по порученію оть начальства должности, а потоку ть и другія лица находятся въ различновъ, такъ сказать двояковъ отношени къ начальству и ответственности передъ никъ. Равникъ образовъ и проступки тъкъ и другихъ лицъ получаютъ различное значеніе: свойственные вообще духовных лицамъ проступки представляють группу нарушеній, возникающихъ изъ пренебреженія обязанностями духовнаго сана, званія и служенія, — свойственные въ частности духовныть лицань, занинающинь особыя должности, проступки образують преступленія, возникающія изъ нарушеній возложеннаго на небъ начальствомъ порученія. Перваго рода проступки суть нарушенія, общія вськъ духовныкь янцакь, а проступки второго рода суть спеціальния унущенія по навъстной доджности. Поэтому для преследованія перваго рода проступковъ, общихъ всемъ духовнывъ лицавъ, конететъ превънелъ общій порядокъ, -- для отвътственности же за спеціальныя преступленія по должности приняль

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. подр. объясн. запис. ч. III, стр. 53-73.

особый порядокъ судопроизводства. Для характеристики высказываемыхъ противъ сего возраженій, полезно привести следующее разсуждение. "Перковною должностию называется, по опредвлению канонистовъ, право и власть совершать какое либо определенныть образонъ указанное служение въ церкви. Большая часть перковныхъ должностей касаются совершенія священнослуженія, одни изъ этихъ должностей называются священнослужительскими, другія церковнослужительскими. Лицъ духовнаго сана, имеющихъ только званія, степени священнаго сана безъ свяванной съ ними опредвленной должности, не существуеть и не можеть существовать но 6 правилу IV всел. собор., которымъ постановлено: "решительно никого на въ просвятера, ни во діакона, ниже въ какую степень церковнаго чина не рукополагать иначе, какъ съ назначениемъ рукополагаемаго вменно въ церкви градской, или сельской, или въ мученическому IDAMY MAN RE MONACTEDED". T. O. DYKONOJAFATE HO HHANG, KARE CE назначениемъ руконодагаемому определенной должности, должностной дъятельности. О рукополагаемыхъ же безъ точнаго назначенія (άπλυτώς, άπολελυμένως, absolute, т. е. на правахъ свободно священствующаго, безъ определеннаго назначенія должности, или должностной служебной дізательности) святый соборь опредізанать: поставленіе ихъ почитать недействительничь и после не депускать ыть до служенія къ посрамленію поставившихъ нхъ" 1).

Нъкоторыя неъ митий вивсто составленнаго комитетомъ проекта духовно-судебной реформы признають удовлетворяющимъ цъли и согласнымъ съ церковными канонами особый проектъ книги "Предполагаемая реформа церковнаго суда". По отзыву митий, этотъ проектъ, въ противность проекту комитета, составленъ на основани противоложнаго принятому комитетомъ принцима, защищаемаго членомъ кемитета А. Ө. Лавровымъ и вполить раздължемаго мить-

<sup>1)</sup> Мевн. епарх. арх. т. И. стр. 214—215. Приведенное разсуждение едва ли достигло цвля. Оно не доказало тождественности наименований и служения степеней священства съ названиями и обязанностями докжностей, исполняемыхъ духовными лицами по поручению начальства, въ то время, какъ этой тождественности противятся и каноны церкви и толкование на нихъ законоведовъ. См. пр. 7 всел. собор. VI толк. на него и по 17 апост. прав.

ніями <sup>1</sup>). Заявленіе это требуеть того, чтобы на немъ остановиться, такъ какъ сочувствіе особому проекту книги "Предполагаемая реформа церковнаго суда" вообще предносится въ мивніяхъ, изъ которыхъ многія можно привнать составленными подъ вліяніемъ означенной книги. Но какъ эта книга, по засвидітельствованію ея издателя, принадлежить перу бившаго члена комитета А. О. Лаврова, такъ и особый проекть этой книги надо признать про-изведеніемъ того же лица.

Къ особенностямъ этого проекта, при сравнении его съ предложеннымъ комитету вначаль тымъ же А. О. Лавровынъ проектомъ, надо отнести то, что въ особомъ проекте нетъ уже предподоженій ни о почетных духовных судьяхь, ни обънкь собраніяхь для разспотрінія жалобь на приговоры и рішенія приствительных духовных судей, ни о дополнительных судьях въ енархівльныхъ судахъ, -- саное право выбора судей значительно ограничено и стаснено относительно состава избирателей. Существенная отличительная черта особаго проекта заключается въ организацін обвинительной власти. Въ ецархівльныхъ судахъ эта власть предоставляется духовнимъ консисторіямъ, благочиннимъ и частнимъ лицамъ, -- въ судебномъ отдъление святейшаго Синода и въ соборъ-святьйшему правительствующему Синоду и частных липанъ. Въ опредвленимъ случаямъ и ивръ къ участію въ обвинтельной власти приглашаются синодальныя конторы и главные священники гвардін и гренадеръ, армін и флота, которыхъ зам'вняеть нынв протопресвитерь военнаго и морского духовенства. Распредъляя отдъльныя функціи обвинительной власти, особый проекть предварительныя следствія о духовных лицахь допускаеть возбуждать не иначе какъ по предписаніямъ духовной консисторіи, или святьйшаго правительствующаго Синода, причемъ въ консисторію о возбужденін савдствій относятся и синодальныя конторы и главные священники о лицахъ, состоящихъ въ ихъ въдомствъ, подсудныхъ епархіальнымъ судамъ. Распоряженія духовной консисторін о предваретельномъ следствін не восходять на разскотреніе и утвержденіе архіерея, который предсёдательствуеть въ судів. Получивъ

<sup>1)</sup> Мн. епарх. арх. т. І, 301-302.

следственное лело, консисторія, по обозренія онаго, ностановляєть заключеніе или о прекращенія діла, или объ изивненія подсудности, или о преданіи обвинаснаго суду и предлагаеть оння для дальнъйшаго движенія епархіальному суду, куда вносятся консесторією и обвинительнюе акти о предавін суду. Указанныя иви-CTBIS ROHCHCTODIE TARMO HO BOCKOLSTL HA DARCHOTDENIO E VIBODELOніе архіерея, нафошаго предстательствовать въ судт. Въ дълахъ о состоящихъ въ въдоиствъ синодальнихъ конторъ и главнихъ священниковъ духовныхъ лецахъ, подсудныхъ опархіальному суду, право предавія суду принадлежеть синодальныеть конторань и главнымъ священикамъ. По дъламъ о лицахъ, подлежащихъ судебному отдъленію святьйшаго Синода, право преданія суду принадлежить святвишему правительствующему Сиподу, а по деламъ подсудениъ собору право преданія суду принадложить части членовъ святванаго правительствующего Синода и судебнего отделенія Синода, которие затвиъ уже не входять въ составъ судебнаго но этому двлу заседанія. Въ исполненія обязанностей обвиненія передъ судомъ духовная консисторія дійствують чревь своего секретаря, а святвиній правительствующій Синодъ пользуется содъйствіемъ оберъ-прокурора и подвідомихь ему чиновъ. По дъланъ, разсматриваемымъ въ епархіальномъ суде подъ предсёдательствомъ архіерея, рівшающую силу ниветь голось председателя 1).

Отивченныя особенности проекта, выдвляя его изъ массы предначертаній, предложенных въ инвніяхь епархіальных архіереевъ и духовныхь консисторій, отличають и оть проекта комитета твиъ, что разсматриваемый проекть повидимому вооружается противъ свътскаго прокурорскаго надзора при духовныхь судахь, въ двйствительности же обязываеть консисторію дъйствовать въ поддержаніи обвиненій чрезъ секретарей, а святьйшій Синодъ обращаться къ содъйствію оберъ-прокурора и педвідомыхь ему чиновъ, очення выражая твиъ призваніе необходимости світскихъ, а не духовныхъ обвинителей на духовномъ судѣ, дъйствующихъ подъначальствомъ оберъ-прокурора святьйщаго Синода. Равнымъ обра-

<sup>1)</sup> Предпол. рефор. церк. суд. В. 11 § 44 стр. 337 § 67 — 69 стр. 339 — 340 § 78 — 86 стр. 341 § 92 стр. 342 § 99.

зонъ и власть епархіальнаго архіерея, въ видахъ соблюденія авторитета которой и написана самая книга "Предполагаемая реформа церковнаго суда", то уничижается чрезъ устранение ея отъ начальных судебных действій, какови акты возбужденія судебнаго преследованія и преданія суду, то возвышается до совершеннаго уничтоженія суда, чрезъ предоставленіе епархіальному архієрею права рашающаго голоса въ опархіальныхъ судахъ. По поводу существеннаго предположенія, отличающаго эти проекты, не безъннтересно привести мижніе одной изъ консисторій, которое гласить: "главний затруднятельний вопросъ, по которому бы новый проектъ не выдержаль критики-ото вопрось о выделение судебныхь дель н разбирательства изъ изъ подъ власти епархіальнаго архіерея. Но поступаясь некоторою властію въ этомъ вопросв, спархівльный архіерей въ тоже время вингриваль би болье свободнаго временн на выполнение примой и существенной своей облеанности-учить и наставлять своихъ насочную въ делахъ веры и благочестія, съ большею внимательностію следить за пастырями въ деле исполненія ніъ долга; въ настоящее время, надо полагать, и сами епархіальные архіоров тяготятся рішеність и разбирательствовь діль судебныхъ, отнимающихъ не мало времени, которое могло бы унотребляться съ большею пользою на благо своей настви. При этомъ епархіальному архіерею, лицу монашествующему, приходится встрівчаться съ такими проявленіями злой воли человіческой, на которыя и лицу свътскому, бевъ оскорбленія нравственнаго чувства, наталвиваться неудобно; особенно это должно свавать о делахъ, по конть полагается наложение церковинхъ покаяній 1).

Особый проекть книги. "Предполагаемая реформа церковнаго суда" содержить отдёльную главу о судопроизводстве непосредственно архіерейскомъ. По дёламъ сего рода епархіальный архіерей вызываеть къ себе обвиняемаго, непытываеть его советь и отпускаеть на мёсто, или съ пастырскимъ вразумленіемъ, или на налагаеть приличную епитимію, которую виновный проходить или на мёсте службы или въ архіерейскомъ домё до двухъ недёль. Это судопроизводство совершается не публично, и привлекаемый къ

<sup>1)</sup> Мн. дух. конс. т. I, стр. 343.

нему за проступекъ должности и благоноведенія ножеть, предварительно суда архіерейскаго, просить себ'в суда формальнаго. На приговоры сего рода жалобъ не допускается, и случаи судиности не вносятся въ послужные списки 1). Настоящія постановленія о судопроизводстве непосредственно архіорейскогь представляють видонамънение ст. 155 уст. дух. конс. о судопроизводствъ непосредственно архіоройскомъ, къ коому отнесени: а) проступки нев'ядінія и нечалиности, требующіе исправленія и очищенія сов'ясти священнослужительской ісрархическимъ действісив архісрея и неудобоподвергаеные гласности и форманъ обыкновеннаго суда, б) вообще проступки противъ должности и благоповеденія, не соединенние съ явнымъ вредомъ и соблазномъ, замъченные въ священнослужитель, котораго прежнее поведение было неукоризнение, в) жалобы, приносимыя ниемео съ темъ, чтобы неправильно поступившаго исправить архипастирскимъ судомъ и наказанісмъ безъ формальнаго льнопроизводства. Эти же саные проступки и особый проекть относить къ суду непосредственно архіорейскому 2).

Проекть комитета не содержить правиль о судопроизводствъ непосредственно архіорейскомъ, но онъ перечисилоть наказанія, которыя могуть быть налагаемы безь суда подлежащеми духовноадминистративными властями. Къ этимъ наказаніямъ относятся: замвичнія, выговоры, безь внесенія въ послужной списокъ и временное испытаніе въ архіерейскомъ дом'в до двукъ неділь 3). Настоящее постановление проектировано комитетомъ взамень ст. 155 уст. дух. конс. о непосредственномъ архіерейскомъ судопроизводствів, съ одной стороны потому, что статья устава признана изложенною неопределенно такъ, что можеть подавать поводъ къ недоразумениямъ. съ другой потому, что комитеть нашель достаточнымь удержать имсль статьи устава, не воспроизводя ся буквальнаго изложенія. Комитетъ вообще на основани началъ отделения судебной власти отъ административной, призналъ необходиминъ, принанительно къ стать в устава дух. конс. о непосредственно архіерейском судопро-

<sup>1)</sup> Предпол. рефор. церк. суд. В. 11, стр. 333—334 §§ 58—61. Digitized by Google

<sup>2)</sup> Tamb me, crp. 330, § 53. <sup>3</sup>) Проект. ст. 58 пр. 2.

изводстве, и въ видахъ сохраненія прерогативъ административной власти, предоставить непосредственному усмотренію этой власти безъ суда налагать изв'ястныя взысканія, ограничивъ оныя, въ виду исключительности положенія духовныхъ лицъ, самыми низшими степенями 1).

Одно изъ инфиій опархівльнихь архіороовъ, осущдая комитотъ ва отміну статьи устава дух. конс. о непосредственно архієрейскомъ судопроизводствъ, требуетъ не только сохраненія, но и расширенія дійствій архипастырскаго суда. Сущность, объекь и порядокъ действій этого суда мивніе изъясняеть такинь образонь: \_нынь по консисторскому уставу архіорой, дыйствуя властію сего суда, можеть поручить довёренному священнослужителю произвести негласное дознаніе о лицъ, подлежащемъ сему суду; засимъ, вызвавъ обвиняемаго къ себъ, испытывать его совъсть и, смотря по проступкамъ и по признакамъ раскаянія, отпускать на м'Есто съ пастырскимъ вразумдонісиъ, или притомъ наложить и опитивію на м'ест' или въ архіоройскомъ дом'в до 2 нодівль. Въ опархіяхъ, расположеннихъ на большихъ пространствахъ, архіерей можеть поручить вразумленіе обвиняемаго дов'вреннымъ духовнымъ лицамъ. Признавая необдодижнить сохранить все сіе и на будущее время, мити сверхъ того находить желательнымъ и полезнымъ расширить кругь действія сего суда въ отношеніи въ духовнымъ лицамъ. Этотъ судъ могь бы дъйствовать въ извъствикъ, закономъ опредъленникъ случаяхъ не только вивсто и взаивнъ формального суда, но совмъстно съ никъ и посят него. По формальному суду духовное лине можеть быть оправдано. Но это еще не значить, чтобы послъ сего и для совъсти его не было нужды въ очищении и умиротворенін чреть судъ непосредственно архіорейскій. Клирикъ, враждующій противъ другого и причинившій ему оскорбленіе, можетъ остаться необвиненнымъ по формальному суду за недостаткомъ ясныхъ противъ него удикъ и доказательствъ. Но не долженъ бы таковой оставаться безь очищенія сов'єсти и особенно не долженъ бы приступать въ совершению божественной службы, не примеревшесь съ ближнить. И это умиреніе, какъ внутреннее дійствіе очищенія Digitized by GOOGLE

<sup>1)</sup> См. объясн. вапис. ч. III, стр. 33-34.

совъсти священнослужителя, по мивнію, могло бы быть достигаемо судовъ духовника и, въ случав безуспешности его, архипастырскивъ непосредственнымъ судомъ. Наши времена конечно значительно удалились отъ древней искренности, простоты и пряноты пристівнскихъ отношеній и наивреній. Но должно ли еще болье **УЛАЛЯТЬСЯ ОТЪ ЭТИХЪ ПРОКРАСНИХЪ ОТЛИЧИТОЛЬНЫХЪ СВОЙСТВЪ ДРОВНО**сти въ область чисто и всепело вившиюю, или же напротивъ AGINEO DO BOSMONHOCTE CTPONETICA NO BOSBDAMORIO CENTO CRATINAL свойствъ въ наши нинфшнія церковния отношенія? Очевидно, что должно стремиться къ последнему и не превращать церковь въ често вившнее обыкновенное чиновническое учрежденіе, а служителей ея ву перковниху линовникову во всему подобниху линовникамъ государственной службы и отличаемыхъ только — мундиромъ другого покроя. Представляется возможнымь и объщающимь благія последствія, чтобы сону архипастырскому суду подчиноны были всь проступки, или лучше сказать всь гржхи духовныхъ лицъ противъ благоповеденія и всякое нарушеніе благоговінія во время отправленія богослуженія, а затыть всь проступки духовныхъ лицъ противъ должности, за исключеніемъ, разументся, подсудныхъ светскому суду, должны подлежать духовному суду. Проступки или греди перваго рода, т. е. противъ благоповеденія и противъ благочинія, формальному духовному суду должны подлежать только тогда, когда обвиняемые будуть преданы сему суду саминь архіереень или не захотять подвергнуться архинастырскому суду. Органъ сего суда, какъ само-собою разумъется, есть опархіальный архіорей. Ему, какъ дух. начальнику всехъ клириковъ, должна принадлежать и этого рода власть. Но при общирности нашихъ опархій и при многочисленности духовныхъ лецъ каждой епархів, было бы весьма затруднетельно духовныхъ лицъ, если бы **RO**GOIXGS LLS BCB **дъла** положено было разсиатривать DO LA непосредственно архіерею въ качествъ единственнаго духовнаго въ епархін. Естественными помощнивами епархіальнаго архіерея въ производстве сего духовнаго суда представляются общіе духовдуховныхъ лицъ, а въ случав надобности и ADVIIO CBAценники, получивше на то полнокоче отъ архіерея. Судъ этотъ

долженъ быть судъ не власти, а исключительно совъсти, судъ тайный и отнюдь не гласный, не требующій ни свидітелей, не уликъ, по крайней иврв большею частію. Взысканія за проступки сего рода, т. е. за проступки противъ благоповедения и благоговънія въ церкви, не могуть быть карательныя, но только внушенія, запъчанія и выговоры. Сано собою разумъется, что меньшіе и тайные проступки подвергаются тайнымъ епитеміямъ, а большіе в явние-явничь. За малые или тайные проступки и грёхи могуть налагать епитемін и духовники своею властію. а за явные не нначе, какъ только архіорой. Границею епитикій можно полагать влиросное послушаніе въ монастырів, а въ важныхъ случалув запрещеніе священнослуженія. Соединяя изложенныя соображенія, инъніе формулируеть следующія положенія. "Сему суду должны подлежать всё духовныя лица опархін по проступканъ нев'єдінія в нечаянности (ст. 155 уст. дух. конс.) и по проступкамъ противъ благоповеденія и благочинія. Проступки нечаянности и невідінія архипастирскому суду подлежать во всехь случаяхь, а проступки противъ благоповеденія и благочинія только въ техъ ихъ видахъ и степеняхъ, когда не влекутъ за собою тяжкихъ церковных наказаній, каковы перем'ященіе священнослужителя съ одного м'яста на другое, запрещене священнослуженія на долгое время, удаленіе отъ мъста и прочія болье тажкія наказанія. Образъ производства сего суда состоять въ личномъ и негласномъ испытаніи архіереемъ совъсти духовнаго лица. Производство сего рода епархіальный архіорой можеть поручать общемъ духовникамъ духовныхъ лецъ, или довфренника священнякамъ. Последствіями сего суда могуть быті внушенія, замівчаніе и выговорь, покловы наедней или въ церкви клиросное или другое послушание въ архиерейсковъ довъ, монастыр! нии соборной церкви, а въ важных и тайных случаяхъ за прещеніе священнослуженія. На приговоры архіерея, полагаемые в' порядки сего суда, жалобы не допускаются, и таковые случаи н вносятся въ послужные списки. Привлекаемый къ непосредственном архіерейскому суду по ділу о проступкі противъ благоповедені или благочинія, прежде сего суда и вивсто сего суда пожеть про сить себъ суда формальнаго 1). Другія мивнія указывають тольв

1) Make one on T am ok on

нъкоторыя неясности въ проектированномъ комитетомъ правиль о наложеніе духовно-администратевными властями наказаній 1), и при этомъ одно изъ мивній подробиве другихъ разсуждаеть: "въ проектв не объяснено, въ какихъ именно случаяхъ можетъ иметь примъненіе оставляемое духовному начальству право налагать на полчиненимът вънсканія. Если эти же самыя ввысканія имбеть право налагать и духовный судья, только подъ другимъ именемъ-полъ именемъ наказаній, то сами собою возможны будуть и недоразумънія какъ для духовнаго начальства, такъ и для духовнихъ судей, именно возможно будеть для духовнаго лица за какой нибудь проступокъ или вовсе остаться безъ наказанія, или получить наказаніе дважды, когда нежду начальствомъ и судьею не стоится предварительнаго соглашения о томъ, кто изъ нихъ возьметь на себя трудъ разъяснить обстоятельства даннаго проступка, сужденіе объ его важности, наложеніе взысканія или наказанія и наблюденія за исполненіемъ его решенія 2).

Изъ мивній епархіальныхъ архіереевъ и предположеній духовныхъ консисторій съ достаточною ясностію открывается, какъ наши правительственныя лица и учрежденія сиотрять на современное состояніе нашего церковнаго управленія и суда, какъ затімъ они желали бы устроять нашу духовную администрацію и судъ, дабы они достигали цілей ихъ назначенія и стоили на высотів ихъ призванія. Изъ этихъ мивній и предположеній вытекаеть, что наше церковное управленіе и судъ въ современномъ ихъ строт представляють много и крупныхъ недостатковъ, что для устраненія этихъ недостатковъ и вообще для улучшенія администраціи и суда въ духовномъ віздомствів въ шивніяхъ епархіальныхъ архіереевъ и предположеніяхъ духовныхъ консисторій указаны разныя предложенія, которыя должны быть оцівнены по достоинству и пользів при ихъ приміненіи.

Т. Варсовъ.

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 26. 109. 203—204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мивн. епарх. арх. т. I, стр. 403.

## Къ вопросу о пасхальной вечери христовой и объ отношеніяхъ нъ Господу современнаго Ему еврейства.

(По поводу намецкаго изсладованія проф. Д. А. Хвольсона).

Почтенный библенстъ-археологъ Ганебергъ въ 1869 году писаль: «Въ библейской археологіи не много такихъ предметовъкоторые - съ одной стороны - представляютъ столь всеобщій интересъ, а съ другой, --- всабдствіе своей трудности, получали стольразнообразныя толкованія, какъ вопросъ о томъ, была ли вечеря Христова собственно израильскою пасхальною вечерію и была ли она совершена вечеромъ 14-го нисана» 1). Въ виду этого понятна и безъ дальнъйшихъ словъ высокая важность всвхъ научныхъ попытовъ-привести это запутанное дело въ возможной исности и разръщить сложную проблемму, по крайней мъръ, въ твердую гинотезу. Съ этой стороны невольно обращаетъ на себя вниманіе новое изслідованіе заслуженняго профессора Д. А. Хвольсона, изданное на измецкомъ языка въ «Мемуарахъ с.-петербургской академіи наукъ. 2). Основныя возарвнія по отивченному пункту уже давно были высказаны авторомъ на страницахъ «Христіанскаго Чтенія» 3) и достаточно извёстны образованной русской публикъ; въ послъднемъ трудъ они только изложены съ большею систематичностію, подпришены дополнительными аргументами и развиты ясиве, опредвлениве и ивсколько ризче. Посему и намъ нътъ нужды распрывать ихъ подробно и во всъхъ деталяхъ, которыя иногда имъютъ лишь косвенное и отдаленное отношение въ главному вопросу. Равнымъ образомъ не считаемъ

<sup>3</sup>) 1875 г., т. II (№ 9—10), стрн. 430—488; 1877 г., т. I (№ 5—6), стрн. 821—876; 1877 г., т. II (№ 11—12), стрн. 557—610; 1878 г., т. I (№ 3—4), стрн.

352-419.

<sup>4)</sup> Die religiöse Alterthümer der Bibel, München 1869, S. 635.
2) Mémoires de l'Académie Impériale des Sciences de St. Pétersbourg, VII-e serie, tome XLI, & 1: Das letzte Passamahl Christi und der Tag Seines Todes nach den in Uebereinstimmung gebrachten Berichten der Synoptiker und des Evangelium Johannis, nebst einem Anhang: Das Verhältniss der Pharisäer, Sadducäer und der Juden überhaupt zu Jesus Christus nach den mit Hilfe rabbinischen Quellen erläuterten Berichten der Synoptiker. Von D. Chwolson, professor emeritus. St.-Pétersbourg 1892, S. VIII + 132.

необходинымъ указывать и достоинства разсиавриваемой работы: ния проф. Хвольсона пользуется такою почетною авторитетностію въ ученомъ міръ, что для него совершенно излишни и вами похвалы и наши рекомендаціи. Мы постараемся отивтить лешь богословское значение выводовъ автора, что, нажется, отвъчаетъ и его собственнымъ намъреніямъ. Если онъ-подобно Флейшеру-называетъ себя «погибшинъ богосдовонъ» (S. VIII), но беретъ тему изъ области новозавътной экзегетики (S. 1), тополагаемъ — представителямъ этой науки и должно принадлежать окончательное суждение насчеть существенной панности тевисовъ проф. Хвольсона.

T.

Для выполненія своей цели намъ следуеть напередъ точно опредвлить истинное положение двла,--- и тогда сама собою выяснится и дъйствительная сила попытви ученого гебранста. Это твиъ необходимъе, что разскатриваемый предметь досель остается тажелымъ научнымъ врестомъ, надписи вотораго не нашля себъ даже и приблезительного дешифрированія. Не говоря о русской литературы, гды още до нашиль дней оказываются возможными мивнія, странныя до детской наивности,---и на западе ны вотрачаемъ гипотезы, почти невароятныя по своей неосновательной сиблости. Достаточно привести для иллюстраціи дватри примера. Такъ, препрославленный проповеднявь о. Дидонъ утверждаеть, что въ годъ смерти Господа-и по Іоанну-паска совершалась сврении одновременно со Христомъ, почему и никакого вопроса не существуеть, а на ряду съ этимъ допускаеть, что «Інсусъ правдновалъ ее 14-го числа (нисана), іер усалимияне же имвли право правдновать ее 15-го» (et les Jerosolymites avaient le droit de le célébrer le 15) 4), xots eto было бы вопіющить безправіемъ и нарушеніемъ всявить законовъ. Нъскольво остороживе выражаются језунты Корнели 5) и Кнабенбауаръ 6), которые высказывають, что по какой-то неведомой причинь іуден перенесли паску съ пятницы на субботу, но Христосъ совершиль ес-согласно ваконнымъ требованіямъ-14-го нисана, воспользовавшись агицемъ изъ мирной жертвы. Здёсь о ригинальность переступаеть предълы уже всякаго правдоподобія и гра-

Père Didon. Jésus Christ, tome second, Paris 1891, p. 402-405,4.
 Cursus Sripturae Sacrae; libri introductorii, vol. III: Introductio specislis in singulos Novi Testamenti libros Rudolphi Cornely S. I., Parisiis 1886, р. 268—273.

Com-C Corsus Scr. Sacrae; commentariorum in Nov. Test. pars I, ctom 10 Com-C mentarius in Evangelium secundum Matthaeum, auctore Josepho Knabenbauer S. I., Parisiis 1893, p. 402-418.

ничить съ областію мечтаній. Между твив самые простые савты овангельской исторів наглядно повазывають, что употребленіс прісмовъ Александра Македонскаго только болве запутываєть научные узлы.

Дело завлючается въ следующемъ.

По исному свидётельству первых трехъ Евангелистовъ (Ме. XXVI, 17—20; Мрв. XIV, 1. 12—16; Лв. XXII, 1. 7—14), Спаситель совершиль вечерю въ должное время, т. е. 14-го имсана, и—следовательно—быль распять въ первый день праздника. Въ противовъсъ этому ап. Іоанеъ не мене решительно удостовъряеть, что Христосъ возлежаль съ учениками «предъ праздниконъ пасхи» (XIII, 1): а утромъ еврем «не вошли (въ Пилату) въпреторію, чтобы не оскверниться, но ёсть пасху» (XVIII, 28), которая—вначить—должна была быть еще вечеромъ.

Разнортчіе совершенно очевидное и не требующее доказательствъ. Само собою понятно, что допустить его въ Евангеліякъ относительно столь выдающихся и исплючительныхъ событій въ жизни Господа положительно невозможно, если мы не желаемъ разръшить всю евангельскую исторію въ продуктъ безсознательнаго мненческаго творчества, а потому и вполить естестественны попытки установить въ этомъ пунктъ возможное соласіе. Такъ какъ—затъмъ—слова синоптиковъ слишеомъ категоричны, то и главнъйшія усилія гармонистовъ направляются на истолкованіе выраженій ев. Іоанна.

Въ числъ ихъ ръшающее значене, по нашему митнію, принадлежить XVIII, 28. Изъ него вытекаеть, что въ годъ крестныхъ страданій Искупителя пасха падала лишь на день Егосмерти и не могла быть совершена наканунт, что утверждаютъ первые три Евангелиста. Въ такомъ случать, для прлей взанинато примиренія, остается одинъ исходъ въ мысли, что свидітельство: їма длі дламійсть, адамінато стается одинъ исходъ въ мысли, что свидітельство: їма длі дламійсть, адамінато вгица.

Къ втому именно и обязательно должны сводиться гармонистическія комбинаціи. Она построяются по система отъ поп розвевъ поп езве, чтобы аргументированною невозможностію создать себа опору для перетолкованія и отрицанія сакта 7). Это при-

<sup>7)</sup> Der Tag des letzten Abendmahles Christi. Eine harmonistisch - exegetische Studie von Joseph Kreschnicka by «XX Jahres-Bericht des niederösterreichischen Landes-Real-und-Obergymnasiums Horn 1892». Druck von F. Berger in Horn 1892. Kurzgefasster Commentar zu den Vier heiligen Evangelien von Frans X. Pölzl. IV-er Bnd.: Kurzgefasster Commentar zur Leidens—und Verlärungsgeschichte Jesu Christi, Graz 1892, S. 41—54 et passim. O nockhamenta

дветъ имъ видимость особенной убъдительности, подъ приврытіемъ которой столь удобно воздвигать всическія гипотезы въ пользу пониманія разсказа Іоанна въ смыслъ синоптиковъ. Но отеюда же исно, что отъ состоятельности или дожности этого предположенія зависитъ и вси судьба подобныхъ реконструкцій.

Ученые разумъемаго направленія указывають на то, что будто бы осиверненіе іудея чрезъ соприкосновеніе съ язычнивами продолжалось только до вечера, и уже послѣ захода солнца—чрезъ омовеніе—онъ совершенно очищался. А такъ вакъ вкушеніе агица приходилось на это позднее время, то и вхожденіе въ преторію не молю быть препитствіемъ для участія въ пасхальной трапезъ. Поэтому и въ данномъ мъстѣ Іоанна ее разумъть нельзя, а необходимо относить его къ дневнымъ праздинчнымъ жертвамъ. Тогда—и по четвертому Евангелисту—наканунѣ распятія было 14-ое нисана, что и будетъ вполив согласно съ синоптическими повъствованіями в).

Логическая аргументація отличается здёсь, можно сивзать, желівною несокрушимостію, но ей недостаєть потребнаго зактическаго оправданія. Согласимся пока насчеть продолжительности оскверненія лишь на одинь день,—и тогда не получится желаемаго гармовистами результата.

Въ этомъ пунктъ имъ уступилъ и покойный († 1890 г.) проф. Францъ Деличъ по тому соображенію, что сказанное оскверненіе могло считаться происшедшимъ по необходимости, хотя—прибавинъ отъ себя—въ данномъ случав инчего подобнаго не было, какъ ясно изъ самаго дъла. Однако и этотъ ученый не допускаетъ сормулированнаго выше вывода и по причинамъ, совершенно неустранимымъ. Гармонисты причисляютъ вхожденіе въ языческое жилище въ категоріи тіхъ оскверненій, которыя упоминаются въ Лев. XV, 2 сл. Тогда и прикосновеніе въ язычнику будетъ дъйствовать столько же, сколько и прикосновеніе къ пораженному чистеченіемъ изъ тіла», т. е. до вечера. Между тімъ Рекас і прикосновеніе къ) гаду (ср. Дев. ХХІІ, 5) и т. под. нельзя

сочивеній см. въ первой книжкі Theologische Quartalschrift за 1893 г. (стрн. 156—162) отвывъ тюбингенскаго проф. Бельвера, который, не соглашаясь съ авторомъ, ділаетъ намекъ, что отступленіе синоптиковъ отъ Іоанновыхъ датъ пасха 13-го и распятіе 14-го нисана объясняется особыми цілями первыхъ трехъ Евангелистовъ. Эта мысль реценвентомъ только слегка подчеркнута, но зараніе можно предсказать ей самую полную неудачу. Между прочимъ считаемъ долгомъ предупредить, что мы наміренно ограничиваемся указаніемъ только немногихъ новізішихъ трудовъ, гра интересующієся легко найдуть перечисленіе всей общирной литературы предмета.

ни закалать (агида), ни возливать» (кровь его). Такимъ образомъ отсюда вытекаетъ, что, вступивъ въ римскую преторію, іуден и сами уже не могли идти въ храмъ и другіе <sup>9</sup>) не имѣли права приготовить для нахъ пасхального агида, если бы къ моменту его яденія тв и пріобради законную чистоту путемъ омовенія 10). Ясно, что и раземотрънное толкование нисколько не убъждаеть. будто у Іоанна непремінно говорится не о паскі въ собственномъ смыслъ.

Но вопросъ на этомъ еще не кончается. Мы видели правило, воторое точно подтверждаеть и ап. Петръ (Двян. Х. 28; ср. XI, 3. 12), но основаній его пока не усматривается. Мишна просто говорить, что «жилища язычниковъ нечисты» (O holoth XVIII, 7). Еврейскіе ученые относять это положеніе въ одному влассу съ осввернениемъ чревъ трупъ умершаго, а Маймонидъ замъчаетъ: «Мъсто, гдъ въ земль Изранлевой поселится идолопокловникъ, оскверняетъ такъ же, какъ и земля язычниковъ, пока точно не разследовано, не скрыто ли такъ мертваго ребенва». По силь этихъ свидьтельствъ мы должны завлючать, что евреи избъгали языческихъ домовъ по подозрънію, что они могли быть основнены присутствимъ зарытаго вынядыща (Бартенора). что грозило нечистотой, подобно прикосновению къ усопшему 11). Затвиъ: Госе бен-Говзеръ еще за семь дътъ до смерти Ирода выснаваль мивніе, что «явыческая земля оскверняеть наравив съ мъстомъ, гдъ ранве было владбище» (Schabbath 15a). Это свидетельство поясияеть намъ слова Маймонида опять же въ тонъ спыслъ, что-со стороны нечистоты-языческія жилища отожествиямись по пири —immuditia mortui. Въ таконъ случав и осеверненіе отъ нихъ дъйствовало въ продолженіе семи дней (см. Числ. XIX, 11 сл.; ср. XXXI, 19) 12). А по отношенію въ занимающему насъ вопросу отсюда следуетъ, что Ioaн. XVIII,

<sup>9)</sup> Pesachim VIII, 2 y G. Surengusius: Legum mischnicarum pars altera, Amstelaedami 1699, p. 164.

<sup>10)</sup> Talmudische Studien, XIV: «Die im N. T. bezeugte Unreinheit heid-

nischer Häuser nach judischem Begriffs be Zeitschrift für die gesammte lutherische Theologie und Kirche, 1874, I, S. 1—4.

11) Ср. у G. Surenhusius: Legum mischnicarum pars VI, Amstelaedami 1703, р. 210—211 (гдъ—въ датинскомъ нереводъ Oholoth XVIII, 7—несомъненая ошибка: mundae вм. immundae). Маймонидъ замъчаетъ: nos hic non scricte attendimus immunditatem habitationis, sed duntaxat immunditatem mortui, а Бартенора поясияеть: habitationes, quae in terra Israelitica notae sun; immundae sunt, quia in iis abortus suos sepelire solent.

<sup>12)</sup> И по Іосифу Флавію (Antiqu. III, 11: 3), нечистота на тоїє и повобовоє увиро́у дежала семь дней. Flavii Josephi opera, edidit Ben. Niese, vol. I (Berolini 1887), p. 210.

28 совейнъ не исвлючаетъ  $^{13}$ ) мысли, будто приведшіе Христа къ Пилату еврен хотъли въ тотъ день вечеромъ совершить законную пасху, вакой не можаху сотворити всй нечисти отъ души человичи (Числ. XI, 6. 7)  $^{14}$ ).

Послѣ этого никакъ нельзя говорить о невозможности подобваго пониманія,—и гармонисты находятся вынужденными изыскивать иные способы для убъжденія въ своихъ возгрѣніяхъ. Съ
этою цѣлью они обращаются къ дальнѣйшикъ словамъ Іоан.
XVIII, 28: ἀλλὰ φάγωσιν τὸ πάσχα, хотя тонъ ихъ рѣчи дѣлается
теперь уже болѣе смиреннымъ и не столь увѣреннымъ. Они стараются лишь аргументировать, что цитованное выраженіе можетъ
указывать не только на вкушеніе пасхальнаго агица, нбо одинавово относится и къ другимъ праздничнымъ жертвамъ—ханнамъ

(חַוֹנִיוֹוֹ,), причислявшимся къ разряду мирныхъ (ביוֹנִינֹוֹ) въ качествъ потомъ: отнуда вытеваетъ и самая эта возможность?

Защитники ея въ свою пользу ссылаются на нъкоторыя библейскія міста, которыми и дунають оправдать свой тезись. Межку ними за locus classicus признается Второз. XVI, 2. Здёсь мы читаемъ: «И завадай паску Господу... изъ медкаго и крупнаго свота», или-буквально: «(въ) пасху (и именно) мелкій и крупный скотъ». Поелику последній не входиль въ собственно пасхальную жертву, то гармонисты и заявляють съ торжествомъ, что и у Іоанна подъ то пасуа разумвется кагига. Не будемъ ударять на присутствіе члена, придающаго всему выраженію спеціальную силу; не будемъ упоминать и о той вёроятности, что вийстё съ пасхальнымъ агецемъ приносились и другія жертвы для празденчныхъ трапезъ (ср. Ioh. Henr. Othonis Lexicon rabbinico-philologicum, Genevae 1675, р. 453), —и помимо этого ясно, что терминъ паска только можеть относиться въ кагигв, но ни въ какомъ случав не обозначаетъ ее одну. Тогда не видится основанія, почену у **Тоанна нужно разумъть именно первую, а не паску въ строгомъ** сиыслъ. Конечно, далъе (ст. 3) сказано; что съ нею (עַלַיו) слъдуетъ всть опреснови семь дней, между темъ отъ пасхальнаго агица уже въ утру 15-го нисана не должно было оставаться ничего. Но ваъ стт. 4-6 несомивнио, что у ветхозавътнаго писателя

 $<sup>^{13}</sup>$ ) Примъръ Іудиен (Іудие. XII, 7-9) не можетъ доказывать противнаго уже потому, что—по омовени—она опять возвращалась въ станъ Олоферна и все же была чистою.

<sup>1\*)</sup> Cm. ente Emil Schürer. Ueber φαγείν το πασχα Ioh. 18, 28 Giessen 1883, S. 22—24. Cnf. Seb. Schmidt, Tractatus de Parchate, Francofarti ad Moenum 1685, p. 170 sq. 196 sq. 401—402.

рвчь исключательно о цасхв, ибо заповъдуется съвдать мясо въ ночь по закланіи, какихъ ограниченій для хагиги не существовало. Няже упоминается только о шести опръсночныхъ дняхъ (ст. 8), откуда очевидно, что седьмой былъ особенный и составдялъ собственно пасхальную вечерю. Потому и "

руст свидътельствуетъ намъ единственно о томъ, что опръснови считались необходимою принадлежностію послъдней 

ве исно, чтобы та́суа обнимала собою и хагигу; сворве—наоборотъ, поелику свящ. авторъ замътно выдъляетъ изъ общей сововупности пасхальныхъ жертвъ одну, приносимую на избранномъ Богомъ мъстъ и ввушаемую при немъ, а вто могъ быть одинъ пасхальный агнецъ. Само собою понятно, что будетъ уже прямымъ произволомъ утверждать, будто въ понятіе та́суа послъдній не включается; тогда и гармонисты ровно ничего не выигрываютъ для своего истолкованія Іоан. ХУШ. 28.

Еще менъе могутъ быть полезны для нихъ 2 Парал. XXX, 22 и XXXV. 7—9.

Въ первомъ мъстъ сообщается, что при Езевін изранльтяне «ъли праздничное семь дней, принося жертвы мирныя», при чемъ самъ царь и вельможи предоставили народу двъ тысячи тель-

<sup>15)</sup> По этому случаю позводимъ себв сдвлать замвчание касательно одногоапологетического экскурса проф. Хвольсона. Какъ узнаемъ послъ, по его теорія Христосъ вкушалъ пасху 13-го нисана, когда не было необходимости употребдять опресноки. Потому онъ и высказывается, что таниство Евхаристін было совершено на квасномъ жавбъ, который обозначается и словомъ ботос (Passamahl, S. 54-55. «Хр. Чт.» 1878, I, стри. 418-419). Но, перенося вечерю на основанім строгаго и точнаго пониманія закона, что отъ цасхальнаго агнца до другого дня не должно оставаться ничего, и Спаситель и другіе, конечно, желали-въ отношение ея-соблюсти законныя предписания, «всф уставы о паскъ (Числ. ІХ, 12). А въ числъ таковыхъ ваповъдь объ употребленів авимовь была указана совершенно ясно (Исх. XII, 8. Числ. IX, 11; ср. Іевек. XLV, 21), какъ бевусловно обявательная для пасхальнаго обряда. Иначе אליני будеть несомивнеюю данной въ пользу того, что во Второв. XVI, 2 говорится о хагигъ. Посему: если передвигалось самое правднованіе, необходимы были при немъ и опресноки. Затемъ: изъ самаго разсказа синоптиковъ видно, что событія на вечери Христовой протекали согласно выработанному пасхальному ритуалу. На это указывають уже чаши, хотя определенных правиль объ ихъ. установленіи не сохранилось и намъ неизвістно, когда и почему оні вошли въ практику. Коль скоро была соблюдена и эта подробность, еще болъе того требовадось быть върнымъ насчеть опръсноковь. Нътъ нужды и прибавлять, что и артос слишкомъ ненадежная опора для какихъ либо построеній. Достаточно напомнить, что опръсноки у LXX неръдко называются артос а $\zeta_{0\mu\rho\varsigma}$ — $\dot{a}\zeta_{0\mu}$ μίτης (Mcx. XXIX, 2. Mes. II, 4. VII, 25. Числ. VI, 19), а квасный хатьбъ огинчается отъ нихъ, какъ артос Сомітис: ср. Лев. VII, 3 (13).

цовъ и семнадцать тысячъ меняаго скота (ст. 24). Но здёсь вѣтъ и намена на терминъ Прр, почему совершенно непостивимо, какъ выводится отсюда, что онъ обозначаетъ хагигу. Если въ ст. 21 называется праздникъ опресноковъ, то мы долины думать голько, что въ течене его приносились и праздничныя жертвы, а этого никто и инкогда не отрицалъ. Наконецъ, ст. 24 совећиъ не относится къ пасхъ, такъ какъ онъ разумбетъ другіе семь дней нослѣ нея (ср. ст. 23).

Нъсколько ръшительнъе второе свидътельство, гдъ сообщается о такоиъ же дарованіи Іосіей «для жертвы пасхальной» или—точнъе — «для пасхи» (ОПОБЕ = є то фаски). Однако въ ст. 7 опредъленно выражено, что на пасху назначались лишь агицы и молодые козлы, какъ вто слъдовало и по закону. Правда, дальше такого разграниченія мы не находинъ, но это еще ни мало не оправдываетъ попытокъ выраженіе ясное истолковать по обоюдкому. Тутъ вопіющее противоръчіе кореннымъ экзегетическимъ принципамъ,—и у насъ ово тъмъ ръзче, что ниже волы прямо отдъляются отъ жертвы пасхальной (ср. стт. 12. 13. 16).

Теперь мы имвемъ право сказать, что въ Бебліи ивтъ пряимхъ данныхъ, что слово та́суа указываетъ на одну хагигу. Можно даже съ не малою научною категоричностію заключать, что въ строгомъ смыслѣ и въ рѣчи точной этотъ териннъ прилагался исключительно въ пасхальному агицу <sup>16</sup>). Посему: самое бо́льшее, что мы позволяемъ уступить гармовистамъ, сводится въ положенію, что онъ обнималъ собою и другія пасхальныя жертвы. Но въ такомъ случаѣ: почему у Іоанна нужно видъть молько ихъ и ничего болѣе?

Не находится въ этомъ симентаріи из вин. Числъ и Второз.), въ таргумъ Онкелоса на Пятокнижіе, въ ісрусалинскомъ Талмудъ, у раввиновъ Раши (Соломона бевъ-Исакъ,—«Ярхи» † 1105 г.), Бехан, Абев-Эзры, Кимхи, Менассэ бев-Изравль мелкій скотъ опредълнется для одной «пасхи» и крупный—для одной хагиги. Іонаевавъ, р. Нахманидъ (Рамбанъ) и Абарбанель и то и другое относили молько къ послъдней. Въ Мес hilt а (комментаріи на ин. Исходъ) допускается болъе широкое толкованіе, но лишь въ качествъ возможности, что переал пасха—при исшествіи изъ Египта—состонла изъ агнцевъ и воловъ. На ряду съ втимъ признается не менъе

<sup>16)</sup> Весьма характерно, что именемъ й дегонечт—просаторегонечт—кадоонечт—паста Іосифъ Флавій всегда навываеть жертву пасхальнаго агнца 14-го нисана. См. ниже примъч. и къ прим. 19. 62. 66. 67. 70. 72. 73 на стри. 94. 118—120.

въроятнымъ, что въ Исх. XII, 5 ръчь о связанной съ пасхой хагигъ или о такихъ жертвахъ, въ которыя приносился и врупный и мелкій скотъ, но не о пасхальной. Нъсколько загадочно говоритъ Мишна (Menachoth VII, 5—6 у Surengusius V, р. 88) и все же не въ духъ гармонистовъ. По ея инънію, упоминаніемъ во Второз. XVI, 2 и крупнаго скота при пасхъ желается внушить, чтобы добровольныя жертвы отъ chullin (не священнаго, сквернаго, — того, что не подлежитъ закону о десятинахъ и под.) по объту соблюдались столь же строго, навъ и пасха, въ которую волы, очевидно, не вилючаются 17. Значитъ, и раввинскій языкъ не уполномочиваетъ насъ разумъть у ев. Іоанна хагигу.

Но это еще не все. Важно не одно слово то таста, но и его сочетапіе ет фатегу, а тогда эластичности перваго слишномъ мало для названныхъ ученыхъ. Имъ следуетъ убедить, что оба вместе они прилагались и къ праздничнымъ жертвамъ вообще. И это темъ неизбежне, что едвали для столь священнаго акта, какъ вкушеніе агида, могло получить ходъ такое выраженіе, ноторое не имъло спеціальнаго смысла. Скорте следуетъ ожидать, что для этого будетъ принятъ строгій terminus technicus.

Не быда ле такимъ терминомъ и ораза ев. Іоанна? Гармонисты, нонечно, на это не согласны и снова думаютъ укрыться подъ 2 Парал. ХХХ, 22: «тле праздничное». Но наска тутъ не упомянута и можетъ мыслиться лишь въ начествъ семидневнаго торжества. Върно, что у LXX-ти здъсь поставлено тὴν ἐορτὴν τῶν ἀζύμων, однако и о яденіи ени ничего не знаютъ и пишутъ: καὶ συνετέλεσαν 18), такъ что не устранено подозрѣніе, не было ли первоначальнымъ и правильнымъ чтеніемъ ١٥٠١ (ο τъ ١٠٠٠) ви. масоретскаго ١١٠٠ Βъ замѣнъ сего φαγεῖν ἀπ' αὐτοῦ (τοῦ πάσχα) въ Исх. ХП, 43. 44. 45. 48 и φαγεῖν αὐτό (τὸ πάσχα) въ Числ. ІХ, 11, несомнѣню, прилагаются только къ пасхальному агнцу, ибо заповѣдуется ничего не оставлять отъ пасхи до утра и костей не сокрушать (Исх. ХП, 46. Числ. ІХ, 12). Во 2 Парал. ХХХ, 18 уже прямо значится ἔφαγον τὸ φάσεх, а въ ст. 15 она представляется заколотою въ четырнадцатый день. Равно и въ

<sup>18)</sup> Такъ ръшительно по всъмъ изданіямъ В. З. См., напр., Vetus Testamentum, ed. *C. Tischendorf*, t. I, Lipsiae 1860, p. 567—568. Ed. *V. Loch* ex codice Vaticano, Ratisbonae 1866, p. 430. The Old Testament in Greek, ed *H. Swete*, vol. II, Cambrige 1891, p. 113. Варіантовъ не имъется. Ср. прим. и къ прим. 19. 67. 73 на стрн. 119. 120.

ёфаγо» τὸ πάσχα 1 Езар. VI, 21 отвівчается пасхальный агнець (ср. стт. 19. 20), начинавшій собою праздникь опріснововь. Что насастся раввинскаго языка, то онь рішительно закрішиль за этимь выраженіємь исключательное значеніє въ приміненіє мъ пасхальной вечери. Достаточно привести сохраненную въ Тозеріна сормуну благословенія предъ вкушеніємь пасхальнаго агнца: «Благословень Ты, Господь Богь нашь, Царь міра, что... повеліль вста насху». Въ втомь случай названная сраза была столь же точною и опреділенною, какъ и установительныя свхаристическія слова: «прінинте, ядите».

По свив этихъ данныхъ им не имвенъ права въ Евангеліяхъ понимать ее не собственно и — еще менже—у Іоанна. Здёсь им должны обратить виниание на одно свидётельство, весьма важное въ нашенъ вопросъ. Въ XI, 55 сказано: «многіе пришли въ Герусалинъ предъ пасхою, чтобы очиετπτь ca> (πρὸ τοῦ πάσγα, ໃνα άγνίσωσιν ξαυτούς). He подлежить CHODY, ЧТО ТУТЪ РВЧЬ О ПРАЗДНЕКВ СО ВКЛЮЧЕНІЕМО В ВОЧЕРИ ПАСхальнаго агица. Если послъ упоминается, что јуден избъгали осиверненія ради фаувіл то пасуа, то мы обязаны разуметь эти слова только въ такомъ смысле 19). Иначе у насъ не будетъ объективнаго критерія для научнаго комментированія, коль споро ны безъ достаточной нужды будемъ соединять различное значение съ тожественными терминами. Такой изворотливый эквегезисъ всегда внушаетъ большін подовржнін,--и и дукаю, что даже самыя благонамъренныя попытик перетолковать Іоанн. XVIII, 28 въ пользу хагиги грозять чрезвычайно опасными последствіями. Гармонисты соглащаются, что у списоптиковъ (Мо. XXVI, 17; Mpm. XIV, 12. 14; Ли. XXII, 8. 11. 15) разсматриваемое изреченіе строго и точно. Но, безъ сомивнін, это быдо вполив извъстно и возлюбленному учениву Господию. Посему крайне невъроятно, чтобы онъ употребиль разбираеныя слова не собственно и не правильно, относя ихъ только въ дневной хагигв, для чего нътъ ни основаній, ни оправданій. Въ подобныхъ обстоятельствахъ им предемъ въ самымъ печальнымъ выводамъ.

<sup>38</sup> мвчательно, что и Іосифъ Флавій говорить объ очищеній іудеввъ вивств съ женами и двтьми предъ жертвою 14-го мисана, называемой пасхою. Аптіди. ХІ, 4: 8 въ Орега ед. Веп. Niese, III (Berolini 1892), 25: ἐνστάσης δὲ τῆς τῶν ἀζύμων ἐορτῆς μηνὶ τῷ πρώτω.. πᾶς ὁ λαός... καὶ τὴν ἑορτὴν ἤγαγον ἐγνεύ οντες μετὰ γυναικῶν καὶ τέκνων τῷ πατρίω νόμω, καὶ τὴν πάσχα προσαγορευομένην θυσίαν τετράδι παίδεκα τη τοῦ αὐτοῦ μηνὸς «ἐπιτελέσαντες» κ. τ. λ.

Преданіе удостовъряєть, что при написаніи своего Евангелім Іоаннъ ниблъ предъ главами труды своихъ предшественниковъ; въ такомъ случав его обоюдность равнялась бы намъренію затемнить діло, хотя цілію его могло быть лишь желаніе привести его въ ясность. Да и помино того—самое различіе
въ столь существенномъ пунктв непостяжимо въ людяхъ одного
круга, положенія и одинаковыхъ воззріній, питавшихся практикою самой жезни. Безъ этого намъ придется думать, что наши
Евангелія произошли отъ лицъ, говорившихъ нными и взамино
непонятными языками. Что слідуеть отсюда,—это очевняю безъ
всякихъ добавленій насчетъ гибельности вытенающаго результата. И онъ кажется мив въ такой мірть опаснымъ и научно
ненозможнымъ, что въ крайней нужда я сворве готовъ былъ бы
примкнуть въ мизнію Фаррара, будто Іоаниъ модча (?) поправляетъ синоптиковъ.

Я съ намереніемъ долго остановился на известін Іоанна потому, что считаю его рашающим въ разбираемомъ вопроса. По моему убъщению, оно съ неотразимостию свидътельствуетъ, что-по Іоанну-паска іудейская начиналась съ вечера въ день распятія Спасителя. Съ этой точни зрвнія должно комментировать и вев другія ижета, хотя они и поддаются болже свободному перетолкованію. Такъ, πρό της έορτης του πάσχα XIII, 1 у четвертаго Евангелиста совершенно естественно, если, по нему, пасха наступала лешь чревъ сутки. Хорошо знаю и достаточно ценю опыты другого пониманія, но они возбуждають больше недоумъній. Въ русской литературь была заявлена догадва, что первый стихъ составляеть законченное целое и вне всякой связи съ разсказомъ о вечери. При этомъ выражение о любви Христа до конца прилагается къ сакту удаленія Его въ Есраиму (ХІ, 54), гав Онъ и посвятиль Себя всецьло ученикамъ Своимъ <sup>20</sup>). Но вся бъда въ томъ, что фускаю отмъчаетъ чувство, получившее дъйствительное обнаружение (ср. Іоан. XIII, 34. 1 Ін. IV, 10. Есес. II, 4. V, 2. 25)  $^{21}$ ), RAKHM'S B'S XIII FE. MORROT'S GLITS TOLLED уковеніе ногъ. Не говоря уже о симсяв Ефранискаго удаленія, трудно разумёть его и потому, что весь этотъ разсказъ отдёляется

 $<sup>^{20}</sup>$ )  $\mathit{Проф.}$  А. А. Некрасовъ. Чтеніе греческаго текста святыхъ Евангелій, Казань 1888, стрн. 88.  $^{144}-^{148}$ .

Passow (Rost u. Palm), Handwörterbuch d. Griech. Sprache I, 1 (Lpzg. 1841), S. 9 b. Wilkii—Grimm, Lexicon graeco-latinum in libros Novi Testamenti, Lipsiae 1888, p. 3 a. Ср. у prof. T. K. Abbott (англійскаго переводчика ніжоторыхъ сочиненій г. Хвольсона), Essays chiefly on the original Greek of the Old and New Testaments, London 1891, p. 161—162. 70—71.

чрезъ δέ, которое для пров. Некрасова было бы гораздо умъстнъе въ ст. 2. Нельзя и аористу придавать plusquamperfectum'ное значеніе, какое онъ пріобратаеть лишь въ относительныхъ предложеніяхъ, а затвиъ-начавшееся (хотя бы и при Ефранив) настроеніе продолжалось и теперь, когда оно нашло болве яркое и, очевидно, единичное выражение (єїς техос). Посему «овитичесвая» связь фудитови съ кай бейного не отрицаема. Я быль бы болъе склоненъ принять, что «праздникомъ пасхи» Іоаннъ называетъ все время съ 14-го нисана, ибо догадна Апостоловъ въ XIII, 29 могла указывать только на следующій день, въ который еврек внушали пасхальнаго агица. Это отвъчаетъ вполнъ и сиыслу XVIII, 28. Равно и парабивой той пасуа (XIX, 14) объясняется отсюда въ начествъ пасхальнаго нануна 22), почему и нужно было спешить съ судопроизводствомъ. Верно, что она была н недвиьною пятницей 23), но тогда она и ввалифицируется у Іоанна (XIX, 42) впитетомъ «іудейской» 24).

Это быль будень, а не правдникъ, который еще должень быль наступить. Отсюда и явное несходство съ изображениемъ синоптиковъ. При этомъ не менъе справедливо, что—и помимо мысли о боговдохновенности — нельзя думать, чтобы вто нибудь изъ

<sup>23)</sup> Въ зеіопскомъ переводъ (Novum Testamentum D. N. et S. Jesu Christi aetiopice. Ad codicum manuscriptorum fidem edidit *Thomas Pell Platt*. Londinii 1830) читается: «арвэ фасика», а «арвэ цахай» (напр., у Лук. IV, 40) обозначаетъ «закат» солнца». Выходить, какъ будто здъсь разумъется «вечеръ пасхи»; но почему бы не понимать это выраженіе въ смыслъ Пре дру непремънно указывавшаго на канунъ?

 $<sup>^{23}</sup>$ ) Мрк. XV, 22 опредъляеть ее, какъ проса́враточ, а для сего ср. Іудие. VIII, 6: умріє просаєва́тων каі саєва́тων.

<sup>24.</sup> Можно было бы привести упоминаніе о «великой субботв» въ XIX, 31, которое причиняеть столько досады гармонистамъ. Такъ, Крешничка читаетъ въ этомъ мъсть ексічи и т о б сардатом понимаеть въ смысль «пасхальной недвли», съ какого бы дня она ни начиналась (ор. cit., S. 48-49), но это чистыйщее намышление ex necessitate. Если же онъ не устраняеть и принятаго авторитетнаго текста, въ такомъ случав его толкование крайне ослабляеть и даже извращаеть мысль Евангелиста, потому что последній видимо хочеть оттевить, какъ нужно было торопиться, ибо приближалась уже суббота. «Недвля» же ровно ничего не объясняеть. Отсюда гораздо естественные видыть во всей фразъ указаніе, что на седьной день упадала пасха. Однако проф. Хвольсонъ вастанваетъ, что онъ названъ «вединимъ» не по этой причинъ. Такъ какъ его гипотева даеть ключь и къ загадочному бестеропростос Лк. VI, 1, то я и считаю ее весьма въроятною, хотя реценвенть его книги  $m{E}$ . Schürer («Theoogische Literaturzeitung», 1893, № 7, 183) выражается довольно скептически, на высказывая своего мивнія (ср. ero Geschichte des judischen Volkes ım Zeitalter Jesu Christi, Zw. Th., Lpzg. 1886, S. 394). Сущность возгрънія Хвольсона (Passamahl, S. 59-65; ср. «Хриетіанское Чтеніе», 1875, II, 476-

Евангелистовъ ощибся или не зналъ двла <sup>25</sup>), такъ что требованіе ихъ взаимнаго соглашенія оказываются обязательнымъ. По этой причині возниваетъ рядъ новыхъ гипотезъдля истолкованія Матеея, Марка и Луки примінительно въ Іоанну. Мы не будемъ излагать ихъ, а воспользуемся только нівкоторыми данными, чтобы освітить себъ характеръ дня страданій Христовыхъ. Замітимъ зараніе, что значеніе ихъ обывновенно преувеличивается до крайности, между тімъ сами по себъ оні могуть быть понимаемы очень различно и должны быть изъясняемы по связи съ другими фактами <sup>26</sup>).

<sup>480),</sup> вачатки котораго можно находить и у Делича (Horae hebraicae et talmudi cae zu Luc. VI, 1 Bb «Zeitschrift für luth, Theologie», 1876, IV, 595-597), состоять вь томь, что въ періодъ общественнаго служенія Господа заповъдь о снопъ ('Omer) изъ начатковъ жатвы «на другой день schabbath'a» (Лев. ХХШ, 11) понималась буквально въ смыслъ нашего перваго воскресенья (ср. Geiger, Urschrift, S. 138-139. «Jüdische Zeitschrift für Wissenschaft und Leben», Breslau 1863, Zw. Jahrg., S. 52 flg. Derenbourg, Essai, p. 137-138), посль пасхи (навываемаго у Евстаеія δευτεροπρώτη χυριαχή). Оть него велся счеть (Sephira) семи недъль (Лев. XXIII, 15, 16), до пятидесятницы, а потому и онь, въ качестве начальнаго дня для расчисленій, получиль важноевначеніе, какъ метали й ймера (loan. XIX, 31.). Следующая суббота была первою въ сефиръ и второю за праздникомъ пасхи и, естественно, именовалась «второпервою». Все это темъ правдоподобнее, что этоть терминь не быль, конечно, ивобретень Евангелистомь, воспользовавшимся техническимъявыкомъ современныхъ евреевъ. Но само собою понятно, что при этомъ первая суббота не будеть входить въ общее воличество 49 дней, а тогда для меня нъкоторыя слова проф. Хвольсона являются весьма неясными. Онъ пишетъ (Passamahl, S. 65 init.): «Суббота по паска была первою въ 50 дняхъ, которые нужно было отсчитать (der erste der 50 zu zählenden Tage); потомъ отсчитывали семь педвль и не по недвлямь, какъ таковымь, а по семи субботамъ, наъ которыхъ первая посят праздника пасхи (von denen der erste nach dem Osterfeste) была дъйствительно бестеропросточь. Мив нажется, у автора вятьсь противоръчіе съ самимъ собой (ср. S. 60 s. fin.) гораздо больше того, какое онъ столь ръзко подчеркиваетъ у Мате. XXVI, 17, а затъмъ и пятидесятница пришлась бы тогда уже на субботу. Не следуеть ии поправить такъ: von der zählte man 50 Tage и nach dem des Osterfestes? Бевъ втого ничегоне получается.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Ср. Cornely, p. 269. Knabenbauer, p. 404. Br. F. Westcott. An introduction to the study of the Gospels, London 1888, p. 347. Въ послъдней книгъ по нашему вопросу выскавываются такія предположенія (р. 343—349), что съ трудомъ върншь, какъ могь написать ихъ безусловно почтенный Вестнотть. По его мнвнію, согласно встмъ Евангеліямъ Христосъ совершиль вечерю 13-го нисана и при томъ въ среду (ср. еще у Фаррара Жизьь Іисуса. Христа, въ переводъ проф. А. П. Лопухина, Спб. 1885, стр. 494, прим. 4): credat Judaeus Apella!

<sup>26)</sup> Въ этомъ отделе выбется въ виду и соображения проф. Хвольсона въ Раssamahl, S. 6—10, и въ «Христіанском» Чтеніи» 1875, II, 453—459 и др.

Увазывають прежде всего на то, что сами первосвященники и стартайшины народные не коттли брать Господа въ праздникъ (Ме. XVI, 3—5; Мрк. XIV, 2. Ср. Лк. XXII, 2), но мотивомъ въ сему было не уважение въ последнему и предписаниять закона, а боязнь возмущения,—тъ политическия соображения, которыя съ такимъ грубымъ ценизмомъ высказалъ Кајафа после воскрешения Лазаря (Ін. XI, 48. 50). Обстоятельства неожиданно повернулись въ сторону заговорщиковъ, — и прежий опасения, болъе лицемърныя (Ін. XI, 57), были оставлены <sup>37</sup>), поскольку враги Христа минли приносить службу Богу (Ін. XVI, 2).

Сообщается еще, что толпа людей, пришедшихъ съ Іудою, была вооружена мечами, каковой былъ и у Петра, котя въ субботу воспрещалось носить ихъ. Однако Маймонидъ свидътельствуетъ, что школа Гиллеля не приравнивала праздничнаго покоя къ субботнему, а затъмъ неоспорнио, что во время войны съ рим-

<sup>27)</sup> Не безъ желанін враговъ Христовыхъ, Іуда выжидаль удобнаго временн (Me. XXVI, 16; Mpr. XIV, 11; Лук. XXII, 6). Значить, избранный моменть онъ находиль подходящимъ и соотвътствующимъ интересамъ своихъ патроновъ, которые, конечно, обсудили дело. Присутствие «спиры» (Ін. ХУПІ, 3) показываеть, что первосвященням успъли обезпечить себя и со стороны гражданской власти, постаравшись внушить, что они действують вь ея же интересахъ,--для устраненія столь непріятняго прокуратору волненія народнаго. Посему можно считать еще вопросомъ: кто именно «ввядъ» Госнода (ср. Іоан. XVIII, 12)? Несомивню, что вврное славянское чтеніе Мрк. XIV, 51 же «юношу» (какъ печатается нынъ), а «юноши» (см. въ «Новомъ Завътъ св. митроп. Алексія по фотографическому изданію 1887 г. архим. теперь еписк. угличскаго — Амфилохія и по фототипическому 1892 г. митроп. Леонтія, л. 24, кол. 2-я, стрк. 13-я св.; ср. у Амфилохія въ «Четверо-Евангелів галичскомъ 1144 года», т. І, Москва 1882, стрн. 848; т. IV, Москва 1885. стрн. 138), что подтверждають и греческіе манускрипты своимь об указіског (Tischendorf, N. T., ed. VIII, t. I, p. 382). Мы ровно ничего не внасиъ объ этихъ «гоношахъ» (ср. Двян. V, 10), но во всякомъ случав любопытно апокрифическое преданіе о томъ, какъ Іуда сговаривался съ первосвященниками: 🕉 δὲ εἶπεν αὐτοῖς: έτοιμάσατέ μοι νεανίσχους ὧπλισμένους, διὰ τοὺς μαθητάς Αὐτοῦ (Χριστοῦ), ἵνα νυκτὸς έξελθόντος Αὐτοῦ εἰς τόπον ἔμημον ἔλθω καὶ ήγῶμαι ὑμᾶς. Αὐτοὶ (ἀργιερεῖς) δὲ ήτοίμασαν νεανίσχους τοῦ χρατεῖν Αύτον (Alfred Resch, Agrapha ausserkanonische Evangelienfragmente въ ·Texte und Untersuchungen von O. Gebhardt und A. Harnack, Bnd. V, Heft 4, Lpzg. 1889, S. 405). Интересно еще, что и Малкъ не оказаль ни малъйшаго отпора, а это едвали мыслимо, еслибы онъ быль вооруженъ. Наконецъ, во всей исторіи взятія Спасители главнымъ действующимъ лицомъ является исключительно Іуда (Ме. XXVI, 47; Мрк. XIV, 43; Ін. XVIII, 3; Јук. XXII, 47), что позволяло начальникамъ еврейскимъ, въ случат неудачи в осложненій, свалить всю вину на доносчика. Нужно быть достаточно наиво нымъ, чтобы серьезно думать, будто синедристы не предусмотрели всехъ вовможностей и не приготовили себъ приличнаго исхода.

лянами евреи нарушали его не въ интересахъ только самозащиты, но и для вооруженнаго наступленія <sup>28</sup>).

Говорятъ также, что ни на субботу, ни предъ праздниками судъ не могь происходить, и-следовательно-пятница въ годъ врестныхъ страданій и по синоптиванъ была будненъ. Основаніе для этого въ томъ, что опасались не кончить сразу производствомъ, и его пришлось бы отнести на время недозволенное. Предположеніе въ нашему случаю абсолютно неприложемое, ибо на этотъ разъ не могло быть сомнанія касательно столь вожделаннаго исхода. Къ тому же запрещение Мишны, по словамъ Маймонида, значить только, что въ субботу нельзя записывать приговора, а въ Schabbath (VII, 2) судъ даже и не поименованъ въ числъ 39 субботнихъ запретовъ и-по Генаръ-лишь переносился въ другое мъсто. Иногда даже прямо заповъдывалось отлагать казнь преступника до праздника для вящшаго назиданія народа 29). Хвольсонъ и Вюнше <sup>30</sup>) возражають, что здёсь рёчь о чисто спеціальномъ случав, когда какой нибудь ученый выступить противъ общепринятаго религіознаго опредвленія синедріона; но почему же это правило не могло быть примънено во Христу? Развъ ретивый служитель не видыть въ Немъ оскорбителя сана первосвященнического (Ін. XVIII, 22) и развъ сами іуден не обвинням Его въ жестокомъ нарушенім закона (Ін. XIX, 7)? Да и раввинское обоснование для этого исключения изъ Второз. XVII,12. 13 (о дерести по отношению въ священинку) свидетельствуетъ, какъ легко было еврейской изворотливости найти «точку оноры» (асмахту) и подвести подъ него и Искупителя самымъ «легальнымъ способомъ» 31). Въ библейской письменности имъется нъсколько примъровъ подобной казни. Такъ, въ пустынъ быдъ побитъ камнями въ этотъ день собиравшій дрова (Числ. XV, 32-36). Равно и дочь Ахава, Гоеолія, была умерщвлена въ субботу (4 Цр. XI, 5 сл. 2 Парал. ХХШ, 4 сл.). Хвольсонъ настанваетъ, что все же суда здесь не

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Cu. Josephi Flavii De bello judaico II: 17, 10; 19, 2. Opera omnia graece et latine. Ed. S. Havercampi cum notis et nova versione S. Hudsoni, Amstelaedami, Lugd. Bat., Ultrajecti 1726, t. II, p. 196. 202. Opera omnia, editio M. G. Weidmanni cum prolegg. Th. Ittigii, Coloniae 1691, p. 813 818.

<sup>29)</sup> Sanhedrin X, 4 y Surengusius IV, 258.

<sup>30)</sup> Neue Beiträge zur Erläuterung der Evangelien aus Talmud und Midrasch, Göttingen 1878, S. 325—326.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Pesikta, f. 75 (см. Ant. Bynaei De morte Jesu Christi, Amstelaedami 1691. Lib. I, сар. 2, р. 145 sqq.) даже прямо высказываеть, что отлагается до правдника и казнь бунтовщиковь или особласнителей, а тогда см. Лук. XXIII, 2, 5; Ін. XVIII, 30; XIX, 12.

было; однако въ первомъ случав общество дъйствовало но прямому приговору Монсея (Числ. XV, 34. 35). Наконецъ, привязанность автора къ своей мысли вамъ совершенно непонятна именно въ устахъ почтеннаго гебранста, котораго эти вопросы, кажется, могли бы занимать менве всего. Мы ссылаемся на его собственныя слова 32), а они гласятъ слъдующее:

«Саддувейское первосвященичество особенно было полно иснависти противъ вызваннаго Христомъ направленія, въ которомъ они (?) видъли усиленіе народной партіп. Поэтому саддувейскій синедріонъ и не безпокоился о гуманныхъ предписаніяхъ противниковъ ихъ, сариссевъ. Побъдоносная влеривально-аристократическая партія, или тогдашніе саддувей, —стремились рег fas et nefas (sic!) освободиться отъ ненавистнаго имъ Христа, Который имълъ большое вліяніе на народъ, и добились, какъ всякая побъдоносная партія, того, что столичная чернь кричала: распий! распии!»

Въ такомъ случай: о чемъ же и ръчь, когда въ синедріонъ безъизъятно господствовалъ принципъ—во что бы то ни стало и
«противу всёхъ постановленій» (ср. Дѣян. ХХІП, 3)? Я опять
не постигаю, какъ проф. Хвольсонъ, ревностный въ открытія
внутреннихъ противоръчій у Матеея, столь не рѣдко не замѣчаеть ихъ у себя! Вообще же съ его точки зрѣнія судопроизводство надъ Христомъ вполнъ понятно и въ праздникъ. Вѣдь
Евангелисты заносятъ на свои страницы лишь одни факты и
совсѣмъ не утверждаютъ, что они соотвѣтствовали законной нориъ. А разъ послѣдняя тогда не имъла примѣненія,—именно нелегальное и было самымъ естественнымъ въ дѣйствительности.
Съ этимъ автору обязательно согласиться, если онъ желаетъ
быть вѣренъ себъ.

После этого въ его распоряжени остается уже очень не много данныхъ. Онъ подчервиваетъ Мрк. XV, 46 и Лк. XXIII, 56, но во второмъ мъстъ не говорится о покупкъ, безусловное воспрещение которой въ праздникъ нельзя доказать съ неопровержимостію. Притомъ: если и судъ и казнь были произведены 15-го нисана (законно или нътъ?—это все равно), то тъмъ болъе позволительно было допустить погребеніе приличнымъ образомъ, особенио въ виду святости субботы (Мрк. XYI, 42; Лк. XXIII, 54. 56; Ін. XIX, 42), о чемъ такъ радъли преступные обвинители (Ін. XIX, 31), хотя на другой день они не постъснились обра-

<sup>32) «</sup>Христіанское Чтеніе, 1875, П, 487—488. Passamahl, S. 124—125.

теться въ Пелату со своими поворными ухищреніями (Ме. XXVII, 62 сл.). Выдача тіда зависіла лично оть провуратора, а Іоспоъ, Неводимъ и мироносицы едвали могли стісняться ритуалистическими правилами <sup>32</sup>), когда они виділи всю безбожность злодівнія и чувствомъ уваженія нудились воздать послідній долгь Великому Учителю, тіло Котораго иначе было бы поругано въ конець.

Еще менъе оправдываетъ прое. Хвольсонъ извъстіе, что на пути въ Голгоев воины ехватили Симона Киринеянина, грхо́речоч ат' а́грої (Мрв. XV, 21; Лв. XXIII, 26). Онъ изъясняетъ это выраженіе такъ, что невольный крестоносецъ шелъ съ полевыхъ работъ; однако ни переводы <sup>34</sup>), ни библейскія параллели не убъждаютъ въ этомъ съ научною безусловностію. Безспорно, что елово а́гро́с имъетъ иногда указанное значеніе (Ме. XXII, 5; Лв. XIV, 18; XV, 15. 25; XVII, 7), но гораздо больше примъровъ, гдъ оно—наряду съ хю́ру—прямо противополагается а́сто, πόλις (Мр. V, 14; VI, 36. 56; Лв. VIII, 34; IX, 12). Впрочемъ, это еще не столь важно. Несравненно значительнъе, что еммаусскіе путники именуются тореофе́уої єіς а́гро́у (Мрв. XVI, 12), виъсто чего у Лв. ХХІV, 13 находимъ єіς хю́руу. Не проще ли в ближе—разумъть подобнымъ образомъ и извъстіе о Симонъ Киринейскомъ?

Значить, у первыхъ трехъ Евангелистовъ нётъ прямыхъ свидётельствъ, которыя бы заставляли <sup>35</sup>) насъ считать день

 $<sup>^{33}</sup>$ ) Достойно вамъчанія, что Іосифъ пришель въ Пилату съ просьбою (Ме. XXVII, 57; Мрк. XV, 42; ср. Лук. XXIII, 54), «когда уже насталь вечерь» ( $\tilde{\tau}_i$   $\tilde{\delta}$   $\tilde{\tau}_i$   $\tilde{\delta}$  $\tilde{\psi}$ ίας γενομένης) пятняцы.

<sup>24) «</sup>De monte» (по переводу Erizzo, f. 378) іерусалинскаго декціонарія для Марка и «съ села» (по переводу Fr. Baethgen: Evangelienfragmente. I) ег griechische Text des Cureton'schen Syrers, Lpzg. 1885, р. 88: απ αγρου) куретоновскихъ фрагментовъ для Луки, конечно, вичего не доказываютъ. Въ 1875 г. проф. Хвольсовъ писалъ («Хр. Чт.», 1875, II, 461, прим. 1), что «изданный Кюртовомъ переводъ насприо древине Пешито», но теперь скорве нужно ду мать наоборотъ, ибо авторитетъ перваго уже вначительно поколебленъ (ср. замътку объ оксфордскихъ Studia biblica въ «Revue biblique», 1893, I, р. 151—153) Впрочемъ, окончательное сужденіе необходимо отложить до публикацін одног синайскаго кодекса, о которомъ сообщають E. Nestle и E. Schürer въ «Theo logische Literaturzeitung» (1893, 8, 220; 9, 244) и г-жа Agnes Smith Lewis в «The Academy» (April 15, 1893, № 1093. Р. 326 b).

<sup>35)</sup> Въ польку этой мысли вамъчають еще, что въ ночь съ 14-го на 15нисана нельки было выходить изъ дома, но это не совсъмъ върно (ср. Pólzl, S. 46. 160, и Kreschnička, S. 31—32), валамъ слвати назвали по правило могло ограничивать Господина субботы, когда и самому закону при шель послъдній конецъ.

распятія непременью рабочимъ. Иначе въ сказаніять ихъ окажется сильнайшій внутренній диссонансь. Уже до одному этому следуеть неясное и сомнительное выводить изъ неоспоримаго, вавъ у Іоанна-XIII, 1 компентируется въ духъ XVIII, 28. Для синоптиковъ же совершенно твердо, что прощальная вечеря была въ первый день опръснововъ (Ме. ХХІІІ, 17), когда по завону заналален пасхальный агнецъ (Мрн. XIV, 12; Лн. XXII, 7). Насколько не поможеть двлу и невозможная корректура. Во всяконъ случав ученики не обратились бы въ Господу со своимъ вопросомъ въ неурочное время и козянвъ дома едвали бы дозволель такой неслыханный поступокь, а между тамь, важется (Мрк. XIV, 15. 16; Лк. XXII, 12. 13), онъ еще ранве приготовился въ празднику. Согласно съ этамъ и описание событий, -- и соотвътствіе его пасхальному ретуалу выше всявихъ подозръній 36). Допустимъ, что, предваривъ законную норму, Христосъ соблюдъ форму, но отнуда быль взять агнець? Позаниствованіе его изъ выкихъ либо другихъ жертвъ-это немыслимая невъроатность, обидная для науки. Ясно, что по синоптикамъ дъло происходило въ часъ узаконенный. Теперь противоръчіе ихъ Іоанну обостряется до врайности. Какъ же ихъ привести въ гармонію и возножно ин вообще соглашение? -- на этотъ вопросъ и отвъчаетъ нанъ гипотеза проф. Хвольсона.

Чтобы понять ен надлежащую силу, позволимъ себъ нъскольпо предварительныхъ словъ. Первые три Евангелиста съ полною категоричностію передаютъ, что наканунъ крестныхъ страданій пасха приготовиялась по закону и, очевидно, всъми и для всъхъ къранльтянъ. Самъ Христосъ съ учениками и нъкоторые другіе въ тотъ день и вкушали се. Іоаннъ сохранилъ только одинъ второй можентъ, и у него нътъ ни малъйшаго намека, чтобы въ пятнипу и приносилась пасхальная жертва. Конечно, это само собою выслатся при яденіи, но въ столь запутанномъ предметъ и такой

<sup>141</sup> lutherische Theologie, 1855, S. 257—268. F. Nork, Rabbinische Quellen tad Parallelen zu neutestamentlichen Schriftstellen, Lpzg. 1839, S. CXXXVIII— CXLII. The Lord's Supper and the Passover Ritual; being a translation of the substance of professor Bickell's Work termed «Messe und Pascha» (— Mainz 1572—) by W. F. Skene with an introduction, Edinburgh 1891. The Lord's Supper by I. P. Lilley, Edinburgh 1891. Хотя оба последнія сочиненія вивыють свои спеціальныя цели, но и въ нихъ (особенно въ первомъ, въстоемъ роде очень хорошемъ: ср. еще въ «Zeitschr. für kath. Theologie», linsbruck 1880, S. 90; «Dublin Review», 1889, II, р. 350) достаточно светь.

штрихъ чрезвычайно дорогъ. Его энергія еще болве возвысится, когда мы вепомникъ, что незамътно и следовъ заботливости первосвященниковъ въ этомъ смысле; напротивъ: они сопровождають Хриета на Голгоеу и дважды ходятъ въ Пилату по невоторымъ вопросамъ, между темъ священное время заклавія агица, по врайней мъръ, было близко. Вообще, чтеміе четвертато Евангелія внущаетъ невольное убъжденіе, что въ пятницу іуден только вли пасху, приготовленную ранее и, конечно, по закону, т. е. въ храмъ и при пеніи галлела.

Отсюда и всего ближе предположение, что последний актъ въ годъ страданий Христовыхъ былъ перенесенъ на 13-ое нисана. Мысль подобнаго рода высказывалась уже давно и въ самыхъ разнообразныхъ комбинацияхъ, но большею частию настолько странныхъ и причудливыхъ, что и саман идея не могла пріобрести научной вёры. Строже и серьезнёе провелъ ее ученый еврей Деренбургъ, однако и онъ не оправдаль своей гипотезы въ полной мёрф 37). Лишь прос. Хвольсонъ развилъ ее въ цёльную систему, которую мы и представимъ въ существенныхъ пунетахъ.

Центральное мъсто занимаетъ въ ней вопросъ о времени дня для принесенія пасхальныхъ жертвъ въ храмѣ. Законы на этотъ счетъ слишкомъ общи и не достаточно опредъленны. Въ одномъ мъстъ просто говорится, что пасха была совершена вечеромъ (Інс. Нав. V, 10), въ другихъ встръчается выраженіе Срадо — между двумя вечерами (Исх. ХП, 6; Лев. ХХПІ, 5; Числ. ІХ, 3. 5. 11). Не помогаетъ намъ и переводъ LXX-ти съ обоюднымъ прос встерач (Исх. ХП, 6; Числ. ІХ, 3. 11) или буквальнымъ дуд ребор тору встерсуот (Лев. ХХПІ, 5). Гармонистамъ это, комечно, на руку, и они кръпко держатся, что «вечеромъ» обозначается послъдняя четверть 24-часоваго періода—послъ полудня до заката солица 28). Можетъ быть, это и такъ, но зачъмъ же столь спеціальное «между двумя вечерами»? Гораздо проще было бы опереться на раввинское пониманіе, которое, дъйствительно, весьма ръшительно 39). Однако, какъ справедливо подмъчаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Я долженъ совнаться, что говорю это исключительно по свидѣтельству проф. Хвольсова и Винера (Biblisches Realwörterbuch von G. W. Winer. Bnd. II, Lpzg. 1848, S. 205), такъ какъ не могъ достать Деренбурговой статьи, помъщенной въ амстердамскомъ журналъ · Orientalia · (1840, I, 1755 sqq.).

<sup>34)</sup> Kreschnička, S. 6-8.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) И Іосифъ Флавій назначаеть для принесенія пасхальных жертвъ время съ 10 до 11 (De bello jud. VI, 9: 3 у Havercamp. II. 399; у Weidmann., р. 968 F) или—по нашему—оть 4 до 5 часовъ пополудии.

проф. Хвольсовъ, эта самая настойчивость обнаруживаетъ желаніе устранить всеобщій принципъ и закріпить новое правило. Языкъ библейскій тоже можеть склонять къ признанію, что нужно разумъть полныя сумерки, а Абен-Эзра прямо выражается, что тугь считается приблизительно  $1^1/_3$  чась отъ захода солица до ваступленія самой ночи. По нашему мижнію, весьма важно еще Второз. XVI, 6. Не споримъ, что здёсь допустимы разные переводы-«вечеромъ при» и «по захожденіи солица»-, но интересно все-тави, что свящ, авторъ нашелъ необходимымъ прибавить болве точное опредъление хронологического пункта для заклания пасхи. Едвали въ этомъ была бы нужда для періода почти въ 6 часовъ или части его, ближайшей въ полудию. Это будеть иметь сыу и при томъ условін, что въ пасхальную пятницу дневныя жертвы отодвигались на  $12^{1/2}$ — $1^{1/2}$  часы и пасхальная начиналась будто бы съ 2 часовъ после обеда. Несравненно естественнве душать, что έσπέρας πρός δυσμάς ήλίου довольно твено связываеть «вечеръ» и «закать солнца» и даеть знать моменть, нелалевій отъ последней грани. Для выясненія возареній на этотъ предметъ въ впоху Христа Спасители полезно справиться и съ новозавътнымъ словоупотребленіемъ. Достойно вниманія одно извъстіе Луви въ исторіи объ еннаусскихъ путнивахъ, которые, удерживая Господа, говориян Ему (XXIV, 29): μεΐνον μεθ' ήμων, ότι πρός έσπέραν έστὶν καὶ κέκλικεν ήδη ἡ ἡμέρα. Здесь «къ вечеру» прямо уже представляется заключеніемъ дня и никониъ образомъ не придожнио во всему подудню. Отсюда а самый въроятный выводъ, что άνά μέσον των έσπερινών было оволо заката солнечнаго, -- часъ и не болъе двукъ. Достаточно ли было этого для принесенія пасхальных агицевъ? -- отрицательный Отватъ вытекаетъ, кажется, и изъраввинскихъ свидательствъ. По нимъ, 14-го нисана вечерняя жертва должна совершаться между  $1^{1}/_{2}$  и  $2^{1}/_{2}$  пополудни; если же оно приходилось випу, то—съ  $12^1/2$  до  $1^1/2$ . Это делалось витемъ, чтобы оставался веобходимый промежутовъ для приготовленія пасхи 40). Следовательно, для этого считалось нужнымъ не менюе четырехъ часовъ, во тогда это будетъ явнымъ противоръчіемъ установленному нами значенію πρός έσπέραν. Уступимъ и совратимъ срокъ до нормы Абен-Эзры, — и въ такоиъ случав затруднения не исчезнутъ. Пость принесенія пасхальной жертвы начиналась длиная и сложная процедура предъ самою вечерію. Нужно было вернуться до-Digitized by Google

<sup>40)</sup> Passamahl, S. 40.

мой и испечь агнца цванкомъ и съ особыми предосторожностями согласно ритуалу. Мыслимое ли двло, чтобы хоть последняя третья очередь, располагавшая лишь 3/4 часа, успела приготовить все это въ столь вратей срокъ? Между темъ натегорическое правило Мишны (Ревас him VI, 1) выразительно гласитъ: «Следующія вещи вытеснять субботу въ пасху: закланіе его (агнца), возливаніе врови, вычищеніе внутренностей, сожменіе тука его. Но испеченіе его и удаленіе его внутренностей не выписняють субботим» 41). Получается тоже, что и по отношенію въ вопросу объ осиверненіи: если въ пятницу 14-го нисана и можно было принести пасхальную жертву, то нельзя было вкушать ее.

По этимъ причинамъ мы безусловно склоняемся на сторону прос. Хвольсона, что при подобномъ стеченій пасха и вообще была не допустима <sup>43</sup>). Какъ бы проблемматично ни было его мевніе насчеть «между обоими вечерами» въ смыслі момента послі захода солнца,—его основное заключеніе, на нашъ взглядъ, будетъ твердымъ до тіхъ поръ, пока не докажутъ, что въ вікъ христа всеобдержно господствовалъ принципъ: «пасха изгоняетъ субботу». Но разъ наши Евангелія, историческое достоинство воторыхъ признается уже самымъ фактомъ усилій въ ихъ взаимному примиренію, свидітельствуютъ не въ пользу его, мы въ правіз думать, что подобнаго разрішенія тогда не существовало.

Теперь нужно было прінскать способъ въ выполненію мепреложнаго закона Божія, — и его нельзя было найти нигдъ болъе, какъ въ перенесеніи акта закланія на другой день. Не служитъ ли отголоскомъ этихъ затрудненій и старинное правило еврейскаго календаря <sup>43</sup>), что 14-е нисана не можетъ быть въ пятницу? Но

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Surenhusius, II, 155. Schmidt, Tractatus de Paschate, p. 240.

<sup>42)</sup> Противъ втого проф. Шюрерз ссылается («Theol. Literaturzeitung», 1893, 7, 182) на Ме. XII, 5. Ін. VП, 22 – 23, но едвали справедляво. Въ первомъ мъстъ ръчь объ обычныхъ жертвахъ, которыя никогда и никъмъ не считались нарушающими субботу (Числ. ХХУШ, 9 – 10 и др.), а во второмъ уже прямо говорится, что обръваніе совершалось въ этотъ день, да не разоримся законз Моисеевъ. Значитъ, вдъсь и столкновеніе было немыслимо. Зачъмъ бевъ нужды запутывать дъло, когда и бевъ того всякому навъстно, что ниодна гипотева не избъгаетъ всъхъ возраженій и не устраняетъ недоумъній? Въ противномъ случать была бы уже аксіома.

<sup>43)</sup> Замътниъ, впроченъ, что на этомъ правилъ никакъ нельзя обосноватъ мысли о переносъ праздника пасхи, потому что не доказано его дъйствіе во времена Спасителя, а—при его господствъ—и самая коллявія была бы немыслима. На него ссылается и проф. А. А. Некрасоєз, который пишетъ («Чтеніе свв. Евангелій», стри. 140—141; ср. его брошкорку: «Годъ крествыхъ страданій Господа нашего Іисуса Христа и седмины пророка Даніида», Казань

не позволительно было относить ее и на субботу, потому что тогда велиній день праздника пришелся бы непрем'янно на 16-е (если не на 17-е) число, — и всъ законныя предписанія жестоко были бы нарушены 44). Равно и всъ историческія изв'ястія исключають это и дають знать, что легче было причислеть 13-е насана из праздничному періоду. При этомъ самымъ естественнымъ было назначить пасхальную жертву на четвергъ, что и случилось въ годъ смерти Христовой. Такое предположеніе не только правдоподобно, но и вполнів согласно съ духомъ и направленіемъ еврейскихъ воззрівній до нашихъ дней.

Далве остается лишь автъ ввушенія пасхальнаго агица, чтопо синоптивамъ—было въ четвергъ, а—по Іоанну—въ пятинцу.
Это уже было двло частное и личное, и здъсь никакой законъ не
могъ сдълать невозможнымъ различіе во времени, какъ это имъло
мъсто при закланіи. И для него было вполнъ достаточное оправданіе въ словахъ Монсея, который заповъдуетъ, чтобы отъ пасхальнаго агица въ утру ничего не оставалось и онъ былъ
съъденъ въ ту самую ночь (Исх. ХІІ, 6.8.10; Числ. ІХ, 11. 12;
Второз. XVI, 4). При закланін его 13-го нисана легко могло
случиться, что одни вкушали его въ это число, другіе же—
въ слъдующее. Такъ и вышло, что Христосъ праздновалъ паску
въ четвергъ, а іуден ъди ее въ пятницу. Мы не поколеблемся
даже допустить, что послёдняя практика наблюдалась тогда большинствомъ іерусалимлянъ 45), — н не видимъ въ этомъ ни ма-

<sup>1892,</sup> стрн. 19-20): «Намъ приходилось читать, что еврен не начинають новаго года не только съ пятанцы, но и со среды. Прострить это сполить доэольно затруднительно (/). Но мы внаемь, что за последнія, по крайней мере, 19 льть новый годь ни разу не начинался у нихь ни съ среды, ни съ пятняцы». Открытіе это частію върное, но прискорбиве всего, что авторъ потратилъ столько времени совершенно папрасно. И причина тому простая, ибо алементарное положение раввинскаго календаря гласить: «не бываеть начало года ADU (178, т. е. въ 1. 4 и 6 дин недвин, или ез воскресенье, среду и пятницу) и пасха BaDU (172, т. е. въ 2. 4 и 6 дни, иди въ понедъльникъ, среду и пятницу). И мотивы для сего, конечно, не тв, надъ изобретевіемъ которыхъ не мало потрудился г. Некрасовъ. Въ интересахъ общедоступности сошлюсь на книгу † Іосифа Лурье «Математическая теорія еврейскаго календари» (Могилевъ на Дивиръ 1887, стри. 28-29. 4); она для насъ тамъ важиње, что авторъ пользовался важнымъ изследованіемъ по этому предмету житомірскаго раввина X. З. Слонимскаго «Іссоде-голобуръ» (Варшава 1852 и Житоміръ 1864). Ср. въ «Jüdiche Zeitschrift für Wissenschaft und Leben», herausg. v. A. Geiger, XI (1873-1874), 1-2, S. 122-128.

<sup>44)</sup> Cp «Xp. 4T.» 1877, II, 596-597.

<sup>45)</sup> Языкъ проф. Хвольсона на этотъ счеть не отличается опредъленностію с п устойчивостію. То онъ говорить, что 13-го нисана агица вкушаль Хри-

ивищей опасности. Знан о Своей смерти 14-го нисана, Господь в совершиль сегодня то, что невозможно было сдълать завтра. И за Него была буква закона, по которому пасхальная жертва должна была събдаться въ ночь после принесенія. На ряду съ этимъ другіе не безъ права разуміли подъ утромъ 15-е нисана и отложили вкушеніе на пятинцу, когда этому ничто не препятствовало.

Такимъ путемъ разногласіе синоптиковъ и Іоанна устраннется само собою, потому что они одинаково точно и пунктуально отмъчають дъйствительно случившееся; только первые говорятъ объ немъ, какъ люди, уже вкусившіе пасхальную вечерю, а другой передаеть объ этомъ съ точки зрънія іудеевъ, которымъ она еще предстояла.

Насколько важенъ и цвненъ въ научномъ отношения формудированный результать, -- это понятно всякому, ито серьезно занимался соглашеніемъ евангольскихъ сказаній и знастъ, какъ часто приходится довольствоваться гипотезами гораздо болве слабыми, за отсуствіемъ дучшихъ. Если этотъ выводъ достигнуть помимо Евангелій—на основанія независимыхь оть нихь источниковъ, если онъ частію допускается и авторитетами нехристівнскими (Деренбургъ), то твиъ выше его достоинство и твиъ безспориве его сила. Если онъ поддерживается и защищается такими признанными гебраистами и безспорными спеціалистами въ области еврейской литературы, какъ проф. Хвольсонъ, глубина и ширина познаній котораго вызывають удивленіе и у несогласныхъ съ нимъ писателей (Шюреръ), то для научнаго въронтія, нажется, больше и требовать невозможно. И «христівнскіе ученые», обыкновенно пользующіеся случайными указаніями и отрывочными переводами еврейскихъ источниковъ, должны быть только благодарны за эту пріятную услугу, столь удачно упрощающую весьиа сложную и трудную задачу. И по моему глубокому убъжденію, несомнінная и неотъемлемая честь въ этомъ отношеніи принадлежить автору разбираемой вниги, не говоря уже о томъ, что въ ней разсъяно много и другихъ свъдъній, пригодныхъ для богослова, хотя бы и въ неожиданномъ для проф. Хвольсона направленія. И я лично искренно думаю, что его гипотеза принципіально должна быть усвоена, если мы не желаемъ

стосъ съ «нѣкоторыми («Хр. Чт.» 1877, I, 825), многими («Хр. Чт.» 1875, II, 474. 475; 1877, II, 574. Passamahl, S. 74), другими» («Хр. Чт.» 1877, II, 600); то предполагаетъ, что «большая часть іудеевъ» пала его 14-го чесла — въ пятницу («Хр. Чт.» 1877, II, 599).

толновать Іоан. XVIII, 28 вопреки его прямому и естественному симслу. Пова путей въ этому не видится, и евангельская гармонизація по данному вопросу не будеть иміть успіха вначе, какъ принявъ Хвольсомовское предположеніе. По крайней міріт, опытовъ въ этомъ роді не представлено и надежды на няхъ слабы.

Здась намъ и нужно бы кончить. Но почтенный просессоръ не ограничивается этимъ и идетъ дальше. Къ сожаланию, я рамительно не могу посладовать за нимъ и выскажу свое посильное суждение съ тою же откровенностию, съ накою написаны и предыдущия строки. Хотакось бы только надаяться, что это будетъ принято за дань уважения къ серьезному труду, а не за стремление къ пустому ратоборству по какимъ нибудь постороннимъ побуждениямъ. На одномъ сокрушении истинная научная слава никогда не созидалась, и побады въ словесныхъ турнирахъ далаютъ очень нало чести...

Проф. Хвольсонъ останавливаетъ особенное внимание на Мате. ΧΧΥΙ, 17: τἢ δὲ πρώτη τῶν ἀζύμων προσῆλθον οἱ μαθηταὶ τοῦ Ιησοῦ, λέγοντες· ποῦ θέλεις έτοιμάσωμέν σοι φαγεῖν τὸ πάσχα; Маркъ (XIV, 12) и Лука (XXII, 7) выражаются еще точные, что тогда надлежало (госі) закалать пасху, и-значить-это было узаконенное и для всехъ обязательное время. Но такимъ было лишь 14-е нисана, а «первымъ днемъ опреснововъ» считалось тольно 15-е число, когда приносить паскальную жертву было уже и поздно и фактически невозкожно. При такихъ затрудненіяхъ проф. Хвольсонъ припоминаетъ, что Матесево Евангеліе первоначально было написано на «еврейскомъ» языкв, и старается угадать, вавъ приведенный стихъ гласилъ въ оригиналь. Справедливо отправляясь отъ сирскаго перевода, онъ полагаетъ, что тамъ рядомъ стояли два глагола (scriptio plena) קרבוקרבו (приблизилсядень - и приблизились - ученики), но переписчивъ случайно опустиль четыре буквы, по сходству ихъ съ следующими, и получидась фраза безсимсленная. Тогда въ первому слову КОР (день) прибавился предлогъ 🗅 (въ), — и отсюда вышло нынашнее чтеніе: «въ первый день оприсноковъ приблизились ученики», между твиъ въ подлинникъ было, что «день этотъ еще приближался» согласно съ «предъ праздникомъ» Іоан. ХІІІ, 1. Тексты Марка и Луки были потомъ исправлены по этой невърной корректуръ, и такимъ способомъ наукъ досталось тяжелое бремя примиренія по невъжеству или невнимательности копінста.

Сознаюсь, выраженіе синоптивовъ-въ строгомъ симсив-пе-сточно и потому, при всемъ своемъ несогласія съ этими рестав-

раціями, нахому, что рецензенть винги г. Хвольсона, вильскій профессоръ Шюреръ, не иміль права харантеризовать всю эту попытву жестовимь словомь «нарточный дом» <sup>46</sup>). Тімь не менье должень со всею рішительностію заявить, что вся эта гипотеза вынаучно-историческомы отношеніи совершенно невіронтна, не упоминан уже о томы, что туть все неизвістно, одни иксы; ито-то, гдів-то, когда-то:—что можно на этомы построить?

Не спорю касательно самаго возстановленія, хотя и это до последней степени проблемматично 47). Лело совсемъ не въ этомъ и не въ десятвахътысячъ новозаветныхъ варіантовъ Триджельса, Тишендорев, Вестиоттъ-Хорта. Азбучная истина, что новозавътный тексть не автографь и разумная критика его есть важивёшая научная задача; но у насъръчь о чистъйшей возможности, и всв разсужденія доджны держаться въ этой области. Въ нъмецкой обработив (S.12) своего труда прос. Хвольсонъ пробустъ перевести вопросъ на почву фактовъ и указываетъ на сахидскій переводъ Лв. XXII, 7, гдв значится: dies autem asymorum propinquus erat, quo oportebat mactare pascha, urò будто бы «совершенно согласно съ сдъланною имъ 18 лътъ тому назадъ воррентурой». Очень прискорбно заметить, что здёсь немалое недоразуменіе, хотя по своему полному невежеству въ этомъ предметь и и не могу быть авторитетнымъ судьей. Я даже не постигаю, что полезнаго для себя нашель въ этомъ авторъ, напр., по сравненію съ вюретоновскить чтеніемъ 48) той πάσγα (вм. тфу άζύμων)? Передаю затинскую фразу порусски: «былъ близовъ (приблизился) день оприснововъ, въ который нужно закалать HACKY>; DASB'S B'S PDETECKOM'S HE TO ME CAMOE M DASB'S HAKOдится туть вакое либо существенное различие? Propinquus не должно идти въ счетъ, ибо-если беседа происходила и за полгода, все же остается несомевннымъ, что, по возарвнію Луки, въ день оприснововъ завалался агнецъ, а въ этомъ видь и главийй-

<sup>48) «</sup>Theologische Literaturzeitung», 1893, 7, 182. Выраженіе это являєтся особенно ръзкимъ при сопоставленіи съ мизніемъ самого проф. Хвольсона о своей гипотевъ, какъ «кръпко построенномъ домъ» («Хр. Чт.» 1878, I, 416).

<sup>47)</sup> Проф. *Ор. Делич*в въ своемъ еврейскомъ переводъ Новаго Завъта (1885 года) употребляетъ вдъсь (стрн. 52) על (отъ עלב), но у Лк. ХХІІ, 1 употребляетъ אור (стр. 153). Впрочемъ, трудно согласиться съ мыслію этого ученаго («Saat auf Hoffnung» 1874, 195—210), будто Христосъ говорилъ (и Матеей писалъ: *P. Schegg*, Evangelium nach Matthäus, I, München 1863, S. 13 fig.) на библейскомъ явыкъ (ср. *T. K. Abbott*, Essays, p. 161—162).

<sup>48)</sup> Fr. Baethgen, Evangelienfragmente, S. 85.

тенія 40)? Очевидно, для бытія его гипотевы необходимо мыснеть самое раннее время христіанской письменности, когда манусиринтовъ было немного и корректура могла вникнуть во всё экземпляры. Это требуется еще и потому, что різчь идеть объ севрейскомъ тексті Матеея и до появленія перевода, который во всякомъ случай произошель не поздно. Будемъ разсуждать объ этой возможности.

Переписчить допустиль опибну, и ораза стала непонятною. Върующіе успатривають это, но прабавляють еще дальнъйшую и непоправниую погръшность. Мыслимо ли это? Не лучше ли было бы обратиться въ авторитету іерусалинской цервви, гдъ—безепорно—знали дъло въ точности? И это было тъпъ необходинъе, что для евреевъ логическое противоръчіе поправни должно было вазатьси невыносимымъ и неестественнымъ. Не забудемъ, что первое Евангеліе предназначалось для палестинскихъхристіанъ, и сношеніе недоумъвающихъ со святымъ городомъ не было загруднительнымъ. Но пусть—погръщили, поръщили и поправили; зачъмъ же было портить другіе экземпляры, не заключавшіе ничего невразумительнаго и, можетъ быть, содержавшіе даже самый подлинникъ? Все это невъроятно.

Одинаково опасенъ и вопросъ о переводъ. Не буду касаться его въ подробности, равно какъ оставляю въ сторонъ и свидътельство Папія (Е и ве ві і Н. Е. Щ, 39: 16), которое, по моему инфино, совсѣмъ не говорить о различныхъ версіяхъ, хотя бы и частичныхъ <sup>50</sup>). Важно то, что греческая редакція, сдъланная въ Палестинъ, скоро пріобрѣла безусловное значеніе. Она вытъснила всъ «еврейскіе» списки и настолько замѣнила подлинникъ, что онъ исчевъ безслѣдно и о немъ мыслимы лишь самыя прибли-

<sup>49)</sup> Отмівчу для интересующихся, что въ зеіонскомъ переводі (по изданію Th. P. Platt, Londinii 1830)—согласно свидітельству студента с.-петербургской академія о. Христодуло—Ме. XXVI, 17 читается такъ: «Въ первый день пасхи». Однако нужно замітить, что послідній терминъ переводчикъ отожествляєть сь τὰ ἄζυμα и потому Мрк. XIV, 12 передаеть слідующимь образомь: «Въ первый день опрысноков», въ пасхи, когда закалали пасху».

тереводы, но 1) гдъ слъды ихъ и 2) почему не дошло у Ме. XXVI, 17 миодного разночения? Миъ думается, что это толкование не въ его пользу.

зительныя гаданія; оказывается даже возможнымъ отрицать (конечно, несправедино) самое 'его существованіе (Эразиъ, Кайстанъ, Гугъ). Эта истина подтверждается и темъ, что греч. текстъ Матеея представляетъ опредъленное и строгое целое не меньше (пожалуй, н больше) Марка и Луки; во всякомъ случав относительно его самая сивлая притива не возбуждаеть такихъ полозрвній, какъ, напр., касательно вонца второго Евангелія. Следовательно, греческая версія обладала всепоглощающимъ авторитетомъ, и безъ этой предпосылки вся судьба перевода будетъ абсолютно непостижина. Но онъ пріобредъ столь высовій весь, единственно благодаря цервовной санеціи, которую могла получить лишь совершенно удостовъренная копія. И виновникомъ ея долженъ быль быть человавъ почтенный и извастный, безъ чего успахъ труда быль бы начвив не обезпеченъ въ такой исключительной степени. Мы не знаемъ, какимъ образомъ происходило все это, но въ правъ думать, что были употреблены всв средства-сличение съ нандучшими «еврейскими» манусериптами, тщательное сравненіе, свидітельства засдуженных лицъ и т. п. Это не все. Первымъ примъненіемъ для впостольскихъ писвий были богослужебныя собранія, и они обязательно поступали въ въдъніе церковныхъ властей. И исторія ванона и текстуальная критика стануть научно невозможными, если не допустить этого церковнаго контроля, потому что тогда не будеть законнаго критерія, и намъ придется говорить только, что вто-то и вогда-то писаль, другіе переписывали и ошибались, третьи поправлями, какъ и что хотвли и т. д.

Возможное ин дело, чтобы при подобныхъ условіяхъ получило всеобщее господство одно ложное чтеніе и не сохранилось ниодного намена на истинное? Съ трудомъ представляю колебаніе насчеть отрицательнаго ответа — особенно, когда такъ резмо подчерживается и логическое и фантическое противоречіе въ известіяхъ Матеея.

Значить: исходный пункть корректуры прос. Хвольсона нельзя назвать даже и гипотетическимъ; естественно, что и далве она не выдерживаетъ научной пробы. Авторъ не входить здъсь въ подробности и ограничивается краткимъ и категорическимъ ваявленіемъ: «Что касается параллельныхъ мъстъ во 2 и 3 Евангеліяхъ (Мрк. XIV, 12 и Лк. XXII, 7), то мы думаемъ, что оба эти мъста измънены поздиве по испорченному мъсту Матоея, чтобы привести ихъ въ согласіе съ нимъ; и это измъненіе было совершено (—пожалуй, и въ первомъ въкт. —) какийъ нибудь хри-

стівниномъ изъ язычниковъ, который не быль близко знакомъ съ іудейскими обычаями насчетъ праздника насхи» <sup>51</sup>).

Смъдо и ръшительно, но бездовазательно и недовазуемо! Дес исправили по одному: почему бы не наоборотъ, когда они обладали одинаково священнымъ авторитетомъ и когда въ нихъ не было ничего недоумъннаго, какъ это встръчается у Матеея?

Мы не затрогиваемъ «синоптической проблеммы»: прежде всего проф. Хвольсонъ выражается по этому предмету чрезвычайно смутно, а гипотеза взаимнаго пользованія не можетъ быть для него полезна по самому смыслу его предположенія. И безъ этого невъроятностей достаточно.

Любопытно бы сначала знать, какъ сказанныя «места» гласили въ подлиннике? Къ сожалению, авторъ этого не делаеть, котя здесь къ его услугамъ быль обильный запасъ матеріаловъ въ виде разночтеній, переводовъ, патристическихъ цитатъ и т. п. И это, конечно, потому, что въ нихъ нетъ для этого ни малейшей опоры. А въ такомъ случав отсюда вытекаютъ для него очень печальныя следствія, — и устранить ихъ невозможно. Если порча произошла въ переводъ, когда рукописи 2 и 3 Евангелій были распространены, то совершенно не мыслимо, чтобы до насъ не удержалось и намека на правильную редакцію. Допустить же, что исправленіе сразу проникло во всв манускрипты, непозволительно по физической невозможности. Остается одно, что подобной корректурт подверглись и самые автографы; но кто повтрять этому невообразимому факту?

Нэтъ следовъ и предполагаемой прос. Хвольсономъ тенденців, чтобы трудныя выраженія Марка и Луки переработывались по Матеею. Скоре пивются данныя обратнаго свойства. Известно, напр., что Мрк. XVI, 9—20 отсутствуєть во многихъ авторитетныхъ кодексахъ, и древнія свидетельства противъ его настолько солидны, что его подложность защищаютъ самые безпристрастные и почтенные научные авторитеты. Какъ поиять это явленіе? Защитники (Reitmayr, Valroger, Aberle, Cornely) подлинности этой части, и для меня несомивнной <sup>52</sup>), выражаютъ следующую догадку. Александрійская церковь оканчивала великій

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Passamahl, S. 12. «Xp. 4T.» 1875, II, 463; 1877, I, 863.

S. Mark, vindicated against recent critical Objectors and established, Oxford and London 1871. Ero me The Revision, second edition (London 1085), p. 36-40. 47-49. 51. 281-284. 311. 422-424. Scrivener, A plain introduction to the criticism of the New Testament, Cambrige 1883, p. 583 suiv.

постъ въ пасхальную полночь, а другія прекращали его съ пѣнія пѣтуховъ (спf. Dіопув. М. ad Basil.: Мідпе, дт. вег. t. X, соl. 1272 sqq.). Первая опиралась въ своей практикъ на Мате. XXVIII, 1 и, естественно, должна была выпускать въ своихъ лекціонаріяхъ явобы несогласный разсказъ второго Евангелиста, чтобы не смущать немощную совъсть вѣрующихъ. Отсюда, изъ столицы Египта, и распространились неполные вквемпляры безъ двънадцати заключительныхъ стиховъ. Пусть эти соображенія мнъ кажутся совершенно нетвердыми; —важно то, что и въ случав дъйствительныхъ коллизій къ корревтурамъ не прибъгали, сколько бы просты и удобны онъ ни были. Тогда какое право мы имъемъ говорить объ нихъ, если у насъ нътъ ни малъйшихъ текстуальновритическихъ основаній и побужденій?

Возьму другой примъръ. Въ 1892 г. Буріанъ опубликовалъ найденные въ Египтъ орагменты Еванголія и Апокалипсиса Петра. На Западъ возникла изъ-за этого цълая буря; изданія плодились не по днямъ, а по часамъ, строились и строятся самыя смёлыя теорін, внижный рыновъ наводнился и тощими брошюрками и объемистыми томами. На нашъ взглядъ, само по себъ это явленіе только печально и въ 101-й разъ показываеть безнадежность новозавътной западной критики. Она поставила скорбный крестъ надъ всею апостольскою и древне-патристическою письменностію 58), и исторію христіанской церкви ей приходится построять по теоріи generatio spontanea, — ex nihilo. Неизбъяно, что она кватается за каждый апокрифическій отрывокъ, какъ н воозоно отвина станов отвина всякаго за том от останова и приставали къ нему, точно желъзо къ магниту. Но оставимъ мертвыхъ хоронить своихъ мертвецовъ и обратимся къ нашему предмету. Въ «Евангелін Петровомъ» находимъ такое извёстіе 54). Иродъ, давшій приказъ о распятіи Господа, говоритъ потомъ игемону (ст. 5): «брать Пилать! если никто не выпросить его

<sup>53)</sup> Въ этомъ смысле весьма характерно совпаденіе, что новейшія попытки голландской школы вачеркнуть и четыре великія Павловы посланія, пощаженныя безжалостными тюбингенцами, пріобретають на западе все больше распространенія и силы, а въ тоже время изъ Англіи раздаются выстрелы противъ подлинности «всеххъ» твореній св. Игнатія Богоносца. См. ответь покойному внаменитейшему патрологу и трезвому экзегету Лайтфуту W. D. Killen'a «The Ignatian Epistles entirely spurios», Т. and Т. Clark. Подлинно: возлюбища человыцы «паче» тму, неже свыть (Ін. III, 19)!..

Bruchstücke des Evangeliums und der Apokalypse des Petrus von Ad. Harnack BE «Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altehristlichen Literatur», IX, 2, Lpzg. 1893, S. 9. 24—25.

(твла Інсусова), им погребенъ Его (послику наступаетъ — стирюске: ср. Лв. XXIII, 54 — суббота, нежду твиъ написано: солнце да не зайдеть надъ убіеннымъ-Еоес. IV. 26; Второв. XXI. 23; Гал. III, 13; Інс. Нав. Х. 27?—) предъ первымъ днемъ оприснововъ, праздиния ихъ» (πρὸ μιᾶς τῶν ἀζύμων, τῆς ἐορτῆς αὐτῶν). Повазаніе совершенно тожественное съ свидътельствомъ Іоанна, но усвонется оно ап. Петру. Это веська характерно, потому что твердое церковное преданіе возводить второе каноническое Евангеліе въ авторитету именно этого ученика Христова. При танихъ условінхъ самымъ естественнымъ было бы поправить у Марка указаннымъ образомъ, а не измънять его по искаженному тексту Матеся. Въ тоже время мы видимъ, что и традиція насчетъ еврейских пасхальныхъ законовъ была уже не столь невъдома древникъ кристівнамъ, какъ это предполагаетъ проф. Хвольсовъ. Это еще не аргументь, что Ириней, Златоусть, Григорій Богословъ, Тертулліанъ. Лантанцій и Амеросій производели слово πάσγα отъ глагода πάσγειν: они вынсинии сиыслъ христіанской паски страданій Господа, а затімъ отъ рові нь апте завлючали не всегда удобно. Забыли после, но могли знать раньше, что и находимъ васательно счета дней опресночныхъ. Начало ихъ было достаточно извъстно. Если же все-тави н Маркъ и Лука не были поправлены, то-следовательно-древняя Церковь не находила этого ни нужнымъ, ни дозволительнымъ, послеку считала ихъ въ этомъ мъсть подлинно достовърными.

Прибавиих двё—три строки и объ Евангеліи Іоанна. Голосъ авторитетнаго преданія доносить намъ, что Апостоль
имъль подъ руками труды своихъ предшественняковъ 55) и издаль
свой въ восполненіе ихъ 56). Какъ очевидець и участникъ событій,
о времени ихъ онъ имъль точныя свёдвнія. Не могь онъ не
знать, что и синоптики сами не допустили бы хронологической
погръщности и что она обязана невъжественному усердію. Развѣ
позволительно теперь думать, что онъ не возстановиль истинваго чтенія и просто запуталь дъло противоположными по-

невависимо отъ этого—Paul Ewald (Das Hauptproblem der Evangelienfrage und Weg zu seiner Lösung, Lpzg. 1890, S. 54—56) утверждаетъ единство традиців Луки и Іоанна въ изв'ястіяхъ о пасхальной вечери.

<sup>3</sup>амътимъ, что пасхальные споры ровно ничего не доказываютъ, какъ нужно понимать в какъ въ древности понимались свидътельства Iоанна о вечери Христовой. См. у покойнаго проф. E. Abbot въ сборникъ: «The fourth Gospel. Evidences external and internal of its Iohannean authorship. Essays by Ezra Abbot, Andrew P. Peaboly and bishop Lightfoot. New York 1891. P. 6—7.

вазаніями? Конечно, нетъ. Въ такомъ случат не допустить ли. что ошибка виралась послъ изданія четвертаго Евангелія? Въ области возможнаго трудно предугадать все, но напередъ слъдуетъ сказать, что это и само по себъ немыслемо и создаетъ дишь новую загадку, почему корректура не коснудась Іоанна, котя эдёсь она была наиболёе легкою? Стоило замёнить въ XIII, 1 тоб предлогомъ ву и, если угодно, то табуа въ XVIII, 28θυσίας(ν), и согласів было бы полнов, а ны были бы на въви избавлены отъ громаднаго труда...

Сводя въ единству все изложенное, им въ правъ утверждать, что проектируемая проф. Хвольсономъ ревонструкція по объективнымъ научнымъ основаніямъ невозможна на въ накомъ отношенін. Что изъ этого савдуеть,—ясно само собою: принятое чтевіе должно оставаться нензивницив, доколе не будеть доказана неизбълность подобной сивной поправки. На эту сторону, конечно, и ударяеть почтенный гебрансть, выдвигая на видь необходимость такой расправы-и фактическую и догическую. Разберемъ и этотъ пунктъ.

Авторъ утверждаетъ, что «послъ его возстановленія первоначальнаго текста Евангелія оть Матоен возстановляется и гармонія между синоптиками и Евангеліемъ Іоанна» <sup>57</sup>). Скажу откровенно, это заявленіе для меня далеко не ясно. Безспорно, что тогда по вежиъ сваваніямъ вечеря Христова случится «предъ праздникомъ пасхи», но и при этомъ будетъ не отридвемо, что Христосъ вкушаль агида во четверю, между твив іуден вле его во пятницу. Corracie дъйствительно получится, если толковать Іоан. XVIII, 28 въ смысле хагиги; пова же это не доказано съ неотразимостію, соввучіе на словахъ не исключаетъ разнаго разногласія по дълу.

Но будто бы синоптини въ фантическить извъстіяхъ сами себъ противоричать. Въ оправдание сего приводятся инкоторыя менкія детали разсказа-о вооруженномъ взятіи Христа, суда надъ Нимъ, Симонъ Киринейскомъ, Іоснов Ариманейскомъ, такъ какъ все недопустимо въ день праздничный. Выше 58) им разобрали всв эти свидетельства и знаемъ, что никакой абсолютной невозможности въ этомъ нетъ. Первые три Евангелиста заносятъ только факты, но почему они произошли-по нарушенію ли закона о праздничномъ поков, или по уважению къ нему?--это уже нной вопросъ, въ нашему теперешнему предмету не относящійся.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Passamahl, S. 12. «Xpect. 4t.» 1875, II, 463 m xp. <sup>58</sup>) Cp. къ прик. 26—34 на стри. 98—102. Digitized by Co. 26—37.

Во всякомъ случать эти примъры нисколько не убъндаютъ, чтобы синоптикамъ нельзя было мыслить пасху совершенною наканунт престныхъ страданій; и—напротивъ—лучше комментировать мхъ въ этомъ духъ.

Гораздо важиве внутреннее противорвчіе въ выраженіи Мате. XXVI, 17, ибо первый опресночный день быль 15-го числа, а агнецъ завалался 14-го; но такъ ли оно ръзко и значительно? Мив важется, проф. Хвольсонъ преувеличиваетъ его силу. Достойно вниманія, что при просто том а сіциюм Матеей совствиъ упоминаеть о запланін, а Лука (XXII, 7) говорить болье обще: ή ήμέρα των άζύμων. Это дветь основание для нъкоторыхъ небезынтересныхъ догадовъ насательно хода событій. На откуда не видно, чтобы свин Апостоды ходили въ храмъ для принесенія пасхальной жертвы. Они были только въ горницъ и нашли со совствъ готовою, — и въ законный часъ вечеря отврывась. Отсюда и естественно думать, что агнецъ былъ уже изготовневъ хозянновъ дома ранве и быль предоставленъ Господу. Тогда вподев возможно, что и разговоръ Его съ учениками происходиль въ позднее время 59), и они разумъють подъ (первынъ) днемъ опръсночнымъ не начало его, а самый вонецъ, причислявшійся въ 15-му нисана.

Но пусть ръчь идеть о всемъ (естественномъ) див 14-го несана,—и тогда мы не вполив безнадежны, если согласимся допустить источность выраженія Евангелистовъ, а это во многихъ случаяхъ испябъмно.

Не менъе сего оно позволительно и въ нашемъ. Маркъ явно отожествляетъ то  $\pi$  се съ та  $\tilde{\alpha}$  сира (XIV, 1) и одинаково относитъ ихъ въ  $\tilde{\tau}\tilde{\eta}$   $\pi$  рост $\tilde{\eta}$   $\tilde{\tau}\tilde{\omega}$  съ  $\tilde{\alpha}$  сира (XIV, 12). Значитъ, по его мивнію, пасха начиналась съ 14-го нисана, когда закалали и агица: почему же для нею это не былъ первый денъ опръсноковъ? Такимъ образомъ и Лука выра-

<sup>\*\*</sup>Выводять, что это было мепременно утромъ, поелику за водой евреи кодили въ это время (ср. Pōlsl, ор. сіс., S. 35). Во 1-хъ, такое утвержденіе совствъ не върно, мбо запасъ воды у іудеевъ (не говоря уже о самарянкъ) дълался и вечеромъ, а во 2-хъ, не откуда не слъдуеть, чтобы мы обязаны были мыслить только который нибудь одинъ изъ этихъ періодовъ дня. Скоръе—напротивъ: при массъ водоносчиковъ Апостоламъ трудно было бы угадать намъченнаго человъка, и Христосъ, въроятно, далъ точный признакъ, почему и ученики не могли его смъщать съ другими, несшими кувшины. Во всякомъ случать здъсь дъдо весьма спорное:

вительно сливаеть ή έορτή των άζύμων съ ή λεγομένη πάσχα (XXII, 1) и разумветь именно его подъ ή ήμέρα των άζύμων, ή έδει θύεσθαι τὸ πάσχα (XXII, 7). Если для Евангелистовъ 14-го нисана были уже азимы, то по ихъ терминологіи вполив логично, что это число обозначается и первымъ днемъ опрвсночнымъ. Туть заилюченіе неизбъйное, а мначе было бы весьма ръзное разногласіе.

Точно ли подобное словоупотребленіе или ніть,—это насъ не насается. Важно, что это факть, съ которымъ мы должны примириться. Поправки здісь не меніе неудобны и неумістны, чімъ и по отношенію въ другимъ произведеніямъ древней и древнетристіанской письменности, гді по связи понятій мы стараемся угадать мысль автора, не ломая по-своему его языка. И въ нашемъ примірів недоразумінія не могли быть у читателей, поелику слишкомъ ясно, что говорится о времени закланія пасхальнаго агниа.

И самое выраженіе синоптиковъ не такъ уже необычайно по своей невъроятности. Мы видъли, что въ фрагментахъ «Петрова Евангелія» погребеніе Господа пріурочивается къ πρὸ μιᾶς τῶν ἀζύμων, а оно случилось (ет. 22 у Гарнава на стрн. 10) около девятаго или, по нашему счисленію, третьнго пополудни (ср. ст. 15: ἦν δὲ μεσημβρία). Писатель, слъдовательно, считаетъ съ этого времени начало дней опръсночныхъ. Во всякомъ случав върно, что αί ἡμέραι τῶν ἀζύμων и ἡ ἑορτή (τοῦ πάσχα) у него взаимно замъняють одно другое, какъ равнозначущія (ст. 58 на стрн. 12).

И въ некановическихъ отрывкахъ встрвчается, что чревъ толеї т $\dot{\eta}$  горт $\dot{\eta}$  сорт $\dot{\eta}$  т $\dot{\phi}$  т $\dot{\phi}$  сорт $\dot{\eta}$  т $\dot{\phi}$  сорт $\dot{\eta}$  отмвчается весь день, въ который приносилась пасхальная жертва  $^{60}$ ).

Едва ли всё эти явленія случайны. Мы скорте вынуждаемся предположить, что намъ сохранень здёсь отголосовъ подлиннаго словоупотребленія, весьма распространеннаго и оправдывавшатося дъйствительною правтикой. И свидътель сему современникъ Евангелистовъ, іудейскій историкъ Іосифъ Флавій,—такой знатокъ и авторитеть въ дълахъ закона съ юныхъ лътъ <sup>61</sup>). Въ своихъ

<sup>6&#</sup>x27;) Ср. «Agrapha» Resch'a (въ «Texte und Untersuchungen», V, 4, S. 405), жота адъсь и говорится, что евреи намъренно передвинули праздникъ на три дня равъе—на 11-е нисана.

<sup>(</sup>Berolini 1890), p. 322. Cm. Flavii Iosephi opera edidit Ben. Niese. Vol. IV

«Превностяхъ» (II, 15:1) онъ сообщаеть 62): «и мы въ теченіе восьми дней совершаемъ такъ называемый праздникъ опресноποβъ» (έορτὴν ἄγομεν ἐφ' ἡμέρας ὀκτὼ τὴν τῶν ἀζύμων детоперату). Xвольсонъ старается ослабить силу этого натерическаго показанія разными способами, но не вполив успішно. По его догадев, пиша въ Римв, авторъ говорить о вивпалестинскомъ періодъ празднованія съ 15-го по 22-ое висана 63). Отнуда это следуеть и чемъ подкрепляется? И какъ опровергнуть справеддевое сужденіе Шюрера 64), что Іоснов упоминаеть существуюшій въ его время обычай? И самая рычь несомивано убъщаеть, что передается объ изия, а не абизия, —о правиль, а не объ исключении. Положительно достовърно, что историиъ ведетъ счетъ съ 14-го нисана. По его 65) яснымъ словамъ (De bello judaico И, 1:3), празднивомъ опресноковъ у іудеевъ называется пасха (καὶ δὴ τῆς τῶν ἀζύμων ενστάσης έορτῆς, φάσγα παρὰ τοῖς Ἰουδαίοις калеїтац), а въ другомъ мёсть 66) онъ замёчаеть (Antiqu. jud. III, 10:5), что именно 14-го нисана важдогодно приносится жертва, именуемая пасхой (τῷ δὲ μηνὶ... Νισᾶν... τεσσαρεσκαιδεκάτη... την θυσίαν, πάσχα λεγομένην, δι' έτους έκάστου θύειν ένόμισε). Въ ІХ, 13:3 Флавій пишеть еще прииве: Ένστάσης δὲ τῆς τῶν άζύμων ἐορτῆς θύσαντες τὴν λεγομένην φάσκα τὰς ἄλλας τὸ λοιπόν θυσίας επετέλουν επί ήμέρας έπτά 67).

Совонупность этих данных невольно склоняеть из признанію, что 14-ое нисана причисляется у Іосифа из пасхальному періоду опрасноковъ и потому было между ними первымъ танить днемъ.

Но на этихъ же самыхъ основаніяхъ прос. Хвольсовъ старается представить все дъло иначе и даже обратить его въ свою пользу <sup>68</sup>). Овъ подчервиваетъ, что въ Antiqu. III, 10:5 и IX, 13:3 Госноъ отличаетъ день пасхальнаго агица отъ правдиика опръсноковъ, полагаетъ послъдній на 15-ое число и второй относить въ 16-му. Это совершенная правда, но непримиримаго

<sup>62)</sup> Ed. B. Niese, vol. I, p. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Passamahl, S. 3 Anm. 2. «Xp. 47.», 1875, II, 452; 1877, I, 851.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) «Theol. Literaturzeitung» 1893, 7, 182 co ссылкою на *Olitski*: Flavius Iosephus und die Halacha, I, S. 53 flg.

<sup>66)</sup> Ed. Havercampi, II, 148. Ed. Weidmanni, p. 776.

<sup>66)</sup> Ed. Niese, I, 207.

<sup>67)</sup> Ed. Niese, II (Berolini 1885), 323.

Passamahl, S. 3 Anm. 2. «Xp. 4r.» 1875, II, 450 прим. 1 # 2 452; 1877, I, 850—851; 1878, I, 355—356.

противорти здёсь съ III, 10:5 иттъ. Всматривансь въ самый текстъ, мы находимъ, что авторъ отдъляетъ семидневную пасху опръсноковъ отъ 14-го числа — принесенія мертвы 69), которая была тоже пасхой 70). Послъднее отводится у него для собственно пасхальной мертвы, а на первую онъ полагаетъ τὰς ἄλλας θυσίας 71). Отеюда и получаются «семь» и «восемь» въ зависимости отъ того, причисляетъ ди онъ день закланія и вкушенія агнца, или исключаетъ его. Это такъ же просто, какъ—при обычныхъ въ Библін «семи»—Второв. XVI, 8 указываетъ только «шесть» дней опръсночныхъ безъ седьмаго, когда было отданіе праздника.

Наряду съ этимъ время жертвы пасхальной и начало оприснововъ у 1осифа хронологически совпадаютъ настолько, что 14-ое нисана является и первымъ днемъ оприсночнымъ  $^{72}$ ). Спорить противъ этого нельзя въ виду ришительнаго и категорическаго, хотя досель замолчаннаго, свидътельства Флавія въ такихъ точныхъ словахъ:  $\tau$   $\tilde{\eta}$   $\varsigma$   $\tilde{\omega}$   $\nu$   $\tilde{\alpha}$   $\zeta$   $\tilde{\omega}$   $\mu$   $\omega$   $\nu$   $\tilde{\varepsilon}$   $\nu$   $\tilde{\alpha}$   $\tilde{\tau}$   $\tilde{$ 

<sup>\*\*)</sup> И Числ. ХХУШ, 16. 17 (ср. ХХШ, 3 и др.) отличаетъ 14-е писана— день «пасхи Господней»—отъ 15-го—семидневнаго правдника опръсноковъ.

<sup>70)</sup> Antiqu. III, 10: 5—τεσσαρεσκαιδεκάτη... τὴν θυσίαν... πάσχα λεγομένην... Πέμπτη καὶ δεκάτη... ἡ τῶν ἀζύμων έορτή... Τἢ δὲ δευτέρα τῶν ἀζύμων ἡμέρα, ἔκτη ἐστὶν αὕτη καὶ δεκάτη, τῶν καρπῶν... μεταλαμβάνουσι κ. τ. λ. (Ed. Niese, I. 207—208). Различеніе здѣсь вызвано, очевидно, тѣмъ, что въ самомъ семидневномъ правднествъ авторъ кочетъ указать особенно торжественные дии—15-го нисана, въ который приносились важнѣйшія кагиги (καθ' ἐκάστην ἡμέραν ταῦροι σφάζονται) и—16-го, когда представлялись Богу первые плоды. Не забудемъ, что Іосифъ точно называеть и числа, а въ этомъ едвали была нужда, еслибы невозможно было никакое недоразумѣніе относительно положенія перваго и второго паскальныхъ дней.

<sup>11)</sup> Antiqu. IX. 13: 3 y Niese, II, 323.

<sup>\*\*\*)</sup> Απτίαμ. ΧΙV, 2: 2 γ Niese III (Berolini 1892), 243—244: συνέβη τὴν έορτὴν ἐπιστάναι τὴν καλουμένην φάσκα, α πο ΙΧ, 13: 3 ή λεγομένη φάσκα— ἐνστάσης τῆς τῶν ἀζύμων ἐορτῆς (cp. ΙΧ, 13: 2 γ Niese, Π, 321. 322). ΧΥΠ, 9: 3 γ Niese, ΙV, 110: ἐνστάσης δὲ ἐορτῆς ἐν ἢ Ἰουδαίοις ἄζυμα προτίθεσθαι πάτριον φάσκα δ' ἡ ἐορτὴ καλεῖται. De bello jud. II, 1: 3 γ Havercamp. II, 148; γ Weidmann. 776B: καὶ δὴ τῆς τῶν ἀζύμων ἐνατάσης ἐορτῆς, φάσχα παρὰ τοῖς Ἰουδαίοις καλεῖται. VI, 9: 3 γ Havercamp. Π, 396. 399; γ Weidmann. 968 Ε— F: τὴν τῶν ἀζύμων ἐορτήν... ἐνστάσης ἐορτῆς, πάσχα καλεῖται. Сπάχνετα οδραταπα βεθαμακά οπράκουσο. Απτίαμ. ΙΧ, 13: 2 (κακακί) γ Niese, Π, 321—322. De bello jud. IV, 7: 2 γ Havercamp. II, 294; γ Weidmann. 887 F—G.

<sup>73)</sup> De bello jud. V, 3: 1 y Havercamp. II, 324; y Weidmann. 910 C—D. Cp. Antiqu. XI, 4: 8 y Niese III, 25: ἐνστάσης δὲς τῆς τῶν ἀζύμων ἐορτῆς μηνὶ τῷ πρώτφ... καὶ τὴν ἐορτὴν ἡγαγον, καὶ τὴν πάσχα προσα-

 $N(\sigma'\alpha')$ : II, 14:6 и др.)  $\mu$   $\eta$   $\nu$   $\delta$   $\varsigma$  <sup>13</sup>). Спрашивается: какъ же теперь назвать 14-ое нисана, если не первымъ днемъ опръснововъ? И не тогда ли именно—по нему—подобаше жерети пасху? Здъсь полное согласіе съ датами синоптиковъ относительно того, что жертва 14-го нисана называлась пасхою и причислидаеь къ опръсновамъ. Послъ этого всякія дальнъйшія слововзвитія излишни и праздны.

Но прос. Хвольсовъ утверждаетъ, что Іосноъ, будучи ученымъ евреемъ, должевъ былъ знать іудейскіе законы и, видимо, выразился не точно, потому что писалъ для язычниковъ. Я думаю, что римлянамъ было все равно, еслибы пасха праздновалась и 1-го нисана; а авторъ, желая дать върное понятіе объ учрежденіяхъ и обычаяхъ своего народа, обязанъ былъ въ особенной осмотрительности въ употребленіи спеціальныхъ терминовъ. Что «должевъ былъ внать» Флавій,—это намъ неизвъстно и есть чистъйшая возможность; о возможностяхъ же можно спорить безъ конца, даже до невозможности, и не придти въ доброку результату, какъ въ такой области всегда и бываетъ.

У насъ на дицо фактъ, что Госкоъ примо считаетъ 14-е нисана (первымъ) опръсночнымъ днемъ,--и этого довольно. Пусть это неточность (хотя и не «очевидная»); но она ниветь и свое разумное оправданіе. Собственно о принесеніи агица въ накой либо день опреснововъ не могло быть и речи, ибо это совершалось еще вечеромъ наканунв. И если говорится о совпадении ихъ, то ны обязаны понимать день естественный до полумочи, когда съ вечерію начиналось и вкушеніе опраснововъ. Такъ просто и 14-е нисана оназалось ή πρώτη των άζύμων, не упоменая уже о томъ, что въ некоторыхъ изстахъ Палестины квасное удалялось съ утра. Наконецъ: законно ли требовать отъ Евангелистовъ больше, чъмъ отъ Іоснов Флавія, и справедино ли винить ихъ за это? Лучше умъ помириться на обоюдности-вивсто того, чтобы исправлять евангельскій тексть, всячески удостов'вренный, безъ кальйшихъ основаній и безъ всякой выгоды для двиа. Повторяю: и при предлагаемой корректуръ фактическое несходство остается неослабленнывъ ею ни на іоту. Между тъкъ мы нивекъ показанія что самое выраженіе нынішней редакціи не могло порождать недоразумъній и даже не было вопіющимъ оскор бленіемъ и устнаго и литературнаго языка, въ которомъ такіе обороты допуска-

γορευομένην θυσίαν τῆ τετράδι καὶ δεκάτη τοῦ αὐτρο μηνὸς [ επιτελέσαντες κατευωχήθησαν ἐπὶ ἡμέρας ἐπτά. Καπετοκ, π ακτο κοπο!

лись. Посему реставрація недостаточно мотивирована в для существа вопроса безполезна.

Но въдь по первымъ тремъ Евангеліямъ агнецъ закадался и вкушался 13-го нисана, и съ этимъ мы согласны: какимъ же образомъ обратить его въ первый день опръсноковъ, когда и 14-ое нисана претворяется въ него съ нъкоторымъ усиліемъ? Въ этомъ прое. Хвольсонъ <sup>74</sup>) усиатриваетъ для себя несокрушимую твердыню и даже строитъ апологію употребленія кваснаго хліба въ Евхаристіи вопреки акимамъ латинянъ <sup>75</sup>). Глубоко ціню доброе намъреніе автора, не нуждающееся въ подтвержденів, но не могу удержаться отъ предположенія, что и въ этомъ пунктъ есть не малое недоравумініе.

Мет вполет понятно, что въ глазахъ евреевъ, толинешихся предъ преторією Пилата, и пятница была лишь кануновъ -παρασχευή —праздника, но неужели такъ же именно смотръди на нее и синоптиви? Если «да», то съ этимъ я ръшительно не могу согласиться, ибо не нахожу прявыхъ данныхъ въ эту сторону. Всъ мелкіе факты разсказа говорять только или о правонарушеніяхь первосвященивновъ или же о детеляхъ, которыя не обязательно связаны съ буднемъ. Наоборотъ: другія уназанія силоняють къ той мысли, что вечеря была и считалась пасхальною въ строгомъ симсив. Ученики, конечно, спрашивали Христа о двлв законномъ и хознинъ дома разумълъ ихъ не иначе. И термины фатего то тасуа, безъ сомнанія, везда (Мрк. XIV, 12. 14; ср. 22. Лк. XXII, 8. 11. 15) заключають одинь спысль-вкущенія пасхальнаго агица. Равно и все совершено было соотвътственно опредъденному пасхальному ритуалу. Правда, Евангелисты сообщають преимущественно спеціальныя особенности, происшедшія въ это время,---и здёсь важный эксегетическій моменть для упсненія значенія новозавътнаго таниства. Отсюда и проведение ближайшей параллели вывываеть нёкоторые споры 76); но выше всяних подозрёній, что ритуалистическій процессъ предполагается самъ собою и, въ общемъ, гармонія довольно очевидная.

Итавъ: вечеря Господия была законная-по суставу въчному».

<sup>74)</sup> Cp. «Xp. 4T.», 1877, II, 599.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Ср. прим. 15 на стрн. 91.

<sup>79)</sup> Напр., касательно того, какая чаша послужила для установленія таниства крови Христовой. Одни (Лайтфуть, Шень, Шаниь, Laurent, Skene, Lilley, Pôlzi) разум'яють третью «чашу благословенія», а другів (Bickell, Cornely)—четвертую и н'якоторые (ср. Ланена)—даже пятую, употреблявнуюся посл'я вечери и не вполив и не для вс'яхь обязательную.

Теперь вопросъ только во времени, но оно было избрано не произвольно, а по силъ непремънныхъ и обязательныхъ требованій. Тогда вступають въ свои права всё тё ограниченія, какія прилагались въ экстраординарнымъ случаямъ. Осиверненному прикосновеніемъ иъ мертвому твіу и находящемуся въ дальнемъ пути заповъдуется вкущать агица съ опресновами и горькими травами въ 14-й день второго мъсяца, - и однаво это «пасха Господия» (Числ. IX, 10-12). При Езекін было тоже самое. и тамъ не менве были паска и праздникъ опреснововъ (2 Парал. ХХХ, 2. 13. 15); при этомъ не было вивнено въ вину и весьма важное отступленіе отъ предписаній (ibid. 18-20), а царь присовокупиль еще семь дней (23 ст.). Сообщая объ этихъ событіяхъ прошлой исторіи, Іоснов Флавій не двласть никаких в оговорокъ н не упоминаеть о передвижение на цълый мъсяцъ, но пишеть прямо и ясно: «когда насталь праздникь опреснововь, заклали тавъ называемую паску» (Antiqu. IX, 13:3; ср. въ прим. 67 на стрн. 117).

Значить: законная перемина времени <sup>77</sup>) ни мало не изминесть ни существа, ни достоинства пасхальной вечери. Но самы же прос. Хвольсонъ утверждаеть, что Христосъ, вкушая агаца въчетвергъ, не совершиль какого либо правонарушенія и дъйствоваль по буквы и смыслу Монсеевыхъ постановленій. Слыдовательно: въ глазахъ Его учениковъ вто была истинная и законная пасха, а потому и 13-ое нисана получало у нихъ все то значеніе, какое въ сей годъ для другихъ и—въ иное времи—для всыхъ принадлежало 14-иу числу.

Такимъ образомъ и выраженія сисоптиковъ не представляютъ необычайно невіроятной странности. Опять же корректура прочессора оказывается излишнею, не говоря уже о ся необоснованности въ текстувльно-критическомъ отношеніи. \*)

Н. Глубововскій.

<sup>77)</sup> Cp. eme «Xp. 47.» 1878, I, 379. Passamahl, S. 45 flg. Othonis Lexicon rabbinico—philologicum, p. 454: «Notandum hic etiam totum festum Paschatis septiduum, aliquando translatum fuisse in alium mensem, non tantum ex illa lege quae extat Num. 1X. sed ex causis etiam alliis de quibus Hiearosol. in Maaser Scheni fol. 56. 3 Maymon, in Kiddush Chodesch. cap 4.4.

<sup>\*)</sup> Окончаніе въ слыдующемь выпускы.

# ДЕНЬ и ГОДЪ

# мученической кончины св. евангелиста Марка.

T.

Въ своемъ "Спискъ патріарховъ александрійскихъ" Альфредъ фонъ-Гутшиндъ 1) пишетъ:

«Маркъ I, евангелисть, проповъдоваль христіанство въ Александрін, поставнять въ седьмой годъ царствованія Нерона <sup>2</sup>) (въ 61 г. по Р. Хр.)

<sup>&#</sup>x27;) Verzeichniss der Patriarchen von Alexandrien. Эта статья яздана въ Kleine Schriften von Alfred von Gutschmidt (Leipzig 1890), Bd. 2, 395-525 дань по смерти ся автора, тюбингенского профессора исторіи († [18. севр.] 2. марта 1887), подъ главнымъ наблюденіемъ ісискаго просессора богословія Ражарда Адельберта Липсіуса, извъстнаго своими (сродными предмету) сочиненіями: R. A. Lipsius, Chronologie der römischen Bischöfe bis zur Mitte des IV. Jahrhunderts (Kiel 1869) m Die apokryphen Apostelgeschichten und Apostellegenden (Braumschweig 1863-1890). (Это сочинение будеть не одниъ разъ цитуемо въ этомъ этодъ. Томъ, въ которомъ дано изследование объ актажъ св. Mapra, называется на титуль · Zweiter Band Zweite Hälfte »; но и самъ Липсіусъ поняль наконець всю безцальность такого многоглаголанія, и въ «Register» сталь цитовать его подъ короткимъ «III»; однако у него недостало последовательности на то, чтобы и заключительный томинъ объявить «IV-и»: онъ вменуется «Ergänzungsheft» и цитуется подъ сиглою «Е». У меня на слъдующих отраницахъ, цитаты Lipsius III и Lipsius E инфють то же значеніе, что и въ «Register»). Накоторыя несовершенства «Списка» объясняются вароятно тамъ, что авторъ написалъ статью еще до 1875 г. (ср. S. 397) и за твиъ не сабдияъ со вниманиемъ специалиста за относященося иъ вопросу литературою [ср. SS. 452, 470, 475]. Онъ не пользуется вовсе напр. Synaxarium der Coptischen Christen, übers. v. F. Wüstenfeld (Göttingen 1879) z Chronique de Jean, évêque de Nikiou, par HZotenberg (Paris 1883). A RHETA «Memeraторъ Васнаїй Болгаробойца. Извлеченія изъ латописи Якън антіохійскаго. барона В. Р. Розена (Спб., 1883) оставась Гутшинду недоступна и по самому языку ея.

<sup>2) «</sup>Eusebios Arm. Хрочотр. сочт. Chron. or.» AvG.—Знакомъ « » и сиглою AvG отмъчаю слова самого «. Гутшмида, вынесенныя мною подъ строку для удобства чтенія: Въ Eusebi Chronicorum libri ed. ASchoeme (Berolini 1866. 1875), II, 154 подъ 2077 г. Авраама, 7 г. Нерона [= 61 г. по Р. Хр.] помъчено (видимо въ объекъ армянскихъ ркпп. GN): «Послъ евангелиста Марка епископомъ александрійской церкви поставляется Анавій [= Анніанъ]. Въ да-

Аніана во епископа, правиль вийсть съ (sass neben) Аніаномъ два

тинскомъ переводъ-передълкъ хроники у Героника эта замътка (ibid. p. 155) читается подъ 2078 г. Авр. (8-мъ Нерона) по рип. АВРВ, подъ 2076 по рип. М, повъ 2079 по рип. F. — Рукопись P[etavianus] — самая цвиная въ притаческомъ впиврате јеронимова перевода. Подъ 2078-иъ же годомъ стоить это взвыстіе и въ сирскомъ переводъ хроники. Cf. Kleine Schr. v. Av Gutschmid, Вд. 1, 504, 522, 525, 515, 513, 490, 421, 424, 427, 535. Объясненіе (ср. К. Schr. AvG. Bl. 2, 543, = Theolog. Literaturzeitung, 1880, Sp. 77) 370 pagности въ показаніяхъ заключается, кажется, въ томъ, что Евсевій, когда нисаль хронеку, полагаль, что Аннівнь вачаль свое епископствованіе съ 7-го года Нерона, но потомъ, когда сталъ пясать церковную исторію, изміниль ceoù escrezz. Eus. h. e. 2, 24 (ed. Heinichen. altera) Νέρωνος δὲ όγδο ο ν έγοντος της βασιλείας έτος, πρώτος μετά Μάρκον εύαγγελιστήν [предавіе о жученической кончинъ его осталось Евсевію нензвъстно) тіс є Адедачорвія пароглівс Ауманос туч Авитоврујан блабенетан. И на основании первовной потории Евсения Івронить (ср. ero de viris inlustribus, с. 8 «Marcus—mortuus est—octavo Neronis anno») в сирскій переводчикъ поправили показаніе хроники Евсевів. Царствованіе Нерона началось съ 13 онт. 54 г. по Р. Хр.-Хрочотр[афейоч] σύντ[оμοч, въ Eus. Chron. ed. Schoene, I, Appendix, p. 72]: eepfy xai ( ete: Népwvoc oi ev 'Aleξάνδρεια [πατριάρχαι] άργὴν έλαβον, ών πρώτος α΄. Μάρκος ό εὐαγγελιστής έτη β΄ ... Chronficon orfientale latinitate donatum ab Abrahamo Ecchellensi, Parisiis 1651, nova interpetatione donatum a Jos. Sim. Assemano, Venetiis 1729 (83-(Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae). Авторъ этой арабской жроники (cf. FWüstenfeld, Die Geschichtschreiber des Araber, Göttingen 1882, N 360. cf. № 482. 351; cf. JSAssemani Bibliotheca Orientalis, I, 575, cod. VIII), діаковъ церкви Богоматери аль-Муандака въ Канръ, абу-Шукръ Бутрусъ (Петръ) абау-р-Ражабъ, довелъ жронаку до 1257 г. по Р. Хр. и былъ еще жавъ въ 1282 г. Ибну-р-Ражибъ-превосходный компутисть; по мастерству хронологической техники его хроника — образдовое произведение. Но онъ конечно не выше своихъ средствъ и своего вака. Въ своихъ источникахъ онъ нашель опредвленное указаніе, что св. свангелисть Маркъ пострадаль на другой день васки, въ понедъльникъ, 30 го фармути, въ 68 г. по воплощения, — и занесъ это показаніе въ spatium historicum своей хроники. Но ему пришлось считаться съ непреододеными трудностими, когда онъ вносилъ эти данныя въ «канонъ» своей хроники. Уже давнымъ давно въ Египтъ всеобдержно утвердилась—убогая въ существенномъ—система летосчисленія Анніана (такъ навываемая «отъ сотворенія міра хат' адебачдреїс», принятая и въ кронивъ Осо-•ава), по которой 68-й годъ по воплощения необходимо было отождествить съ 55**68 г. міробытія; а этотъ посл'ядній годъ на д'ял**'я соотв'ятствоваль 76 г. по P. Xp. и неизбъяно даваль врупальто α, при которонь 25-е апръля (30-е езриути) приходилось на четверть. Ибну-р-Рахибъ долженъ бы быль поставить въ своемъ «канонъ» «5567 дътъ — 240 дней», потому что 30-е фармути есть 240-й день александрійскаго года; но читатель нав каких вибудь пасхольных таблицъ могъ получить врупрадто 5568 г. с, и контролировать автора было просто: 2 + a + 240 = 243; 243 : 7 = [BB OCTATES] 5, feria quinta; T. e. BB 5568 r. 30-е сармути было въ четвергъ. Ибну-р-Рахибъ маскироваль эту слабую сторону его «хроники», поставивъ (вивето 240) -+ 230 дней». Тогда 2 -+ а -+ 230 = 233; 233 : 7 = [въ остатив] 2, понедъльника: quod erat probandum! ПОДІС это совдавало конечно новыя «difficultez», смущающія Тилльмона (Le Nain de

года 3), быль схвачень [язычниками] въ день пасхи, «festivita nostri paschatis, id est dominicus dies sanctus» 29-го фармути 4) а. d. VIII kal. Маі, 24-го в) нисана [апрёля] въ день сераціакъ (но Sarapiaca празд-

Tillemont, Mémoires pour servir à l'histoire ecclesiastique, Paris 1701, t. 2. р. 512): 230 й день амександрійскаго года есть 20-е еврмуги (15-е вприла), къ даму не относящееся и притомъ въ 68 г. по Р. Хр. приходившееся въ среду.

- \*) Acta S. Marci latina, Xpov. Guyt. Nikeph. Sev.; memay thub kake be древитишки источникама, Euseb., Lat. Montf и даже Synk. Abulb. Makr. не указывается, сколько леть онь правиль АуС.-Слова изъ Хроч. сочт. приведены въ прим. 2. Относительно актовъ св. Марка достаточно отмътить главный результать изследованія ихъ у Липсіуса (Die ap. Apost., III, S. 329), Греческій тексть ихъ существуєть въ двухь редакціяхъ: одна «Кат' έχεινον τὸν χαιρὸν τῶν ἀποστόλων» ομικόοταο πραπας μβαετς Μοια οραστη α πο cod. Paris. gr. 881 издана въ Migne Patrol. SG. t. 115, 164 sq.; другую «'O Κύριος ήμων Ίησους Χριστὸς ό ποοσιώνιος» πο cod. Vatican. gr. 866 μεχαστ Godfried Henschen Br Acta Sanctorum, Aprilis (Antverpiae 1675), t. III, Append., xlvi--xlvii. Главная латинская реданція (Acta s. Marci latina Гутшында) «Per idem tempus quo dispersi»—переводъ съ греческаго текста, представлявшаго нечто среднее между обении греческими (ватяканскою и парыжскою) реданцівин, — издана Хенскеномъ въ томъ же AA.SS.Apr.III, 347—349 «ех хії mss. latinis et graecis», и еще рание разновидность этой редакців явилась въ Арpendix xx Abdiae episcopi historia certaminis apostolorum, ed. WLazius, Basileae 1552. «Sev» есть Савирусъ (Севиръ) ибну-ль-Мукаооа, епископъ ашмунайнскій (въ 971 г. по Р. Хр.), авторъ (арабской) «исторія александрійскихъ патріарховъ» съ 61 по 880-й годъ, которая составила основу изв'ястнаго труда Euseb. Renaudot, Historia patriarcharum alexandrinorum jacobitarum, Parisiis, 1713. Usz l'abbé JJLBargès, Homélie sur St. Marc, apôtre et évangéliste, par anba Sevère évêque de Nestéraweh [or. 835 r.] (Paris 1877, p. 1), видно, что это сочинение содержится въ парижской ms. arab., fonds Colbert nº 40 въ Bibliothèque nationale; но и ms. arab. nº 139, fonds ancien, той же библіотеки, изъ которой Барже заимствоваль «проповъдь отца святого Марка и мученичество его въ городъ Александрів» Севира ашмунайнскаго и издаль какъ second appendice (стр. 93-101 арабской паганаців, рр. 81-90 франц. перевода) въ своей княгв, содержить тоже «исторію александрійскихь патріарховь», какъ видно изъ EQuatremère Mémoires géographiques et historiques sur l'Égypte (Paris 1811), 1, 8. 13. 465. 468. 476. 478. 483. 488. 494. 502; П, 55. Видимо «промовъдь» не особое сочиненіе епископа ашиунайнскаго, а глава изъ его «исторіи». Контскій текстъ, изъ котораго Севиръ извлекъ «пропов'ядь», ни въ чемъ существенному для разсматриваемаю вопроса не разнится отъ редакцій 'О Коοιος Κατ' έχείνον Per idem.—«Макг.» — Ахмадъ Таки ад-динъ здь-Макризи (ум. 8 февр. 1442 г.) говоритъ только, что одинъ «изъ семидесяти евангелистъ Маркъ, который прежде называяся Гоанаъ» -- «проповъдоваяъ въ Рякъ, Египтъ, Hydin, - Bapata, - u dwar ydert ha gpyrou gent upasgenna nacze, fi dani tidi-'l-fishi, B' Azercangpin. F Wüstenfeld, Macrizi's Geschichte der Copten (Göttingen 1845), SS. 22. [apa6.]7.
- \*) «Такъ всябдъ за Chron. or. сябдуетъ читать вийсто циоръ их или икгу [въ Acta latina]». AvG.
  - \*) «Sev. Chron. or. Elm.» AvG.—Следуеть однано заметить, что, по Re-

новали 25-го априля) и быль предань смерти на слидующій день. именно въ понедъльниев. ЗС-го фармути въ девятнадцатый (читай: въ девятый) годъ Нерона 25-го април 63 г. по Р. Хр. Такъ по древнъйшей рецензів Асіа S. Магсі у Соллье 6).—Что перенесеніе мученичества на день паски (подробность, о которой впрочемъ совствы уналивають акты, которыми пользованся Бароніо) обязано своямь существованіемъ только ошибочному истолкованію древнехристіанскаго выраженія, которов означало не пасхальное воскресенье, а всякій воскресный день; и потому не сайдуеть-вийсти съ Севиромъ [ашмунайнскимъ]-годъ мученичества передвигать на 64-й г. по Р. Хр., чтобы по крайней мёрё приблизить день мученичества ко дию пасхи. -все это достаточно показаль Соллье. Въ дальнейшихъ хронологическихъ показаніяхъ очевидно слиты дві различныя традиціи и пред-CTABLISCE BO BESKOM'S CLYVAS COMENTOLISMS, KOTODOMY FOLY LAHBLE привнами лучше соотвётствують: 62-му или 63-му? Но по крайней мёрё редакторъ актовъ вивлъ въ веду последній [63-й] годъ: ручательствомъ ва то служить указанный въ актахъ [9-й] годъ царствованія Нерона, который мегко исправить [вез наличнаго чтенія: 19] только при этомъ предположения. Въ этомъ же смысле понимають свой источникъ и позанъйтие, изданные Хенсхеномъ Acta s. Marci и арабское житие св. Madra и черпающее изъ него Chronicon orientale: всё они мученичество евангелиста, чтобы сдёлать возможнымъ его присутствіе при кончинъ Петра и Павла, перемъщають на 68-й годъ, который имбеть TE EE CAMMO IDESHARH  $^{7}$ ), TO H 63-H.

Последняя половина XIX в. не выставила ученаго, голось котораго во всемъ, что касается хронологін восточной исторіи данной эпохи, быль бы даже только равенъ авторитету Альфреда

naudot 5, cf. Bargès, 259, Севиръ, Chronicon orientale и «Elm.» т. с. Гиргисъ [Георгій] бну-ль-Амидъ аль-шайху-ль-Макинъ († 1273 или 1274 г.) съ «viii а. kal. mai. 24 нисана» отождествляютъ ве 29-е еармути, день пасхи, а 50-е еармути, день кончины св. евангелиста. У Севира «24. нисана» видимо чи тается лишь въ ms. arab. 40 fonds Collert; въ ms. ar. 139, f. ancien, стоитътолько: «wahuwa qariba nisāna», «и онъ [день viii. a. kal. mai] бливоиъ нъ нисану».

<sup>6) «§ 7. 12»</sup> AvG.—Гутшиндъ разумъетъ nn. 7. 12 автовъ О Ко́ріос. Per idem въ AA. SS. Aprilis t. III и «Dissertatio fundamentalis Ioannis Baptistae Sollerii S. I. de sancti Marci apostolatu et obitu» nn. 1—33 изданную pp. \*1—\*7 въ AA. SS. Junii t. V. Antverpiae 1709.

<sup>7) «</sup>Charakterismen». Гутшиндъ разумаетъ подъ этимъ, что въ 63-мъ въ 68-мъ году врупальто было з' (5); сладовательно въ обоихъ годахъ воскресенье приходилось на таже дан апрали: 3, 10, 17 и 24.

фонъ-Гутшинда в). Правда, другой знаменитый изследователь "апокрифическихъ денній апостольскихъ и апостольскихъ легендъ", Р. А. Липсіусъ закончилъ свой ученый трудъ в) такинъ отзывонъ о приведенномъ выше изследованіи Гутшинда:

«Согласно съ древивнимъ преданіемъ Гутшмидъ кончину Марка полагаеть въ 62 г. по Р. Хр., два года спуста по рукоположенія Аніана во епископа. Однако историчность этой даты нужно оставить подъ сомивніемъ. На показанія поздивнимъ сирійцевъ (Евтихія, Chronicon orientale и Абульбереката) совершенно нельзя полагаться».

Но въ вопросахъ хронологіи Липсіусь и ф. Гутшиндъ—величины не равносильныя, и потому не будетъ неестественнымъ, если и после скептической заметки Липсіуса какой-нибудь не желающій пускаться въ детальныя разследованія ученый, сталкиваясь съ разсматриваемымъ вопросомъ, быстро порешить: "Gutschmid locutus est: causa finita est" и смедою рукою поставить

Святый евангелистъ Маркъ † 25 апр. 63.

Пишущій эти строки не считаеть словь ф. Гутшинда дійствительно рімпающинь и посліднинь словомь науки, а скенсись

<sup>6)</sup> Ср. Записки Восточнаго Отдъленія Императорскаго Русскаго Археологическаго общества, томъ пятый (1890 г.), стр. 326: баронъ В. Р. Розенъ о Kleine Schriften von A. v. G. Bd. I. II.: «Едвали найдется историкъ неоріенталесть, который оказаль больше услугь востововъденію, чемь Альфредь фонъ-Гутщиндъ. — — Требуется общирнъйщая врудиція въ богословской и оріенталистической литературахъ. Гутшиндъ обладалъ ею въ радкихъ разифрахъ, — — онъ всегда оставался полновластнымъ ся козявномъ. Вотъ почему онъ не разъявляяся, такъ сказать, верховнымъ судьей въ весьма сложных вопросахъ историческаго богословія и восточной исторів. В. И. Тураевъ, Очеркъ исторів изученія оннивійской древности (С. Петербургъ 1893), 73: «статья великаго Гутимида Phoenicia».—P. de Lagarde Purim (Göttingen 1887), 40 (A. v. G., der einzige Mann, der sofort Auskunft hätte geben können und dessen Wissen jetzt mit ihm begraben liegte) - Th. Nöldeke, (Tabari) Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden (Leyden 1879), 401, 403.406.413, . - W Wright Catalogue of the Ethiopic Manuscripts in the British Museum (Londou 1877), vi: As few persons know any thing of the chronology of Abyssinia. To upegasraercs a list of the Kings of Ethiopia - - compiled for me in 1873 by my friend Professor von Gutschmid of Jena, one of the most accurate and learned historians of the time.

<sup>°)</sup> Lipsius E, 112. «Doch muss die Geschichtlichkeit dieses Ansatzes [=auf 62 u. Z] dahingestellt bleiben».— Этотъ «62-й» годъ свидътельствуетъ прежде всего о недостатив научной ἀπρίβεια въ Липсіусъ: Гутпиндъ-накъ видно изъ его словъ-рашаетъ свой выборъ въ пользу 63-го года.

Липсіуса въ извъстнихъ предълахъ, т. е. въ главновъ и существенновъ, находить (какъ въроятно нашелъ би и А. ф.-Гут-шиндъ) безпочвеннывъ. Кто въ подобнихъ вопросахъ думаетъ иначе, чъвъ ф.-Гутшиндъ, тотъ долженъ πάντα κάλων κινείν обосновивая свое противоположное инъніе. Обстоятельная аргументація—обязательная дань уваженія научному авторитету знаменитаго тюбингенскаго историка.

П.

Прежде всего точная справка по существеннымъ пунктамъ для установки даты  $^{10}$ ).

<sup>10)</sup> Въ «бесъдъ» Севира, епископа нестеравескаго, даты переданы такъ: «и когда наступнать святый день единый [=воспресенье], то есть правдникъ славной паски (widu-l-fichi-l-magidi). — - «И погда наступия» вечеръ, бросняя его въ теминцу»-«И когда наступнио утро, собранись невърные» - «Таково было завершение его подвига добраго въ благословенный понедъльникъ, въ посладній день масяца фармути». Въ «проновади» Севира, епископа вшмунайнскаго: •н когда наступнать во едину отъ субботь день праздника паски Господа Христа (yaumu zidi-l-fichi) (въ этотъ годъ онъ примедся на двадцать девятый день оврмути, и въ тотъ же самый день быль также праздникь и у невърныхъ едодоповлонниковъ) -- -- . «И когда наступилъ вечеръ, отвели его въ теминцу». «И когда [вев] проснужесь и равсевно утро, собращось множество, и вывели святого изъ темнецы . . . «И собрали служетели нечистыхъ ндоловъ иного дровъ [для костра] на изста называемомъ «Ангеліовъ» [a]angiliun=то 'Аүүє́люч]» — — «А другіе говорили, что идоль Зевев посътиль убитаго сегодня челована».--Св. Маркъ скончался «въ посладній день египетскаго месяца оврнути, и это-осьное изъ налендъ ман. месяца римскаго, и онъ близовъ въ нисану, мъсину еврейскому». Bargès, \* 68. 69. 70. 72. 98. 99. 100. 101. - pp. 57-60. 86-89. - Въ арабскомъ предисловін мъ свангелію отъ Марка, которое издаль въ 1608 г. Peter Kirsten «по рукописи едва ли древиве XIV в.» и переиздаль P. de Lagarde (Die vier Evangelien arabisch, Leipzig 1864, ss. гу. у. читается: «и наступиль праздникъ пасхи, ъidu-lfiçhi, — — и скончался въ последній день фармути въ 14-й годъ царствовавія Клавдія песаря». Что св. евангелисть скончался ет понедпленикт, на другой демь паски, изъ «предисловія» не видно. -- Въ свіопскомъ синансаръ Aug. Dillmann, Chrestomathia aethiopica, Lipsiae 1866, р.19): «н вошель въ церковь въ правдиниъ дня восирессия, ba-basala sylata tynga'e, 29-го [дия] масяца магабитъ [=29. • аменотъ=25 марта] — — И на другой день wa-ba-sanita) — — въ конца дви онъ предаль духъ свой — — — . «29-е нагабитъ» вийсто «29. міявыя»—віроятно простая описка переписчика, дегко объясняєная тамъ, что вев абиссиям держатся мивнія Анціана (см. пр. 40), что Христосъ воскресъ 29. еаменотъ=25 марта. Сянаксарное сказание стоитъ во всякомъ 30.мінзья = 30. еармути; слідовательно разумівется «день воскресенія», т. е. паскя, 29. фармути.—Въ армянскомъ «айсмавурк» по чину тер-Исраедя, подъ 25 апраля, произ словъ, поторыя читаются выше въ текств, сказано: «[послв мученій въ день пасхи] бросили его въ темницу, и

VATICANUS:

n. 7. Έγένετο δὲ τῆς μαχαρίας έορτης του άγιου Πάσγα χαταλαβείν την άγίαν Κυριαχήν, ἐν ή χαί αὐτῶν Σαραπιαχή χωμασία.

#### Parisinus:

έ. δ. τὴν μαχαρίαν έορτην τ. ά. π. χ. την άγίαν Κυριαχήν Φαρμουθί xς' [corr. xθ'] πρὸ ώτκδ χαλανδῶν Μαΐων, τοῦτ' ἔστι 'Απριλλίου κδ΄, ἐν ols hy x.  $\alpha$ .  $\Sigma$ . x.

Parisinus:

#### HENSCHENIUS:

n. 7. Factum est autem nt beatissima festivitas nostra Paschalis, id est, Dominicus sanctus dies occurreret vigesimo mensis Parmuti, quod est VIII. kalendas Maii: quo tempore eorum Serapiaca agebatur celebritas.

### **J**αjσμαυουτγ:

и въ день св. пасхи (σβ ζατκιν) въ часъ литургін, въ [день, въ] который и они совершали свой серапіевскій праздникъ (ζ-σεραπιαχαν τωνν)".

VATICANUS: n. 12. Έχοιμήθη Dormivit autem οὖν ό - - εὐαγγελιστής Μάρχος -- μηνί Φαρμουθί, μηνί хат' Αίγυπ- [ ивсяпьопущень] κατά δὲ Ψωμαί- τίους Φαρμουθί λ', die tricesimo, ους μηνὶ 'Απριλ- κατὰ δὲ Ρωμαίους quod est apud juxta Hebraeos πρὸς τὰ [corr. Romanos VII autem λίφ χε', πρὸ ἐπτὰ] καλαν-kalendas Maii: decimo, Απριλλίφ κέ, imperii quarto κατὰ δὲ Ἑβραί-decimo. Νισαβρίων 005 [sic Par.] ἐπταχαιδεχάτη

è. β. Γ. T. K. βασιλείας Γαΐου Τιβερίου Καίσαρος.

HENSHENIUS: LAZIUS:

- - evangelista - -

δων Μαΐων, μηνί anno Neronis imperante Gaio.

# **J**αjσμαυουτχ:

"апръля 25, т. е. въ тридцатый день мъсяца египетскаго и въ шестнадцатый еврейского".

въ полночь ангелъ Господень — — И когда наступило утро — — — А другіе изъ язычниковъ говорили, что богъ Серапи (серапис) желаетъ въ громъ, [земле]трясенім и мраки прійти посмотрить въ день своего праздника, јачост тшис погој, на смерть вгого врага своего — — Онъ пострадалъ-, когда отъ воплощенія Христова прошло пятьдесять (sic) три года. Одни говорять, что смерть его посатадовала во времена Гаім и Юлія весарей, в другіе-въ осьмой годъ Нерона несари. — Цитую Јајсилоогу вот кагуг — — тег Ісгајевг no editio princeps (' Костачосновтов 1834 г. подъ редаждією Григора П'юштымальджывна. — Тэръ-Исраель, первый составитель айсманурка, спроцейталь въ вачала XIII в. Его айскивуркъ дополниль въ XV в. варданетъ Григоръ

#### VATICANUS:

υ. 10. Τὸ δὲ πληθος τῶν δυσσεβῶν ἐλλήνων πῦρ ἀνάψαντες εἰς τοὺς καλουμένους ᾿Αγγέλους, ἔκαυσαν τοῦ δικαίου λείψανον. Τότε—κατέβη λαίλαψ τις μεγάλη ἀνεμου καὶ ζάλη—καὶ ἐγένετο βροντῶν ἡχος πολὺς καὶ ὑετὸς ἔως ἐσπέρας —.— ἔτεροι δὲ διαχλευάζοντες ἔλεγον, ὡς ὅτι ὁ Σάραπις ἡμῶν τὴν ἐπισκοπὴν τοῦ ἀνδρὸς ἐποιήσατο σήμερον διὰ τοῦ γενεθλίου.

### HENSCHENIUS:

n. 10. Immanis autem multitudo gentium ignem succe[n]dentes in loco qui vocatur Adangelos 11), voluerunt reliquias sanctas comburere. Tunc—valida tempestas—procella venti—et tonitrua fuerunt gravia et imbres plurimi a mane usque ad vesperam — Alii vero deridentes dixerunt, quod beatissimus Serapis noster in sua hodie festivitate hunc virum voluit invisere.

**Деренцъ жлатскій, «дополина» неразсудительно, внесши ное что изъ недосто**вървыхъ в неполезныхъ источниковъ». Однако этотъ млатскій айсмавуриъ. притомъ въ редакціи еще болье поздней и вспорченной, выдержаль два изланія [въ Константинополь въ 1706 и 1730 г., CFNeumann, Versuch einer Geschichte der armenischen Literatur, Leipzig 1836, S. 221] z go XIX B. 6Mars въ умотребления въ армянской церяви. Лишь въ тридцатыхъ годахъ армянамъ посчастивнилось получить отъ тэръ-Киракоса, натоликося сиссиаго (въ Килини). рукопись (писанную ок. 1309 г.) подинивато айскавурка тэръ-Исраеди, и по ней быль издань этогь прологь въ 1834 г. Національное собраніе постановило язъять айсмавуряъ клатскій изъ употребленія во всёкъ армянскихъ церквахъ я монастырямъ и замънеть его новоизданнымъ теръ-исраслевскимъ. Всъ этд свъдънія-няъ «предисловія» редантора.-Подъ 5-10 августа въ айснавурнъ тэръ-Исраеля (II, 59-70) праздинкъ преображенія (ср. Хр. Чт. 1892, II, 619, ка) HOCHT'S THE HASSBEIR: «ajlanermoudiu», «фоламетноидии» (то и другое значить преображение) и «пајсаракетпондин» (-септлоображение), но не «тагбатар». Это повидимому нозволяеть составить изкоторое представление о «педостовървыхъ источникахъ, изъ которыхъ черпалъ Григорій жлатскій.

<sup>16)</sup> Cp. Lipsius, III, 336,2 [ucengo]-Dorotheos A (cod. Vindob.) π πευ υποεμο-Λοροσεα Chronicon paschale ποςυ 104 г. (cp. прим. 32): Έπὶ τούτου τοῦ Τραϊανοῦ καὶ (Vind. ἐπὶ—καὶ om) Μάρκος ὁ εὐαγγελιστής — [ἐπὶ δὲ τῆς βασιλείας Τραϊανοῦ ἐν 'Αλεξανδρεία add Vind.] κάλων λαβών καὶ συρεὶς ἀπὸ τῶν καλουμένων τὰ Βουκολίων [Vindob. καλουμ. Βουκόλου τόπων] ἔως τῶν λεγομένων 'Αγγέλων ἐκεῖσε πυρι κατεκαύθη Φαρμουθὶ πρώτη [leg. A΄, quod corr. in. Λ΄; Vind. Φαρμ. λ΄]. Эτα πορροδιοστь не лишена своего значенія. Длиныя οδυ οί 'Αγγελοι, τὰ 'Αγγέλων, указаны уже у Quairemère, I, 270. Во-первыхъ въ Τιμοθέου πρεσβυτέρου τῆς Μεγάλης ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως [посяв 578 г. οκ. 610] περὶ τῶν προσερχομένων τῆ ἀγία ἐκκλησία βυ πρεσσπαθεία περὶ τῶν τχισμάτων τῶν καλουμένων Διακρινομένων (Migne S.G. 86, 60) βυ κανεστεύ «ποθεστοί καὶ 'Αγγελίται καὶ 'Αγρελίται καὶ 'Αγρελίτα

- И такъ, акти говорять согласно,
- аа) что страданія св. ованголиста Марка продолжались два дня;
- бб) что онъ взять быль въ воскресенье, и следовательно скончался въ понедельникъ;
  - в) что онъ взять быль 29 фармути и скончался 30 фармути;
- гг) что воскресенье 29 фармути въ данномъ году совиадало съ христіанскою пасхою;
- дд) что христіанская насха совпадала въ этоть годь съ языческинъ праздниконъ σαραπιαχά; но и 30 фармути быль тоже праздникъ (τὸ γενέθλιον) Сарапи;
- ее) но на какой день еврейскаго м'всяца нисана приходилось 30-е фармути въ томъ году, показанія расходятся: на 16-е насана, на 17-е, на 18-е.

έχλήθησαν ύπο των έναντίων αυτών, έχ τόπου ούτω χαλουμένου 'Αγγελίου έν 'Αλεξανδρεία, εν ώ συνακτήριον έγοντες οι τα πρώτα εν αυτοίς φέροντες συνάγονται. Сльдовательно ивстность об "Аууслок около 610 г. называлась уже 'Аууслоу. Завсь ок. 542 г.. еще при Өсодосін, александрійскіе монофиситы постронди церковь, котория впоследствін получила для неже значеніе александрійскаго жаседральнаго собора. Когда ихъ напы-архісписновы рукополагались въ Александрів, хиротовія совершалась въ церкви 'Ауує́кіоу. Настолованіе моноонситскихъ патріарховъ совершалось въ Александрін последовательно въ три дня: въ первый день-въ церкви 'Аүүключ, во второй-въ церкви св. Микана, въ третій-въ церкви св. евангелиста Марка. Но «евангеліе» по-арабски называется «'al-'Ingil[un]», в церковь «Ангеліон» уже въ 691 г. (при 41-иъ моноомситскомъ патріаржів Исаакі, при которомъ ее, когда она пришла уже въ веткость, возстановиль и великольнее украсиль [изий хартуларій Асацасій) носить наименованіе «п:-восуть которов у арабенихь писателей передается чрезъ «kanisatu-'l-bišarati», «церковь благоваствованія». И едва ли не ее аль-Макризи разумветь подъ вменемъ «kanîsatu-'l-rusuli» «церкви аносто-2083. - Kl. Schr. v. Av G. 2, 463. 501; Renaudot, 141. 151. 207; Renaudot, Liturgiarum orientalium collectio, Parisiis 1716, I, 415. 422 (no A6y-ab-6apaнату; EAmélineau, Histoire du patriarche copte Isaac (Paris 1890), 57; Ніstoria saracenica exarata a Georgio Elmacino. ed. Th. Frpenii (Lugduni Batavorum, 1625, fol. min.) cap. 17 fin. p. 84; Macrizi's Gesch. d. Copten (von FWüstenfeld), 57. 142. (араб.) 22.62.—Во-вторыхъ мастность «Ангеліон» у Renaudot, 141, обозначена достаточно точно: «in latere urbis occidentali loco qui Souari dicebatur. Apabu (Abulfedae descriptio Aegypti, ed. JD Michaelis, Goettingae 1776, p. 17. (apa6.) 21, n. 50; Edrisii Africa, ed. JMHartmann, Gottingae 1796, р. 356,а, слова Абдуль-Лятнов) въ знаменитостямъ Александрін причисляють и עמור אלסוארי, «ануду-с-савари», «начтовую коловну» (Samuel Scharpe's Geschichte Egyptens, deutsch von HJolowicz, revidirt und berichtigt von Ar Gutschmid, zweite Ausgabe, Leipzig 1862, 2, 197, 232), r. e. такъ называеную «помпееву колонну» въ честь ими. Діоклитівна. Этомъ

### III.

- А. ф.-Гутшиндъ допустиль въ своемъ "Спискъ" сдъд. преувеличенія и неточности при оцънкъ наличнаго научнаго матеріала:
- а) Оть "актовь" св. евангелиста Марка съ ихъ твердо заявленною "пасхою" великій учений—такъ сказать—аппеллируеть къ "актамъ, которыми пользовался Бароніо". Д'яйствительно, у Бароніо 12) сказано только:

<tandem dominico die, cum missam, ageret, gentiles in eum irruentes» etc;</p>

о "пасхъ" — полное молчаніе. Но вопросъ: откуда кардиналъ заниствовалъ предложенное имъ повъствованіе?

«Porro martyrii eius Acta paucis conscripta habentur in haec verba»,

заявляеть онь предо пов'яствованіемь, а есльда за нима пешеть:

«Haec ex Menologiis graecorum accepta, a latinis aeque probantur — — Beda ac etiam Adone — — ».

Слъд. Бароніо неправильно назваль свой источникъ "актами":

мамятникъ (подъ 31° 11' 12", с. ш., 29° 53' 24", в. д. Грин.), какъ извъстно (Mahmoud-Bey, Mémoire sur l'antique Alexandrie, Copenhague 1872, pp. 54-55; J. Murray's Handbook for travellers in Egypt, London 1880, pp. 121. 133; Meyers Reisebücher: Der Orient: Ägypten, Leipzig 1881, SS. 177. 180; H. de Vaujany, Alexandrie et la Basse-Égypte, Paris 1885, pp. 69-77. 66 [A6y-Xaanga Абдулдахъ вль Шами пряко навываеть ее «la grande colonne de Tell-es-Sourapi», seaukan koanna koama Cepanu]; Néroutsos-Bey, L'ancienne Alexandrie, Paris 1888, pp. 38. 72 и планъ, —не смотря на возражения Prof. HKiepert, Zur Topographie des alten Alexandria, Berlin 1872 (223 Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin Bd. VII), S. 12), отмичаеть центрь древняю Σεράπειον, поторый (Strab., IZ, 10, р. 795 Casaubon.) несомивано лежаль на западной оправив Александрін.-Въ ивсколькихъ саженяхъ къ юговостоку отъ діонянтівновой колонны находилось и Ауує́коу. Следовательно фактъ, что уже бездыханное тело св. евангелиста язычники притащили είς τους 'Αγγέλους н именно здесь разложили костеръ, показываетъ, что во всемъ этомъ сильно замещань фанатизмъ поклониековъ Серапи; эта подробность вполим гармонируеть съ показаніем актовь, что мученическая кончина св. Марка послыдовала въ праздникъ Берап:ахач

<sup>12)</sup> Caesaris SRECard. Baronii—Annales Ecclesiastici, ed. Aug. Theiner (Barri-Ducis 1864) p. 559 cf 563, нодъ annus Christi 64, n. 1: «coss. P. Mario Celso et L. Asinio Gallo» [сандовательно въ 62 г. но Р. Хр., не въ 64], n. 2.

эти "акты, вкратцъ написанные", въ дъйствительности взяты изъ "греческихъ минологіевъ", т. е. памятниковъ, въ которыхъ предлагаются всегда въ сокращеніи и неръдко въ сокращеніи неумъломъ извъстія древнъйшихъ первоисточниковъ. Напр. въ минологів ими. Василія II (975—1025 г.) 13) вивсто "пасхи" и "воскреснаго дня" стоитъ уже окончательно удобное по своей безцевтности "въ одинъ день"; но развъ это что нибудь доказиваетъ относительно древнъйшихъ актовъ?

- б) Гутшиндъ ссылается на древнъйшую рецензію актовъ св. Марка у Соллье". Уже Липсіусь 14) усмотрёль здёсь преувеличеніе: самъ Соллье не говорить ничего о древивищей рецензів. "Върно въ этомъ лишь то, —замъчаетъ Липсіусъ, —что день смерти Марка въ текстъ у Соллье обозначенъ быль правильные, чымъ у Хенсхена". Воюсь, что преувеличиваеть даже и Линсіусь. Дъйствительность-въ следующемъ: по изданному Хенскеномъ тексту 15), св. Маркъ почилъ въ четырнадцатый, decimo quarto, годъ царствованія Нерона. Въ commentarius praevius самъ Хенсхенъ принимаеть эту дату, 68-й годъ по Р. Х., какъ исторически правильную, ссылаясь на "anno Neronis imperii quarto decimo" актовъ и поясняя: "ita codex noster vetustus", повидимому тотъ саный, который выше у Хенсхена названъ "(codex) aliquis, jam noster olim Hollandicus".—Но болландисть следующей генерацін. Жанъ Ватистъ Солье 16), въ своей "диссертаціи" (отъ 1 августа 1708 г.) кръпко стоитъ за "восьмой годъ Нерона", т. е. 25 апрыл 62 г. по Р. Хр.; слыдовательно Хенсхень, съ его ученымъ авторитетовъ и изданными имъ актами, для Солье просто неудобенъ, и онъ доказываеть, поэтому, что авторитетъ "актовъ"--- не BEICOKATO CHOMCTBA.
  - аа) Во-первыхъ, -- говорить онъ, -- невавъстно, изъ какой рукописи

<sup>13)</sup> Migne, Patr. SG. 117, 421D: ἐν μιὰ δε τῶν ἡμερῶν διδάσκων παρὰ τὰν θάλασσαν, ἐπεβουλεύθη παρὰ τῶν εἰδωλολατρῶν. Cp. πραμ. 10, Kirsten-Lagarde.

14) Lipsius, 112.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) AASS, April. t. III, pp. 349A (п. 12, см. выше стр. 28). 345 С. 3440 (Сомм. пп. 6. 3).

<sup>14)</sup> AASS. Jun. t. V. pp. iv. \*3BCD. \*7D (nn. 12/233), Google

взялъ Хенскенъ свое "Neronis decimo quarto". Въ рукописи конца XV в. писанной Теодорикомъ Паули (Pauli), которою много (multum) пользовался Хенскенъ, сказано, что ев. Маркъ прибылъ въ Александрію въ 57 г., anno Christi lvii, но о годъ его кончини не сказано ничего, sed de anno obitus non meminit. "Я пересмотрълъ семъ рукописей, которыя находятся у насъ [въ библіотекъ болландистовъ въ Антверпенъ] въ наличности, в ни въ одной изъ нихъ "четырнадцатый годъ Нерона" не значится, но въ однихъ указано царствованіе Кая, въ другихъ—Клавдія".

66) Во-вторыхъ, акты противорвчатъ себв: евангелистъ схваченъ былъ язычниками "двадцатый день фармути" (следовательно 15 апреля) "VIII kal. Maji" (следовательно 24 апреля) въ день серапіакъ (следовательно 25 апреля).

Но никакого правильнаго рукописнаго чтенія єз замину неправильнаго "vigesimo die mensis Barmuti" Соллье не предлагаетт. Въ заключевіе своей критики актовъ, изданных Хенсхеномъ, Соллье говоритъ, что въ нихъ иного путаници, что и въ концѣ ихъ, п. 12, "recte trigesimus Barmudae, sed male Neronis imperii annus XIX indicatur". Но это "XIX" Соллье взялъ, какъ видно изъ аа), не изъ рукописи: это или описка или опечатка виъсто "XIV".

·Итакъ, Гутшиндъ, констатировалъ не существующій фактъ, когда усмотрель у Соллье, будто-бы въ рукописяхъ, девятний тодъ Нерона. Съ этой стороны принятий имъ "девятий" годъ не имъетъ ни мальйшей поддержки.

в) Слишковъ высоко ставитъ Гутшиндъ и научное значене диссертаціи <sup>17</sup>) Содлье: онъ "достаточно показалъ" (hat genügend dargethan), что "пасха" есть древнехристіанское наименованіе для каждаго воскресенья <sup>18</sup>). Нътъ! это просто сказать, но

<sup>17)</sup> ibid., pp. \*5—\*7 (nn. 23-32)

<sup>18)</sup> Sollier, правда, утверждаетъ что vir doctissimus Guilielmus Bonjour (Dissertatio de nomine patriarchae Josephi, Romae 1696, р. 45, Appendix altera) aliis etiam exemplis verisimile reddit accipi posse (слова пасха, пасхамый) de omni dominica. JMNeale (A History of the Holy Eastern Church: The patriarchate of Alexandria, London 1847, I, 8, note), повторяеть эту ссылку ве со словь ли Соллье? Мих диссертація Бонжура недоступна; сожальть о шезнакомства съ его «alia exempla» не вижу впрочемъ серьезныхъ побужденій.

очень трудно доказать. Содье полагаеть, что "пасхальное время" простиралось до пятьдесятницы, даже до субботы послё пятьдесятницы включительно, и слёд. всякое воскресенье въ этихъ границахъ будеть пасхальнымъ 19). А если угодно, и всякое другое воскресенье можно назвать, какъ воспоминаніе о воскресеніи Господа, можно назвать "пасхальнымъ праздникомъ". Въ подтвержденіе такого представленія дёла Солье указываеть на то, что вёдь и въ актахъ не сказано "Pascha", а сказано только "festivitatem nostram Paschalem".

Разглагольствія Солдье и всіхъ другихъ относительно "пасхальнаго времени" тоже не поправляють діла.

- аа) Христіанская древность <sup>20</sup>), если и соединяла съ именемъ "пасха" болье широкій смыслъ, то разумьла подъ нимъ лишь "пятнадцать дней", т. е. страствую и свытлую седьмицы, или—по точной терминологія закона отъ 7 августа 389 г. <sup>21</sup>) sacros Paschae dies qui septeno vel praecedunt numero vel sequuntur.
- 66) "Tempus paschale" въ древности на языкъ церкви и государства <sup>22</sup>)—называлось "pentecoste", пятьдесятища.

<sup>19)</sup> Съ такить рашеніенъ примерился и Тиллемонт (II, 512). «Ainsi il faut abandonner cette date du jour de Pasque—et nous contenter de dire — —». «И такъ должно отнаваться отъ этой даты «день пасли» и удовольствоваться такъ, что въ 68 г. 24-е апраля приходилось на одинъ изъ восиресныхъ дией пасхальнато времени, и по всей видимости на второе восиресень». По православной (зденевидрійсной) пасхалін пасха въ 68 г. приходилась бы на 10-е апраля. Это il faut nous contenter, въ симсле уташенія, конечно напоминаєть изассическое о́ифахіє вісту.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) «Quindecim diebus» въ словъ (XIX) бляж. Августяна въ недълю антинаехи, l. c. ap. *JBingham*, Origines sive antiquitates ecclesiasticae, l. 20, c. 5, § 1 (lat. ed. *JH Grischov*, Halae 1729, vol. 9 p.88.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) ibid. l. c. Cod. Theodos, 2, 8, 19, § 3 (ed. *GHaenel Bonnae* [1837] = Cod. lust. 3, 12, 6, § 3 (ed. *PKrueger Berolini* 1888).

Bingham, 1. 20, с. 6, § 1 (vol. 9 р. 120), гда особенно выравительные слова Tertullian. de idololatr. с. 14 («Ехсегре singulas sollemnitates nationum, et in ordinem texe: pentecosten implere non poterunt»; сладовательно Pentecoste не однивымить десельй день, а вса 49 [resp. 42] дней но пасха [resp. по антинасха]) и: de bapt. с. 19 (Diem baptismo s o lle m niore m pascha praestat, ех in de pentecoste ordinandis lavacris latissimum spatium est), и въ томъ не смысла Сод. Тheod., 15, 5, 5 отъ 1 оевр. 425 г. («Dominico [— во всякое восиресенье] — — разсћае е t i a m et quinquagesimae diebus — — omni theatrorum — volutate — denegata»). Педвля, на поторой бываеть правд-

вв) "Пасхальныя посланія" святителей александрійскихъ представляють висшій, ръшающій авторитеть въ данновъ — лексическовъ—вопросъ какъ потому, что въ своихъ сортаютихаї стіотодаї паши александрійскіе говорням ех ргобеззо языковъ технически точнывъ, строго выработаннывъ, такъ и потому, что греческіе акты св. Марка — это вполит ясно для всякаго сколько инбудь разумъющаго діло—памятникъ истичню александрійскій. "Пасхальныя посланія" свв. Асанасія в. и Бирилла сохранились въ достаточновъ количествів, схема ихъ заключеній нензивина почти стерестипно, такъ что относительно termini technici сомивваться не приходится <sup>23</sup>). Съ понедільника страстной неділи начинаются святая седьмица великой и спасительной пасхи; въ великую субботу позднивь вечеровъ вірующіе разрішають пость — прино-

никъ преполовенія, въ прав. 20 автіохійскаго гобора обозначаєтся μετά τήν τρίτην έβδομάδα τῆς έορτῆς τοῦ πάσχα, ώστε τῆ τετάρτη έβδομάδι τῆς πεντηκοστῆς, въ прав. 36 (38) апостольскомъ коротко τῆ τετάρτη έβδομάδι τῆς πεντηκοστῆς. Ср. Nicaen. I, can. 20; Eus. vita Const. 4, 64.

<sup>28)</sup> Βοτό μαυρ. ποπειτό homilia paschalis XIX cb. Κυρμμια πα τοχό сессенаго всеменского собора, 431-й (Migne, Patr. SG. 77, 837A, p. 257: «(ἀρχόμενοι) τῆς ἐβδομάδος τοῦ σωτηριώδους ΠΑΣΧΑ ἀπὸ ἀκτωκαιδεκάτης τοῦ Φαρμουθὶ μηνὸς [13. anp., ποπεμμιαμικό ετραστιοῦ περίλμο, περιλύοντες μὲν τὰς νηστείας τῆ τρίτη καὶ εἰκάδ(ι) τοῦ αὐτοῦ μηνὸς [18. anp., περικόοντα], ἐσπέρα σαββάτου, κατὰ τὸ ἔθος, ΈΟΡΤάζοντες δὲ τῆ ἐξῆς ἐπιφωσκούση ΚΥΡΙΑΚΗῖ, τὴ τετράδι καὶ εἰκάδι τοῦ αὐτοῦ Φαρμουθὶ μηνὸς [19. anp. πασκα], συνάπτοντες ἑξῆς καὶ τὰς ἐπτὰ ἐβδομάδας τῆς άγίας ΠΕΝΤΗΚΟΣΤΗΣ.

Такъ же выражался въ своихъ пасхальныхъ посланіяхъ и Асанасій в., и переводъ съ сирскаго след, строкъ его 3-го (на 331 годъ) посланія можеть служить комментаріемъ на посланіе, писанное ровно сто літь спустя св. Кирилломъ. «Затвиъ вступлемъ мы 10. оармути [5. апрвля] и во святую седьницу великой паски. Въ это-то время, возлюбленные братія, надлежить подвиваться, урубован, въ модитважъ усиленныхъ, въ поств и бавніяхъ, да возможемъ честною провію номавать посяки, простабає, наши и убъжать отъ погубляющаго. Затвиъ 15-го оврнути ивсяца [10. апрвля] им успоконися [отъ поста, отдожнемъ], слыша въ вечеръ субботы отъ авгеловъ: чио ищеме живаю съ мертвыми? воста бо. А непосредственно веледъ затемъ встрачаетъ [пріемлетъ] насъ и великая едина отъ субботъ-я разумъю 16-е того же мъенца сармути [11. апръля, паска въ 331 г.], -- когда воспресшій Господь нашъ неръ въ блежнивъ даровалъ намъ. Празднуя же такъ, по волъ Его, присоединивъ затанъ (έφεξης) но святой единой отъ субботь и семь седьмицъ цятьлесятницы». WCureton, The festal letters of Athanasius, London 1848, pp. 31. 32 [TERETE]. FLarsow, Die Fest-Briefe des hl. Athanasius, Leipzig-Göttingen 1852, S. 76 [измеций переводъ]. Migne Patr. SG. 26, 1376BC. — И до нынъ

инить благословение клебовъ и вина въ великую субботу после литургін н долгь екклисіврхв импьти опаство, да егда скончавается литурыя, будеть чась вторый нощи. По сых поръ паска — не праздникъ, а строжайшій пость. Но завтра, прелъ утренникъ разсвътомъ воскреснаго дня, встретить върующихъ радостный праздника св. насхи, ή έορτή του άγίου πάσγα, единственный праздначный день пасхальной седьмецы. Отпраздновава его, върующіе оканчивають и цасхальные дии. Но къ празднику пасхи оне сряду же присоединяють 49 праздинчныхъ дней, семь сельницъ св. пятьлесятници. — Следовательно Солье строить воздушные замки, когда тонко противополагаеть будто бы эластичное festivitatem paschalem строгому разска. Дъло стоитъ какъ разъ наобороть: то пасуа въ 6 случаяхъ изъ 7 означало би страстную недвию; ѝ έορτ ѝ τοῦ πάσγα означаеть исключетельно одинь и единственный день, — первый день св. пасхи въ современномъ употребленіи этого слова.

гг) Уже по клинатическимъ условіямъ въ Египть нельзя было забыть точной терминологіи свв. папъ александрійскихъ, по которой съ понедъльника нашей пасхальной недъли начинается уже пятьдесятница <sup>24</sup>). И копты и муслимы въ Египть и до сихъ поръ

въ контенить богослужебныхъ инвгахъ (напр. въ хата μέρος) наша недъјя о Оомъ называются «первымъ воспресевьемъ въ пятидесяти дняхъ», наша недъя о слъпомъ «пятымъ воспресевьемъ въ пятидесяти дняхъ» (Ма. 58. 62, ср. Хр. Чт. 1893, I, 181), слъд. — тү хоргахү а' (гевр. є') түс печтухостус, коти недъяя о Оомъ танъ назывнется также и «правдиякомъ границъ» въ смыслъ вашего ачтикасуа. Ср. не забытое и у насъ у несопечтухосту, «преполовеніе пятьдесятицы» [не пасхи], и печтухостаргом, названіе цвътной тріоди.

<sup>24,</sup> MVansleb, Novelle Relation d'un voyage fait en Egypte en 1672 & 1673, Paris 1677, p. 36 («Опо [время «le Camsins, которое мы навываем» le temps Paschal»] начинается въ понедъльнить после наски коптовъ и продолжается до понедъльника после нахъ патьдесятницы»). JMHartmann, Erdbeschreibung und Geschichte von Afrika: Das Paschalik Aegypten, Hamburg 1799, SS. 46—52; ABClot-Bey, Aperçu général sur l'Égypte, Bruxelles 1840, I, 86 («Въ Египтъ народъ въритъ, le peuple croit, что кансинъ начинается наждый годъ регулярно на другой день наски. Но это ошибка. Паска не во всъ годы приходится на тоже самое время; камсивъ же начинается—правда, періодически, но въ неопредъленые дни, — около равноденствія»). — EWLane, Anaccount of the Manners and Customs of the modern Egyptians London 1846, III, 124—125, ch. ххуі («Замъчательно, что муслимы въ Египтъ соблюдаютъ нъ-

върять, что дни 'al-хатаяїп, "пятьдесятки", когда дуеть тяжкій южний вътерь 'al-тагіяї (видино оть копт. µарпу, Юменый Египеття, Опеанда), обыкновенно называемый путешественниками хатаяїп, — начинаются съ понедъльника свътлой недъли и кончаются въ самый день пятьдесятницы. Арабское хатая значить пятьдесяти. Несомивно и подъ названіями аль-хамасинз и хамсинз скрывается или понятіе пятьдесять или понятіе пятьдесятница. Но хамсинз дуеть около времени весенняго равноденствія, върніве, за очень різдкими исключеніями, послю весенняго равноденствія, и никогдя не продолжается до 49 дней сряду. Среднить числопъ въ пілый годъ хамсинъ дуеть около 12 дней, а во дни аль-

1867, 10. марта (14. •аменотъ). Нау-рузъ ус-сумпани. Шамму-п-насимъ ученыхъ, des Ulémas.

- 16. апръля (21. •армути). Паска
- 17. апръли (22. фармутв). Шамму-н-насымъ народа,

du peuple.

Digitized by Google

воторые обычан, релегіознаго или суевфриаго свойства, въ извъстиме для по комтскому церковному календарю. Такъ, оне полагаютъ, calculate, что періодъ *САЗ-МАНИС*ИИЗ, КОГДА ВОРЪДКО ДУСТЪ ГОРЯЧІЙ ВОЖВЫЙ ВЪТЕРЪ, НАЧЕНАСТСЯ ВЪ ДОВЬ, непосредственно следующій за контских правдникомъ пасхальнаго воскресенья, в комчестся въ день пятьдесятияцы; промежутокъ въ 49 дией. Въ первый день аль-жамсына собыюдають обычай Šammu-'l-nasim (т. е. «подыщать зеевромъ»). Равиниъ утромъ въ этотъ день многіе, особенно менщины, толкуть луковицу в нюхвють ес. До полудвя въ этоть день многіс изъ жителей Канра верхомъ ван пъшкомъ отправляются на небольшую прогудку за городъ, или же ъдутъ на доджахъ, обыкновенно къ съвсру, «подышать воздухомъ», который въ этотъ день, какъ они увърены, имъеть удивительно благотворное [прооклактическое противъ ожидаемыхъ марисы] дъйствіе. Многіе за городомъ или же на ръкъ и объдають. Въ 1834 г. пришлось имъ въдаться совериъ не съ зеспромъ: дуль бурный горячій вітерь, вздынавшій клубы пыле, и все-таке многіе, considerable numbers, не смотря ни на что, вышли за городъ «подыщать анвасимомъ». Ученые, ъulama, справляють свой «шамму-и-насимъ» въ опредъденный день солнечнаго года — въ naw-rûz, т. е. персидскій новый годъ»). Murray's Handbook, 212 («Шамму-н-насым»—большой (a general) и весьма порумерный праздникъ, справляеный въ пасхальный понедвльникъ коптской церкви. Египтине верхъ сословій отправляются за городъ или въ сады» и т. д.). Изъ Almanach pour l'année 1583 de l'ère copte [29. авг. 1866—29. авг. 1867], traduit de arabe par E Tissot Bu ero Étude sur le Calendrier copte et ses éphémérides (Alexandrie 1867), 14. 17, беру савд. даты:

хамасинз—около 8 дней <sup>25</sup>). Следовательно съ чисто метеорологической стороны неть наличнаго основанія назвать эти дни—
аль-хамасинг и этоть ветерь хамсинг, если проязводить эти
слова прямо оть хамсунг, пятьдесять. Арабань и на мысль не
пришло бы понятіе пятьдесять, если бы копты и греки не привыкли есть дни оть пасхи до пятьдесятницы, когда обыкновенно
дуеть "енвандскій ветерь", аль-мариси, называть пятьдесять
ницею, ў теутухосту. Этоть церковный терминь и перенесень
здёсь на метеорологическія явленія. Удушливый хамсинг закрыпиль лишь въ памяти египетских христіанъ древнецерковный смысль

<sup>26)</sup> Clot-Bey, I, 92—97. Въ Канръ хансинъ дулъ слъдующее число разъ въ прегоріанскіе мъсяцы (пасху и пятьдесятинцу прибавляю я и, разумъется, по-воліански]:

| Годы. | Hacka.      | Пятьдесят-<br>нвцв. | Мъсецы. | Сколько<br>равъ? | Хаисинъ<br>въ годъ.     | Во ден зав-<br>хвийсниъ. |
|-------|-------------|---------------------|---------|------------------|-------------------------|--------------------------|
| 1835  | A7          | Мая 26              | май     | 3                | )                       |                          |
| •     |             |                     | октябрь | 2                | 5                       | 3                        |
| 1836  | M29         | Mag 17              | aupžis  | 8                | í                       |                          |
| •     |             |                     | май     | 5                |                         |                          |
|       |             |                     | овтябрь | 1                | <b>)</b> 18             | maxim. 13                |
| ,     |             |                     | ноябрь  | 3                | 1                       | 1                        |
| •     |             |                     | декабрь | 1                | J                       |                          |
| 1837  | <b>A</b> 18 | In.6                | мартъ   | 4                | 1                       |                          |
| ,     |             | }                   | ans dus | 6                | 3 13                    | 3                        |
| •     |             |                     | май     | 3                | )                       |                          |
| 1838  | <b>A</b> 3  | Mas 22              | жартъ   | 1                |                         |                          |
| • }   |             |                     | апраль  | 11               | } 15                    | maxim. 14                |
| •     |             |                     | wat     | 3                | )                       |                          |
| 1839  | M26         | Мая 14              | январь  | 1                | )                       |                          |
| •     |             |                     | •евраль | 2                | 3.7                     | maxim. 4                 |
|       |             |                     | апръль  | 3                |                         | maxim, =                 |
| •     |             |                     | най     | 1                | )                       |                          |
|       | ого въ 5    | 48Tb                |         | • • Digiti       | 58<br>ed by <b>11.6</b> | maxim. 37                |

слова "пять десятница". Если бы поздивите европейское понятіе 1 е m р п s р а s c h a l е было извъстно и употребительно и въ древней церкви Египта, конечно и эти 49 дней египетскіе арабы называли бы не пятидесятками, а пасхальниками, и этотъ вътеръ не "хатвіп", а "fiçhi".

Мои заивчанія противъ Соллье оставили не то впечатлівніе въ благосклонномъ читателів, если онъ не опівниль въ ученомъ іскумтів зоркато наслівдователя-микрологиста.

Соллье подмётняъ различіе между «festivitatem paschalem» и «pascha». Поняль его онь неправильно, но это различие престветельно существуеть. Ήν γάρ τοῦ σωτηρίου πάσχα πανήγυρις 26), когда влуріане убили св. Протерія ante triduum paschae, quo coena Domini celebratur, въ великій четвертокъ 28 марта 457 г. 27). Слёдовательно даже и σανήγυρις но одно и тоже, что ή έορτη, въ устахъ египтивина! — Wa-saba kona zvlata bazāla hosāznā, hama Kirs bābā — wa-mota ba-zylata hamûs za-fyšyh, 'ama-x'-wa-e' la-warya magâbit: wa-'i-ry'ja bazâla tynš**á'e-hu qydyst za-'Ygzi'yna 'I**jasus Krystos <sup>28</sup>). «H насталь день правденка осанна [въ недёлю ваій 642 г.], ваболёль Каръ папа [аввестный моноведить, патріархъ александрійскій]», отъ сельных огорченій и постоянняго плача, писсентеріею «и умерь ті ήμέρα πέμπτη του πάσχα, τη πέμπτη και είκάδι του φαμενώθ μηνός [ΒЪ ΒΟΙΙΚΙΙΚ четвертокъ 21 марта]: и не увидель онъ святого правдника воскресенія Господа нашего Інсуса Христа». Паска въ 642 г. была 24-го марта 28.фаменоть. И вдёсь «пасха» въ устахъ египтивина --ие то, что разумнемъ подъ паскою мы. «Дии» (ήμέρα, ъylat) «пасприходятся на страстную неділю; «правдникъ» (ή є́ортή, basål) пасхи есть светлое Христово воскресеніе.

Сврупулезность микрологиста, конечно, еще не ручательство за успехъ въ хронологическихъ изследованіяхъ; но такъ называемая "широта взгляда" въ этомъ случае почти наверное предвещаетъ неудачу, Въ подобныхъ работахъ надежнее идетъ тотъ,
кто оцеживаетъ даже и комара, чемъ тотъ, кто вооружившись
только смелимъ Eh bien, Now, Well и т. п., глотаетъ верблюда.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Слова взъ посланія огипетскихъ епископовъ у Evagr. h. e. 2, 8, p. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Liberat. c. 15.—Xp. 4r. 1885, I, 38,1; Av Gustschmid, Kl. Schr. 2,451.

<sup>20)</sup> Zotenberg, Chr. de Jean de Nikiou [eranerexaro enacrona], ch., 120, pp. 215. 458.

Соллье—величина не изъ зауряднихъ: за это ручается уже отношеніе къ нему ф. Гуттинда. Результать, къ которому пришелъ ученый ісвуить въ своей Dissertatio fundamentalis, не излишне предложить здёсь къ свёдёнію.

Солью, не къ вигодъ для дъла, способенъ билъ не только внимательно подмечать детали, но и игнорировать существенное въ вопросъ. Слова Евсевія, скопированныя Іеронимомъ: "въ осьмой годъ Нерона 29), стали для него словно фетишемъ: въ нихъ онъ видитъ самое надежное историческое изв'ястіе. Формально такой взглядъ совершенно правиленъ: но при этомъ совсемъ опущено изъ вниманія, что Евсевій, поставившій пов'яствованіе о тіхь, "которне, тудіхог, въ различныя времена кровію и мученіями за въру Христову совершили свой подвигъ", одною изъ существенныхъ темъ своей "Церковной исторін" и документально сказавшій о мученической кончина апостоловъ Іакова Заведеева, Петра и Павла, Іакова, брата Господия,ни однимъ словомъ не выказываетъ, что ему извъстно преданіе александрійской церкви о мученической кончині евангелиста Марва <sup>30</sup>). Савдовательно о первоначальной исторіи александрійской церкви "отепъ перковной исторіи" имълъ свъдънія довольно скудния — видимо только списокъ опископовъ александрійскихъ отъ Анніана до Юдіана видючительно съ отивтою, сколько леть каж-**ΜΗΝ ΗΝΉ ΗΝΉ "Η** ΜΟΠΟΙΗΝΙΉ CIVEOHIO", την λειτουργίαν ανέπλησεν, н по этой сумы выть уже самь Евсевій попитался висчитать, въ какой годъ и при какомъ императоръ каждому изъ епископовъ "вручено было служеніе" <sup>21</sup>). Такая скудость данныхъ очевидно фантически понижаетъ до уровня вполив зауряднаго формально авторитетное показаніе (на двів же — арионетическую выкладку) Евсевія относительно "восьмого года Нерона". Стоя на этомъ словъ Евсевія словно на скаль, Солдье конечно понимаеть, что

<sup>29)</sup> Cm. прим. 2.

<sup>30)</sup> Eus. h. e. 1, 1, 3; 2, 9. 23. 25.

<sup>31,</sup> Cf. Eus. h. e. 5, 22. 9.—Гутшиндъ, Kl. Schr. 2, 542. 543—Theologische Literaturzeitung 1880 Sp.77. 78, думаетъ, что даже и этихъ отмътъ въ спискъ у Евсевія не было. Но это уже впериритика. Куда—въ хронологическихъ вопросахъ—можетъ привести провозглащенная Гутшиндомъ (resp. Гарнакомъ) «causa sufficiens», показалъ ad oculos JBLightfoot, bishop of Durham, The Apostolic Fathers, second edition, London, 1889, II, 462. 463, 1. 469, 1.

по "актанъ" св. Маркъ скончался 30. фармути въ понедольнима, а въ 62-иъ г. по Р. Хр. 30. фармути 25. апръля приходилось въ воскресенье. Но онъ отлично видитъ, что и положеніе почитателей актовъ—не изъ блестящихъ: по православной (александрійской послівникейской) пасхалін, пасха на 24-е апръля приходится лишь въ 7-иъ, 18-иъ и 102-иъ г. по Р. Хр. 32). А ті ученые, которые предполагаютъ, что пасху въ то время праздновали по другому обряду (вычисляли по другинъ пасхалистическинъ началамъ).

<sup>23)</sup> Дипсіусь (Ш. 336-338. 340. 344. 345), говоря о деторатурномъ засвидътельствования антовъ св. Марка, указываетъ, что оне были извъстны и автору «пасхальной хроники», «писанной въ 670 г.» [пътъ, она написана посяв 1 сент. 629 г.— Migne SG. t. 92, 101—102, p.18Dind; cf. ASchaefer, Abrisz der Quellenkunde: 2-te Abteilung: Römische Geschichte bis auf Iustinian 12-te Aufl. besorgt v. HNissen, Leipzig 1885), § 128, S. 201-a Bapostho еще до 4 янв. 639 г.] и автору [псевдо]дороссевскаго текста А. инсавшему не новже половины VI в.-Что паскальная хроника» пользуется Doroth. A, видно меть прим. 11. «Трайачой» [псевдо]-Дороеея «по всей вівроятности испор» : чено жеть Гагов актовъ», ist wol aus Гагов verderbt [квтъ!]. «Пасхальная хроврка упомянаеть (о мученической кончинь св. Марка) подъ консульствомъ Свріана и Маркелла [разуньются SexAttius Suburanus II. MAsininsMarcellus, вонсумы 104 г. по Р. Хр.] въ годъ комчины Іоанна Богослова, Климента римскаго и Симона мананита». Но эта справка неполна. а) Имп. Нерва умеръ 25. ghb. 98 r. Imp. Nerva Caesare Augusto Germanico IV. Imp. Nerva Traiano Caesare II coss, а по «паскальной кронииз» Nerva Augusto [I]II. Rufo II :03S., т. с. 25. янв. 97 г.—А годъ 5544-й отъ сотворенія міра пропущенъ въ последовательном счете кроники. Следовательно ся отметы годова страдають путаницею, b) Первое извъстіє подъ консульствомъ Сиріана и Маркелла гласить: «По вознесеніи Господа и Бога нашего прожиль Богословъ 72 года», чета την ανάληψιν-έτη οβ'. Такъ накъ, по хроникъ, Господь вовнесся 3. мая, «авдовательно въ 31 г. отъ Р. Xp.; то 72-й годъ по вознесения закончился правдникомъ вознесенія 18. мая 103 г., а начался съ 3. іюня 102 г. Константиноподецъ авторъ по всей въроятности преставленіе Іоанна Богослова подагаль 26. сентября, следовательно 102 г., подобно тому, какъ взятіе Герусвлена Титомъ (въ августъ 70 г.), по жроникъ, послъдовало άрхоμένου τεσσαραχοστού έτους της είς ούρανούς αναλήψεως του Κυρίου, «Βъ началь 40 ro roga отъ возносенія». Но если 40-130-70; то 72-130-102 му году отъ Р. Хр. А такъ вавъ-въ принципф-годъ «пасхальной хроники» начинается съ января мъсяца (ср. 602-603. 606-607. 610-611-612. 614 гг. отъ Р. Хр.). то и 30-е сармути, комчина св. Марка, подводится подъ 102-й годъ, очевидно помему, что лишь въ 102 г. христіанская пасха была (resp. могля бы быть) 24-го апрыля. Савдовательно Трайсуоб-не описка вивсто Гайов, а сознательная поправка даты, показывающая, что по меньшей мъръ въ половивъ VI в. въ актахъ св. Марка стояло уже показаніе, что онъ скончался на другой день паски. Никакіе (миньые) «акты» у Бароніо на такую глубокую давность васвидатель о ствованія и претендовать не могутъ.

не безпоколтся показать, по какить же именно основаніямъ ее праздновали тогда 24. апръля, nec quis iste [ritus], nec qualis esse potuerit. indicare curant. Сольье держится инвыія, высказаннаго его "учителенъ", Д. Папеброховъ: св. евангелистъ былъ жертвою языческаго фанатизма, вспыхнувшаго по случаю языческаго большого праздника, серапіакъ. И Соллье думаеть (поп absurde putabimus incidisse), что въ первоначальной записи актовъ, in antiquioribus scriptis, шла ръчь только о мученической кончинь евангелиста во время великаго торжества; а последующій читатель, imperitior nonnemo, не понявъ, что это торжество было языческое, истолковаль его въ смыслъ христіанской насхи и своимъ комментаріемъ интернолироваль первоначальный текстъ. Соллье въ особенности противъ 68 года; съ 63-иъ (25 апръдя въ понедъльникъ) онъ готовъ бы помириться, но не усматриваетъ никакихъ наличныхъ основаній предпочитать его 62-му. По актамъ, коночно еванголестъ скончался въ понодъльникъ; но въ этомъ пунктъ они сами себъ противоръчатъ: и воскресенье совпадало со днемъ серапіавъ и въ понедільникъ св. Маркъ скончался тоже въ день сераціанъ. А изв'ястно, что сераціани правдновали 25 апрізля.

Но всё свёдёнія объ этомъ сводятся къ одной строке венской рукописи, содержащей тексть такъ называемаго хронографа 354 г. за). Въ этомъ сборнике въ языческомъ календаре, оригиналъ котораго быль украшенъ Фуріемъ Діонисіемъ Филокаломъ, знаменитымъ каллиграфомъ папы Дамаса ("Damasis pappae cultor atque amator"), читается буквально следующее:

"c c VII Serapia"

т. е., а. d. VII kal. maias, 25-го апръля, въ день, на который приходится и воскресная буква с и нундинальная с, праздникъ Serapia. Календарь никоимъ образомъ не утверждаетъ, что это

<sup>38)</sup> Migne SL. t. 13, 679. Cf. Th. Mommsen, Über den Chronographen vom Jahe 354 (въ Abhandlungen d. philol.—histor. Cl. d. k. Sächsischen Gesellschaft d. Wiss. Bd. I, 557—561. 611. 570. 571), Leipzig 18:0.—Cod. Vindobon. 3416 писанъ въ концъ XV в. Самый календарь составленъ, какъ доказываетъ Моммсенъ, 340—350 гг. и ватъмъ очень непослъдовательно редижированъ вновь между 350—361 гг. Слъдовательно и внутренніе признаки указываютъ на царствованіе Константія какъ на время и первой и второй редакців этого календаря.

правднество только одинъ день и продолжалось <sup>34</sup>). При такомъ скромномъ объемъ свъдъній, сообщаемыхъ этимъ источникомъ, виъсто "vel acta falsitatis arguuntur", здравая критика должна би сказать: акти св. Марка иъсколько пополняютъ наши скудния свъдънія о Σератісаха́: этотъ праздникъ начинался не позже 29. фармути.

Такимъ образомъ, критика Солдье не оставила камия на камиъ въ хронологія актовъ ев. Марка: онъ скончался мученически не въ понедѣльникъ, а въ воскресенье, во всякомъ случав и не въ пасху и не на другой день пасхи, и схваченъ былъ язычниками не въ воскресенье, а въ субботу, и слѣдовательно не въ день серашакъ, если страдалъ два дня, или же—вопреки актамъ—былъ взятъ въ воскресенье 25. апрѣля, но въ этотъ же день и принялъ мученическую смерть. — Когда первою посылкою для такого погрома служатъ только слова "сс vii Serapia" и "бубоо»", то критика, достигшая такихъ результатовъ, ірѕо facto произнесла самий строгій судъ—надъ собою.

## IV.

Чтобы окончательно выяснить состояніе вопроса, инъ остается лишь предложить следующую пасхалистическую табличку для времени 60—72 гг. <sup>25</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Тиальмоть (t. 2, p. 512) инвисе противорачіе устрациеть коротко и просто: la feste de Serapis—est marquée—le 25 d'avril, au quel elle durois encore selon les actes.

<sup>35)</sup> Въ придагаемой (стр. 144) пасхальной таблица въ графакъ 5, 8 и 11 греческими буквами ( $\alpha,\beta$ — $\zeta$ —воскресенье, понедальника—суббота) отмачено, въ вакой день недвля приходится число мъсяца (А-апръля, М-марта), стоящее въ предшествующей графъ (4, 7 и 10). - Въ графъ 6-й іудейское 14-е нисана названо финтионымъ. Уже 60-й годъ выясняетъ, въ ченъ здвсь двло: есле 15-е несана приходится на 5-е апрвия, то разумжется 14-е нисана падаеть на 4-е апрвия. а не на 3-е. Но въ этехъ случаяхъ фиктиеное 14-е несана повазываетъ, что оно пришлось бы на означеный въ 6-й граов день (и песаха, 15-е нясана, на савдующий за нимъ день), если бы въ данномъ году въ календара не было примънено исключение, дехійя дрії—варії, о которомъ річь нике въ гл. У. въ тевисажъ 3. 4. 14. 15. 18. Гудейскій календарь—въ астрономическомъ отношенів токое превосходное произведеніе, что и до настоящаго времени дня іудейскихъ місяцевъ замічательно блезко соотвітствують истинному теченію луны; напр. въ настоящемъ 1893 г. іудейское 15-е нисана было 20 нарта, и ястивное полнолуніе въ Герусалим'я было 20 марта въ 9 ч. 39 м. чтра. По этому, въ вопросахъ о див, въ который исторически приходилась въ древ-

## пасхальная тавлица.

| 18 | t norrolyria  SCHRAN. SCHRAN.                                         | erqen ca                                                  | 24,318                | •             | 21,012       | * .              | 29,731<br>19,207          | 26,109                                        | 22,359       |
|----|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------|---------------|--------------|------------------|---------------------------|-----------------------------------------------|--------------|
| 17 | Истиным полиолунія  (В)  по В. SCHRAM.  (по мексадрійском меридіану). | éréque ca                                                 | 4,303                 | 12,064        | 19,353       | 9,051            | 28,060<br>17,673<br>6,034 | 24,771<br>13,789<br>2,925                     | 20,777       |
| 16 | acxalihba<br>frahega<br>Luna XIV)                                     | Paschales circuli<br>CARTHAGI-<br>NIENSES<br>(cz. 449 r.) | A 8<br>M 28           | A 15          | A 5<br>M 25  | A 13             | _                         | M                                             |              |
| 15 | Пасхальная<br>граница<br>(LUNA XIV)                                   | oisasaqque<br>An anoA<br>(.7 882 20)                      | A 8<br>M 28           | A 15          | A 5<br>M 25  | A 13             |                           | M M M 30                                      |              |
| 14 | паска                                                                 | Supp. Bom.<br>(cr. 298 r.)<br>Circ. CARTH.<br>(or 449 r.) | A 13                  | A 18          | A 10<br>A 1  | A 21             | A 6<br>M 29               | <b>KA</b> 28                                  | M 29         |
| 13 | culus TALIS                                                           | АжэаП                                                     | A 13<br>M 29          | M 91          | <b>A</b> 10  | M 17             |                           | M 25                                          |              |
| 13 | Laterculus Augustatus (cz. 213 r.)                                    | FORV XIA                                                  | A 9<br>M 29<br>(siet) | M 18<br>A 16  | A 6<br>M 26  | M 15             | A 3<br>M 23               | <b>MM 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3</b>                 | . <b>3</b> 8 |
| 11 | ія<br><b>лит</b> а<br>г.)                                             | ыгфуэн чиэД                                               | U10                   | <b>&gt;</b> - | J 10         | <b>,</b>         | U to }                    | - NO 10 P                                     | -v           |
| 10 | Hackalin<br>Munori<br>cr 222 r.                                       | TONY XIA                                                  | A 5<br>M 25           | A 13          | A 2<br>M 21  | 9 Y              |                           | A 13 25 2                                     |              |
| 6  | CB. II                                                                | АхолП                                                     | A 13                  | A 18          | A 10<br>M 25 | A 14             |                           | <b>AA</b> 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |              |
| 8  | калондарь<br>359 г.)                                                  | икфурн анэД                                               | ٦٠,-                  | <b>}-</b>     |              | <b>-</b>         | Nn.                       | - 82                                          | 8            |
| 7  | i <b>й</b> кало<br>ь 359 г                                            | (פסח) מו                                                  | A 5<br>M 24           | A 13          | A 22         | <b>A</b> 9       | -                         | M 26<br>A 14<br>4                             |              |
| 9  | Іудейскій<br>(съ З                                                    | -гэн факт.)<br>на факт.)                                  | A 3                   | A 11          | A 1<br>M 20  | 8                |                           | ► A M A A A A A A A A A A A A A A A A A       |              |
| 32 | равославная   равославная   равосладийская   раскалія                 | ньедэн аноД                                               | 10 B                  | A.P           | 10 ks        | ช                | m 10 a                    | 2. U w @                                      | r.O          |
| 4  |                                                                       | пасхальная<br>прания<br>(VIX AVUJ)                        | A 2<br>M 22           | A 10          | M 30<br>A 18 | A 7              |                           | A A A 4 4 12 4 4                              | <b>K</b> 21  |
| 3  |                                                                       | A X D A U                                                 | A 6<br>M 29           | A 11          | A 3          | A 14             | M 30                      | M 26                                          | M 22         |
| 2  | 88TOOLE (                                                             | Годы отъ Ро<br>Христова.                                  | 60<br>61              | 62            | 63<br>64     | 65               |                           | 69<br>70<br>70                                | 22           |
| -  | . Таль-<br>на.                                                        | Годы Нероня<br>бы, Веспасів                               | 17.7                  | МШ            | XX           | tiz <b>, d</b> b | XXX<br>XXX                | ₹ãδ<br>Og¦s                                   | H            |

Изъ нея видео, что учение не могли подыскать подходящаго года съ пасхою 24 апръля не потому только, что они прибъгали къ помощи лишь одной александрійской пасхалін. Какой бы изъ исторически извъстныхъ пасхальныхъ круговъ они не примънили, результать быль одниъ и тотъ же. Мало того: западные круги не

ности паска, -- справка съ јудейскимъ календаремъ не излиция. Cf. Adolf Schwarz, Der Jüdische Kalender historisch und astronomisch untersucht. Eine vom judisch-theologischen Seminar gekrönte Preisschrift. Breslau 1872. Швадив, повидимому получивний и астрономическое образованіе, 89—135, пишеть, 59.58 : «по иминишему іудейскому календарю. сячія, в сабдовательно и веб празднени, навначаются на одинь день рание. тамъ въ то время, когда новомъсячія освящали по наблюденію». «Пока масяпъ начинали съ момента, когда серпъ луны становится видимъ въ вечернія сумерии, новомъсячія праздновали всегда на однеть день поэже, чамъ въ настоящее время; потому что, если даже конъюниція наступила и вечеромъ, то луву можно было увидать все же только лишь (erst) на сладующій день но заходъ солица». Но, по мивнію Шварца, введенныя въ іудейскій календарь designation of the state of the древнею практикою. «И ны можемъ сивло утверждать, что въ большинстве случаевъ, in den meisten Fällen, даже синедріонъ, засъдавшій въ Іерусалинъ, ва основанін заявленій свихотелей наши праздники не могь бы назначеть на другіе дни, а не на та, на поторые они приходятся цо нашему календарю». Если въ последнихъ словахъ и чувствуется излишнее увлечение, то въ предшествующих оно находить вполна достаточный коррективь. — Насхальный 112-автній пругь св. Ипполита римскаго (грасы 9-11) есть самый древній изъ сохранившихся опытовъ христіанской пасхалін. Что онъ астрономически несостоятеленъ, это безепорный сактъ (ср. стр. 155 пр. 40); но-ез примими - нельзя считать невозножнымъ, что ито либо изъ пристіанъ III-IV, предполагал, что этоть пасхальный кругь ым древевищихь времень достоверень, попытался во вему высчитеть годъ смерти св. Марка. Кругъ св. Ипполита замъчательно эээсктенъ: а) его начало — истинно римсков: первый годъ круга (222-й) совиадаетъ съ первымъ годомъ царствованія якп. М. Аврелія Севера Александра. b) Въ этомъ году 14-е несана-полнодуние гудейское приходится на 13-е априля, idus apriles, т. е. на древнеримское полнолувіе, и истинное полнолувіе (Schram) въ Римъ было въ этотъ годъ 13. апреля въ 11 ч. 53 м. дия. с)Если же idus apriles=14. HECASA, TO GO ipso By STONY rogy kalendis januariis kalendis martiis lunae epacta пиlla, и 1. января и 1. марта совпадають съ 1. днемъ дунникъ мъсяцевъ. ф) 13. апръля было въ субботу, и это дало возножность св. Ниволниу на первомъ же году поназать жарантерную особенность его-общаго со встик западныму-возартнія на празденить пасхи: онъ не можеть быть ранње 16-го дня лувы, и поэтому luna xv воскресење 14. апрњия—не пасхальное: ή кириакі той пасха вазначева 21. апрыля luna xxii, и это самая повдняя пасжа, равно какъ 13. апръля есть самая поздняя паскальная граница, довуственны пругомъ св. Ипполита. Такимъ образомъ начало его пруга навъствымъ образомъ сопривасается съ комиомъ.—Остальные пасхальные дивлы, тоже все западные, заниствую изъ Bruno Krusch, Studien zur christlich-mit telalterlichen Chronologie: Der 84jährige Ostercyclus und seine Quellen, Leipzig

допускають и самой возможности, чтобы насха въ какой бы то ни было годъ пришлась на 24-е априля. По кругу Ипполита самая ранняя насха—20. марта и самая поздняя—21. априля.—Въ 343 г. на собори въ Сердики состоялось между александрійскою и римскою

1880. Графы 12.13: таблица на 1000 льть 213—312 гг., составленная ок. 250 г. африканцемъ (?) Августаломъ, въ основъ которой лежитъ древній 84-гатий кругь съ 14-гатиниъ saltus lunae. Krusch. 17—20 Грасы 14.15: Supputatio Romana (84-явтній кругь съ 12-явтникь saltus lunae) была въ оссиціальномъ употребленів въ рамской церкви при Льва в. въ 444 г. Крушъ возстанованеть этоть цинав на основании cod. Ambrosianus. H.150, IX в., въ основъ котораго дежитъ запись 467 г. SS. 49, 206, 62-64. 114.-- Кареагенскій компутисть (гравы 14. 16) писаль свое сочиненіе въ 455 г. Это новая (третья) редакція 84 летняго цикла. Krusch, 184—187. 138. — Кроме того Крушъ приводить еще, SS. 189. 20, пасхальную таблицу изъ cod. Remensis для 241-352 гг., - опыть поправки цикла св. Ипполята, составленный въ-243 г., и такъ навываемую цейтцскую таблицу, die Zeitzer Tafel, SS 117. 121-123, составленную въ 447 г. и обынкающую 447-530 гг.-Отличія сод. Remensis отъ датъ кареагенскаго компутеста следующія, въ графе паскъ 14-й: наска 62 г.-M21, 65 г.-A14, 68 г.-A10 и 71 г.-A7; въ графъ границъ-16-й, 62 г.-М17, 72 г.-М24; въ 60. 61. 63. 67 гг.-даты кареагенскія, для прочихъ годовъ-менъе на одинъ день (М24 и т. д. до А5).-Отанчія цейтцекой таблицы отъ нареагенской: для 70 г. допускается также возможность пасжи 22 апреля при пасхальной границе А18; въ графе пасхальныхъ границъ 16-й: 65 г.—А13, 66 г.—А3: во всв же проче годы пасхальная граница на два дня повже кареагенской (А10, М30 и т. д. до А8, М28).—Грасы 17 и 18 составлены по Robert Schram, Observator der k.k. österreichischen Gradmessung [нына проф. ванскаго уняверсятета?], Hilfstafeln für Chronologie, Wien 1883, S. 71. Полнолунія вявсь отмичены съ точностію только до получаса (о ченъ ср. стр. 169, пр. 62), следовательно минумы, получаеныя по втой таблица фазь луны, наченоть только ариометическое значение, ... Какъ известно гражданскій день, «селодия» нешего сознанія, мачинается съ утра (съ пробужденія отъ сна). Привычка къ 12-часовому счету представляеть то неудобство, что при-ROBETCE OTREVATE (ympa), «sevepa», «dns», «novu», ele «do nolydns», «do полуночи», «посль полудия», «посль полуночи», а когда дело идеть о ночи, то для полной ясности еще не излушие прибавлять «ва ночь съ субботы на воскресенье», «съ 1-ю на 2-е мая». Астроновы давнывъ-давно отделались отъ этоголишняго груза: они сумки двлять на 24 часа и часы считають подърядь. Птолемей въ своихъ таблицахъ началомъ (О времени) сутокъ настоящихъ (сегодня») и концомъ (24 часа 0 менутъ) сутовъ прошедшехъ (сечера») преняль самый полдень по среднему александрійскому времени. Последующів встрономы удержали этотъ пріемъ, только на мъсто средняго александрійскаго времени поставили-один (Schram, Oppolzer) среднее примешчекое, другіесреднее парижское время. Но такъ какъ манять 1-е мая на 2-е, субботу на воспресенье, вчера на селодия, въ саный полдень обычнаго гражданскаго 2-го мая психологически очень странно и практически неудобно; то въ 1884 г. ACTPOHONIN UDUHRAN UDERNOMENIE CHETATE ACTOROMENICALE CYTER CE NOAVночи по среднему тринвичскому времени. Это и есть «вселенскій день», «все(гезр. западнов) церковію соглашеніе на 50 л'ять относительно празднованія пасхи. Въ д'ятствительности и та и другая церковь еще до истеченія этого срока возвратились къ своимъ собственнымъ принципамъ. Но въ 349 г. по александрійскимъ принципамъ пасха

generia cuert browens. Weltzeit. O. Corrues. O Demeriart. Hornertart Ha вашингтонской конференція [1. октября 1884] относительно перваго мерикіана в вседенского времени (Приложение въ L-му тому Записовъ Императорской Академін Наукъ), С. Петербургъ 1885, стр. 13, 14. Ср. Отчетъ Пудковской Обсерваторів за 1878 — 79 г. въ Ж. М. Н. Пр. 1880 г. томъ ССЖ, 11. Такъ какъ въ вопросакъ често астрономическить конечно астрономамъ «и книги въ руки»; то, по моему крайнему разумению, удерживать ма геограенческих вартах собуденый «первый меридіан» оть Ферро» посла 1884 г. значить впадать въ тотъ коносрватизнъ, который называется уже отсталостью; а мечтать о сочинения «перваго ісрусалнискаго меридіана» можно мин по недоразумънію или по ложно понятой набожности. И недоразумънію нельзя не предложеть вопроса: чревъ какой пункть оно собирается вестя стой «первый веридіанъ. ? Чревъ центральную точку гроба Господия? Чревъ Голгову? Чрезъ антеменсъ главнаго престола въ храмъ воспресенія? Или чревъ пресловутый «пупъ вемной», вящшей географичности ради? Или наконецъ чрезъ жараму-шшариеъ, чревъ одинъ изъ рожиовъ дуны на иуполъ исчети куббату-с-сахра,--во вниманіе из віпронеповіданію государи страны? А недоумівающья набожность благоволить для себя отвътить: уже ли это будеть по-христіанскивводить въ науку нейтральную, существующую и для јудек и для муслима, обязательное памитовавіе 10 томъ, на что некрещенныть и возврѣть непозволательно», -- ставить храстілескую святыню мишенью для равнодушнаго небреденія. В-въ худшень случав-ножеть быть и для витенсивной ненависти со стороны иновардевь?].—Различіс въ счета часовъ гражданскомъ, праждемъ астрономическомъ и новомъ вселскомъ выясияетъ сляд. табличка:

| Обычный (гражданскій) счеть часовь и дней. | Астрономическій ко-<br>вый счеть (вашниг-<br>тонская конференція). Астрономическій<br>древній счеть (у<br>Птоденся). |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1893 г. 1-е января, 6 ч. утра              | 1893 г. 1-е янв. 6 ч. 1892 г. 31 деж. 18 ч.                                                                          |
| , , , 10 q. ,                              | у за                                                                             |
| 12 ч. (полдевь)                            | > > 12 ч.   1893 г. 1. янв. О ч.                                                                                     |
| э э 4 ч. вечера                            | • • • 16 ч. • • 4 ч.                                                                                                 |
| > > 11 ч. ночи                             | ·                                                                                                                    |
| ь съ 1-го на 2-е яв-<br>варя, 1 ч. ночи    | > 2, янв. 1 ч 1, янв. 13 ч.                                                                                          |

Въ дальнъйшемъ, въ тъхъ случаяхъ, гдъ я считаю обычнымъ гражданскимъ способомъ, я говорю о дляхъ, часахъ и минумахъ; а гдъ астрономически по методу Птолемея, какъ напр. въ граеъ 17.18,—я употребляю сигмы d[ies]. h[ora].m[inuta]. Звъздочки \* въ граеъ 18-й показываютъ, что въ данномъ году пасха въ мартъ мъсяцъ не могла быть.—Обращеніе съ циерами не сложно. Напр. въ 61 г. 22,975 даетъ: 0,975×24=23,40 и 0,40×60=24,00, т. е. апръля 22d23h24m; другими словами, по гражданскому счету полнолуніе въ Александріи было за 36 минутъ до полудня 23. апръля.

приходилась на 23-е апреля (28. фармути): Асанасій великій объявиль, что наска будеть праздноваться 30. фаменоть (26. марта), "потому что-поясняеть хефахасоч къ этому году-римляне откавались [праздновать паску 23. апреля]: нбо-по слованъ ихъони имъютъ преданіе отъ апостола Петра не переходить 26-го дня фармути [т. е. не праздновать паски позже 21. апреда] " зе). Что это "преданіе" римлянами создано ad hoc, понятно и безъ доказательствъ. Но фактъ остается фактомъ, что и въ Ш и въ IV и въ последующихъ векахъ на западе, а ножетъ быть въ некоторыхъ местностяхъ и на востоке, на 21-е апреля смотрели какъ на terminus post quem non праздника паски. Отсюда прежде всего слепунть, что показание актовь, что св. Маркь совершаль литурыю въ праздникъ пасхи 29 фармути, не могло быть выдумано. Для западныхъ это день невозножно поздній, какъ, напримъръ, для насъ представилось бы самоочевиднымъ абсурдомъ завёреніе, что когда-то въ XIX в. насху правдновали 1. мая. Александрійны же и другіе восточние были вообще слишковъ хорошіе компутисты. чтобы не понять, что въ шестидесятыхь годахь пасха александрійская (посленивейская) не могла совпасть съ 24. апреля. Въ этой положительно высказанной подробности, съ которою решительно не могуть примириться пасхалистическія выкладки, сохранилось истинное историческое преданіе, дійствительний факть, которий удержала христіанская намять на перекоръ разсудку. Тертулліаново критическое правило "prorsus credibile est, quia ineptum est,—certum est, quia impossibile est" здъсь находить полное приивнение. И не двусимсленно твердо стоитъ задача <sup>37</sup>):

Годъ: Его признаки:

x = пасха, 29.фармути, воскресенье

30.фармути, понедъльникъ, † св. Маркъ.

Никто этого x научно не разръшиль, потому что никто

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Cureton, 6, lvi; Larsow, 33. 50. Cf. Krusch, 73. 74; L Duchesne, La question de la pâque au concile de Nicée pr. Revue des Questions Historiques (Paris, 1-er juillet 1880) t. XXVIII, 42.

<sup>37)</sup> Опускаю 24. и 25. апрвия, какъ даты, въ устахъ александрійца меестественныя, о ченъ подробняє въ гл. VIII. Онв не тексть, а толкованію тексть.

перваго (a) признака «Пасха» не подмскалъ. Следовательно все писавине по этому вопросу, не исключая и Гутшинда, perdidere operam et atramentum.

## ٧.

Солье подошель къ настоящей двери, хотя и не могь открыть ее. Въ самомъ деле, по какому ritus совершали пасху александрійскіе христіане въ седьмомъ десятилетіи I века?

Приномнить то, что извъстно всемъ.

Апостоль языковь, твердый провозвестникь христіанской свободы, во ния ед писавшій: се аз Павелз глаголю ваму, яко аще обртзаетеся, Христось вась ничтоже пользуеть. Да никто же убо васъ осуждаетъ-или о части праздника или о новомъсячішть или о субботахь, — онъ сань говорить: подобаеть ми всяко праздника прядущій сотворити во Іерусалими и затычьне ранве 57 г. по Р. Хр. -- спвшить въ день патьдесятници бить въ Герусалинъ. А въ посланіи къ кориноской церкви, состоявшей далеко не изъ однихъ върующихъ изъ іудеевъ, осветивъ наступающій день праздника пасхи высокою истиною: пасха наша за ны пожерень бысть Христось, апостоль заключаеть: посему станемъ праздновать—съ опръсноками чистоты и истины <sup>28</sup>). А достопочтенный епископъ Поликрать ефесскій около 190 г. торжественно завърдать, что и апостоль Филиппъ, и его дочери, и евангелистъ Іоаннъ, "все соблюдали день пасхи 14-го" [инсана], совершали праздникъ "въ тотъ день, когда народъ отлагалъ клабъ", и св. Ириней подтвердиль, что его учитель, св. Поликарпъ смирискій, "всегда соблюдаль" этоть день "вивств съ Іоанномъ, ученикомъ Господа нашего, и съ прочини апостолами, съ которыми обращался 39). — Въ виду всего этого ужели хотя въ самой слабой степени въроятно, чтобы въ Александрін въ 60-70 гг. по Р. Хр. христіане совершали праздникъ насхи по какому-то особенному пасхальному кругу, а не по обычному іудейскому? Есть ли хотя

<sup>38)</sup> Γμπ. 5, 1. 2; Κοπ. 2, 16; Дππ. 18, 21 (δεῖ με πάντως τὴν ἐορτὴν τὴν ἐρχομένην ποιῆσαι εἰς Ἱεροσόλυμα; 20, 16; 1 Κορ. 5, 7. 8.—0 57. μπ. τ. cm. ESchürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi (2-te Aufl., Leipzig 1890), I, 484. 485, § 19 Anm. 38.

<sup>39)</sup> Euseb. h. e. 5, 24, 2-6. 16.

одинъ мотивъ—не допускать, что и св. Маркъ, подобно ев. Ісанну и прочинъ апостоланъ, совершалъ христіанскую пасху въ тотъ именно день, въ который александрійскіе іуден праздновали праздникъ опрісноковъ?

А если такъ, то и хронологическая задача получаетъ нъсколько новый видъ:

Года: Его признаки:

x = 15. нисана, 29. фармути, воспресенье

16. нисана 40)., 30. фаркути, понедъльникъ † ев. Маркъ Въ крайневъ случать ножно бы даже допустить, что признаки

Здась вать надобности ставить вопрось, научно неравращимый категорически: авторъ ди «пасхальной хроники» исказиль цифры въ этомъ прологъ Ососнив александрійскаго (писанномъ ок. 380 г. по Р. Xp.), какъ полагалъ van der Hagen,—или, наоборотъ, въ латинскомъ переводъ искажены пифры подлиннаго текста? Достаточно того наличнаго факта, что въ греческомъ стоятъ 13-e,14-e,16-e, въ датинскомъ же: 14-e,15-e,17-e. Тоже и въ актахъ св. Марка. Очень жорощо извіжство, что восточная (и влександрійская въ особенности) перковь св. паску разсматриваеть какъ осмысленную въ кристіанскомъ дукъ ветжозавътную паску, язъ індейской превращенную въ новозавътную, и потому правднуеть ее не рание 15. нисана. Наобороть вападная церковь во св. паскъ желаеть видэть только христіанскій историческій годичный праздникъ Христова воспресенія, и потому (стр. 145, прим. d) не допусваетъ правдвовать паску рание 16. нисана: если Господь претеривлъ престъ 14. нисана, то очевидно Онъ воспресъ 16. мисана; 15-го же нисана праздника паски не должно праздновать потому, что въ втотъ день Христосъ лежалъ еще во гроба. -- Изъ этого понятно, что кто следоваль александрійскимь (вообще восточнымь) воззрвніямъ, тотъ въ «паскв» видель 15-е нисана; для того на другой день наски (въ день кончины св. евангелиста) конечно было 16-е нисана. Напротивъ, кто держался западнаго мизнія, что пасжа есть 16-е несана, для того понедальникъ по паскъ мыслемъ только какъ 17-е нисана. Это-чтеніе cod. Parisinus. Наконець для того изъ западныхъ, ито, какъ переводчикъ «пролога» Ососега,

с — поздвъйшее толкованіе, такъ какъ 15-е инсана далеко не всегда приходилось въ воскресенье. Но это было бы уже произ-

следоваль повонившему минию, что Господь быль распять 15-го нисана, и воскресъ 17-го, -- понедъльникъ по паска былъ не представивъ вначе, какъ въ виде 18. нислид. Это-чтеніе у Lazius.-На первый взглядъ представляется серьевнымъ такое (возможное) возражение: въдь codex Parisinus содержить преческій токоть, а не *латинс*кій; ножно ли допустить яд**ьс**ь какое либо вападное вліяніе? Въ отвъть на это обращу внаманіе на то, что христіанскій востояъ в запавъ издревле различались не ТВиъ только, что паскалія построена была на 15. нисана у однихъ, на 16. нисана у другихъ, но и тъмъ, что по западному возарвнію Христосъ 25. марта (29. фаменотъ) пострадаль, в по восточному Онъ 25. марта (29. фаменотъ) воскресъ (Хр. Чт. 1892, II, 604,25). Cf. Epiph. haer. 50, :: εν οίς (Actis Pilati) έμφέρεται τῆ πρὸ ὀκτώ καλανδῶν απριλλίων [25, μαρτα] τον Σωτήρα πεπονθέναι - τινές δε τή προ δέχα χαλανбой априлліши [23 нарта] леточний (винівновъ) взглядъ последовательно проводится въ MLuHDiZb. Однако и въ Египтъ находились последо-BATCHE SAURHBRO BRITHMA: OCHE E OTHECTH HA CHCTB HEDEBONGHRA MATY BB Excerpta Latina Barbari, то остается безспорный египтания Ипподить однейскій (о которомъ наже). Замічательно, что мусульмане Калькаціанди и вль-Макризи, которымъ свъдънія о религіозныхъ понятіяхъ коптовъ сообщали конечно не египетскіе ісраржи, а міряне мителлагенты или визнісе духовенство, утверждають, что Христосъ пострадаль 25. марта. По Калькашанди, 20. марта входъ Господень въ Герусаламъ («праздникъ ваій»), 24-го «умовеніе вогъ», 25-го «пятокъ распятія». По аль-Макриви (20, \*6) Христосъ былъ распять «въ шестомъ часу въ пятнецу 15. нясана [по еврейски], или 29. оаменотъ или 25 [такъ нужно читать вм. 15].адара [по-сирски = 25 марта]». Это-прямо западное возэрные. - Ипполить, переправленный на позднийшій ладь переминою 14-го нисана на 15-е. Все это повидимому означаетъ, что за Анніавомъ шла только высшая египетская пвтеллигенція; масса же, начитавшаяся апокрафовъ, следоваль возвреніямъ св. Ипполита. При такихъ условіяхъ не только «17. нисана» въ актахъ св. Марка, но даже и «18. нисана», могло появиться съ Египпъ же. - Эти египетскія подивны дать русскій читатель благоволить не считать деломъ, слишвомъ для него далекимъ. Оню касаются и Россіи. Кто дастъ себъ трудъ просмотръть стр. 75, 76. 81, 84 «ПМВ», II, высовопр. Сервія, тотъ увидетъ, что между славянскими рукописими вдеть своеобразная борьба: хлудовскій стишной прологь 1370 г. полагаеть воскресеніе христово 25. марта, а № 51 святцы XVII в.)—1. апрыл. Эта борьба продолжается и до вына: воспресение Христово въ пролога отначено подъ 25 марта, въ следованной псалтери (которая опирается на целый хоръ рукописей XVII в.)-подъ 1. апръля. Что мевніе, поддерживаемое рукописями XVII в., есть новшество, читатель-полагаю-понимаеть и безъ равъясненій. Достаточно указать, что ровно 1000 леть прежде, въ VII в., 25-е марта за дель Христова воспресенія признають константинопольцы: авторъ «пасхальвой хроники» и св. Максимъ исповъдникъ; что Георгій, синкеллъ св. патріаржа Тарасія (VIII в ), и Георгій монахъ (ІХ в.) стоять за туже дату; что «историка — въкратив», по всей въроятности пересе хронографическое сочинение на славянскомъ языкъ (ркп. XIII в. № 262 по каталогу, листъ 263, у Горскаю и Невоструева подъ № 163), переведенное если не въ 894 г., то съ гревольнымъ упрощеніемъ задачи безъ принудительнаго основанія на то. Следовательно omne tulit punctum то решеніе вопроса, кото-

ческой рукописи, писанной въ 894 г., находить, что «потребьно юсть, крытымноми въдъти откло», что «вискръшение спса нашего ис. Ха. сна вжим.» было ски ке марта меца», и именно 25 марта 31 г. по Р. Хр. (какъ и по «пасхадьной хронив»); что въ Никита Сендъ въ полемическомъ трактатв противъ датинянъ по вопросу объопраснокахъ, писаннокъ въ 1112 г., уваренъ какъ неоспорямой истинъ, что «спасительное для міра страданіе Христа проврошло въ 5539 годъ отъ созданія міра [несомивнио=31 г. по Р. Хр.] изсяпа марта въ 23-й день, — — святое же воскресение было въ 25-й день масяца». (М. В. Чельцовъ, Полемика объ опраснокакъ, С.-Петербургъ 1879, стр. 188; на стр. 16,2 вм. суп и су, какъ видно изъ Ny и Ne-индиктовъ 3 и 5, нужно читать сути в сух=1110 и 1112, ср. тамъ же стр. 73).—Между тамъ рукочиск XVII в. утверждаютъ (какъ unum instar omnium или по крайней мъръ pluriтогит цитую, раскрывая титла, ркп. Кириллобилов. библ. № 495, по катал. сиб. дуж. авод. № 750), что «родися Господь нашъ Ійсусъ Христосъ, вявто, 5500, мъсяца декабря въ 25 день. впятокъ, 7 часъ дня. престися-влато 5530 внедваю въ 7 часънощи. распять бысть-вавто, 5533, марта въ 30. день впатокъ, въ 3 часъ нощи [Бълов. № 516. акад. кат. № 773, л. 29 об.: въ 6 час. дии]. воскресе - апрвия въ 1 день. внедвию въ 7 часъ нощи. вознесеся-нанебеса мая въ 10 день. вчетвертокъ, въ 9 часъ дни. Откуда позднія рукописи почерпнуля такія сведенія? а) Конечно не изъ Константинополя. Сравненію дать «25 декабря 5506 г. [вторникъ]-23 марта 5539» у Никиты Сенда съ показаніями «25 дек. 5500 г. пятница—30 марта 5533» устанавливаеть это съ очевидностію: недочеть 6 лать сь византійской точки аранія необъяснивь. б. Разумвется и не изъ самой Александріи, норуждьное воззрвніе которой абу-Шукръ Бутрусъ ибну-р-Рахибъ (Dillmann, Catal. codd. mss. aetphiopic. Musei Britannici, Londini 1847, p. 42, cod. 36, 18. 21) sopoteo copeyampyers: 5501 г. 25 дек. сторникъ, 5531 г. 6 янв. сторникъ, 5534 г. 23 жарта пятинца». Очевидно все годы въ следованной псадтири уменьшены на единицу. b) Это ведетъ повидимому въ простому ръшенію задачи: эти 5500, 5530 и 5533 могли яваться по недоразумично, всябдствіе того, что не поняла своеобразныхъ выраженій Анніана, приводимыхъ у Георгія синкелла. Затвиъ высчитали, въ накой день, по православной паскалін, пряходится паска въ 5533 г. по константинопольскому счисденію, т. е. въ 25 г. по Р. Хр., и такъ какъ въ эготъ годъ пасха дъйствительно получается 1-го апрала, то этимъ днемъ и замънили традиціонное 25-е марта. Но это объясненіе пельвя признать удовлетворительнымъ. аа) Невъроятно, чтобы поздніе греви или славяне осмилились отступить отъ традеціонной даты на основанів только пасхалестической выкладки, не имъя для 1 апръля опоры (хотя бы мишюй) въ показаніи какой нибудь древвей рукописи. бб) Ето допускаеть это невъроятное, тоть несомивано долженъ признать, что компутисть, произведшій такую реформу быль умь, если не свътлый, то по меньшей мъръ смъдый и смътливый и-последовательный. Такой человить конечно провирель бы и остальныя даты, и увидиль бы, что въ 5500 г. (10-мъ до Р. Хр.) 25. декабря было не въ пятинцу, в въ поисдвания, и въ 5530 г. (22 г. по Р. Хр.) 6. января не въ воспресенье, а во еторника. Следовательно и не своима умома дошли поздніе греки и славние

рое признаки абс удерживаетъ полностію. Спрашивается, следовательно: въ какіе дни въ данное десятилетіе праздновали "песахъ"

- а) инсколько строкъ въ переводъ съ южно-коптскаго изъ двукъ срагментовъ, повидимому относящимся къ двукъ бесъдамъ на рождество Христово, которыя принсываются св. Проклу, сп. «кизикскому», и св. Асанасію в. (FRossi, I Papiri Copti del Museo Egizio di Torino, vol. II, fasc. 2, Torino 1889. (Мет. d. R. Accad. d. Sc. di Torino, ser. II, tom. XL), pp. 61. 48, пота, и β) инсколько строкъ подлиннаго текста изъ сύντομος διήγησε, приведеннаго въ «наскальной кроник» (Migne SG., t. 92, 545. 548) предъ 5540 г.
- а) Рождество Господа нашего Інсуса Христа было ез 29. день мисяца хойакхі ез седьмомі часу ночи. Крестился Оні ез десятомі часу ночи. [sic/] ез 11. день мисяца тове. Взяли Его іуден ез десятый день мисяца пармуте [этотъ въглядъ—cf. Epiphan. haer. 50, 3; 51, 26. 31; 70, 12—обосновывается понечно на Исх. 12, 3] (ex conjectura: и распяли ез 14-й день) ез шестомі часу того же мисяца пармуте. А воскресь Оні изі мертыхі ез шесткадцатый день пого же мисяца пармуте ез десятомі часу ночи и явился ученикамі Своимі ез третьемі часу дня. Восшель на небеса ез 1-й день паоне [совершенно ошибочная дата!] ез третьемь часу дня.
- β) 'Εγεννήθη χοιάχ χη' [чит. хθ', если не предполагать, что авторъ считаеть дни не по перковному, а астрономически] ώρα ζ΄ τῆς νυχτός. 'Εβαπίσθη τυβὶ ια' ώρα ι' τῆς ἡμέρας. 'Εχρατήθη χαὶ ἐσταυρώθη φαμενώθ χθ', ἡμέρα τῆς σελήνης ιδ', παρασχευῆς οὐσης. 'Ανέστη δὲ ἐν τριημέρω φαρμουθὶ α', χυριαχῆς οὐσης, ώρα θ' τῆς νυχτός. 'Ανελήφθη παχών ι' ώρα θ' τῆς ἡμέρας.

Изъ сравненія α и β со сладованною псалтирью видно, что в) общій карактеръ ихъ-одинъ и тотъ же: та же претензія яко-бы точно опредвлить не только день, но даже и чась главивищихъ событій вемной живии Господа. b) Египетское происхожденіе аβ самооченидно: «краткое сказаніе» аналогично съ такъ называемымъ «Ипполнтомъ онвейскимъ», огниетскою поздаващею обработкою хроняки св. Инполета ремскаго. с) Относетельно с важно отматеть свъдующее: Христосъ, по этой ваписи, восиресъ 11. апраля (16. сармути); но такъ какъ, по православной, т. е. александрійской, пасхалін, пасха на этотъ день приходится въ 1 г. до Р. Хр. и затемъ только въ 62 и 73 гг. по Р. Хр., то очевидно, что подъ 16. епрмути запись разумветъ на болве на менве, какъ 16-е насана по-еврейски: мисяцы отождествляются суммарно. d) Взгладъ самого автора «пасхальной жрониви» противоположенъ «пратиому сказанию»: онъ вполна уваренъ, что Господь пострадалъ 23-го, воскресъ 25. марта и вознесся 3. мая 31 г. по Р. Хр.; и писецъ cod. Vaticanus пренаивно эти «29. •аменотъ, 1. •армути и 10. пахонъ» «краткаго сказанія» поясняетъ на полъ чревъ «23. марта, 25. марта и 3. мая». Не невозможно, что даже самъ авторъ «жрония» и не подозраваль, что эти египетскія даты означають «25. марта. 27. марта и 5. мая. е) Несомевено во всякомъ случав, что непонятное византійцамъ «праткое сказаніе» ходило въ VII в. по рукамъ у визавтійскихъ начетчиковъ; и читатель въроятно уже поняль, что енипетскій памятикъ еъ родъ «краткаю сказанія» объясняеть и новшество въ самдованной псалтири, «Египетская» мудрость среднесложнаго начетчика не простиралась дажно по внанія, что суммарно египетскій місяць зармути соотвітствуєть македонскому

до такой хронологія евангельских событій.—Какія вменно вліянія въ втокъ отразились, покажуть два сладующія выписки:

александрійскіе іуден? Отвъта, даже только *относительно* точнаго, невозножно дать безъ предварительнихъ "околичностей".

ксановку, еврейскому нисану, римскому апрадю, огипетскій пахонъ-македовскому артенисію, еврейскому івру, римскому маю и т. п. Напр. Полемій Свяьвій въ своемъ календарт въ 448-149 г. пишеть: Aprilis-vocatur-apud aegyptios Farmotin; - apud graecos Canticos. Maius-vocatur-apud aegyptios Pachon; apud graecos Artemisius. Hogy 26. abrycza, a. d. vii k. sept., ohy noмъчаетъ: post hunc diem apud aegyptios v dierum Epagomenos, tertius decimus mensis adjungitur (тогда какъ на дълъ 1-е епагоменъ = 24, августа), очевидно и не подозръвая, что 1-е «Thovis apud aegyptios» приходится не на 1. сентября, а на 29. августа. Особенно замъчателенъ следующій примъръ подобной неосторожной замъны различныхъ мъсяцевъ. Вселенсвій третій соборъ Eoec B ВЪ отврыяъ CROW 431 г. и въ тотъ же день низдожнаъ Несторія (дата перваго двянія: πρὸ δέχα χαλανδών ἰουλίων κ нα χργκω χοκγκεθγακω Γίνωσκε Γινωσκέτω: ἰουνίου μηνὸς τοῦ ενεστῶτος δευτέρα καὶ εἰκάδι. Mansi, IV, 1124A. 1228ABC. 1237В, ДВС. I, 491. 607. 608. 619. Между твиъ современный собору историвъ Сократъ увърветъ, что это проввощао 28. іюня (Socr. 7, 34, 12. тії είχαδι και όγδόη του ίουνίου μηνός). Χοροπο ΕβΒΕ ΕΤΕΟ, ΕΒΕ Ο Ο Ο Ο Ο Ο ΕΕΡΕΤΟΙ ΕΤΟ противорачіє: св. Кирилль въ посланіямъ къ египтинамъ датируеть это событів по-влександрійски: 28. пауни (посл. Проседоходись: «τη хата άλεξανδρείς όγδόη καὶ εἰκάδι τοῦ παυνὶ μηνός» π Εί καὶ πλατύτερον, epp. 23. 24 Aubert, Migne SG. t. 77; Mansi IV, 1229D. 1241D; HBC I, 611. 624; R Corpard, Buts nogo pyrame какой-то александрійскій памятнякъ, просто зам'яниль «пауни» бюнемь. Точно такъ же византійскіе начетчики ипполитово 27. марта — фарионді а приняли за 1-е априля, 5-е мая=тауюч і - за 10-е мая. Если же Христосъ «1. апрвия» воскресъ, то пострадалъ Онъ конечно 30. марта. f) Итакъ, показаніє рипп. XVII есть чистоє недоразумініє: подъ его покровомъ на ділів вводилось у насъ вульгарно-египетское или—что тоже – дреннее западное возврвніе, что Христосъ воспресъ 27. нарта, - возврвніе вполив несостоятельное исторически, не смотря на на вздорные «акты Пидата», ни на ораторскій паеосъ Тертулдіана. Астрономическія данныя позводяють сказать безпристрастно и категоричво: несомнично воскресение Христово было и не 27-го и не 25-го марта. g) Что подъ «1. апреля» кроется действительно возареніе Ипполетово (Исихій, Мідпе, SG, t. 52, 1057, повторяетъ «Ипполита», когда говоритъ, что μηνί Δχεμβρίφ χε ήμέρας, ώρα ς της ήμέρας έγεννήθη ο Κύριος) донавываеть — вовбудившее извъстное оживление въ ученой Германия—сообщение проф. Бонвеча (Theolog. Literaturblatt, 1892, № 22, Sp. 258; cf № 43 Sp. 503), что въ слав. ркп. моск. синод. библ. XVI в. по «Свъдъніямъ и замътнамъ» И. И. Срезневскаго, стр. 512, приписывается св. Ипполиту, спископу римскому и мученику, мивніе, что Господь сошель во адъ въ 5533 г., а родился 25. декабря 5500 г. въ пятницу въ 7. часу,-какъ это последнее-въ главномъ - утверждаетъ и хронограсъ 354 r. (Mommsen, Abhandlungen d. phil.-hist. Cl. d. k. sächs. Ges. d. Wiss, Bd. 1, Leipzig 1850, S. 618. .a. post Chr. 1. Caesare et Paulo. Hoc. cons. dn ibs xrc natus e viii kl. ian. d. ven. luna xv.; тогда какъ 25 декабря (пролептическое) въ 1 году по Р. Хр. приходится въ воскресенье). И въ свиомъ дват не трудно понять, какъ-въ поздевищей передвикъ-получилсь всв эти даты Кажется, довольно многіе у насъ, большею частію поставленные вдали отъ богатыхъ библіотенъ, интересуются рімпеніемъ вопроса о годі престной смерти и воскресенія І. Христа. Это — вопросъ боліве

Св. Ипполять утверждаеть только, что въ первый годъ земной жизни Господа [во 2-й годъ пасхадьнаго 112-летняго круга] 14-е нисана приходилось въ среду 2. аправи, а въ годъ крестной Его смерти [32-й г. круга]-въ патнину 25 марта (отматы написи: пр. Д. уш. апрец. Д. укуковоХ и пр. у. ха. апрец. S лавос Xp.) и что 1.й годъ парствованія Аденсандра Севера (222 по Р. Xp.) есть первый годь 112-автинго вруга. Вз какой мисяць и день Христось, по Ивполиту, родился, это ришительно неизепстно. Но для пованваших псевдониполитовъ разумълось само собою, что 25 декабря-рождество Христово, 6 января—прещеніе. Изъ надиси съ несомивнестію савачеть, что св. Ипподить подагадь, что Господь пострадаль и воспресь duobus Geminis coss, 782aUC, въ 29 г. по Р. Хр., а первый годъ (первая паска) Его земной жизни врижовится на 752aUC, на 2 годъ до Р. Xp. Оченино Ипподитъ подагадъ что общественное служение Господа продолжалось только одно люто Господне мріятно (Дук. 4, 19), что, вижя около 31 года отъ рожденія, Господь быдъ распять, -- ваглядь, для повдерёщемь псовдо-виполетовь вполет нопрісмленый. Истинное полнодуніе въ 29 г. по Р. Хр. было марта 1849h44m и апреди 16d17h12m (Schram), паска по вленсандрійсной паскалів-април 17. Тольно по несостоятельной пасхадін Ипполета можно было получить для этого года 14. мисана-25. марта и паску 27. марта. И такъ какъ по влександрійской паскалін паска 27. марта получалась лешь въ 1-мъ, 12-мъ, 91-мъ и 96-мъ гг. во Р. Хр; то очевидно, что только положившись на авторитетъ Ипполита псевно-ипполеты могля принять 27. марта (1. вармутя) за паску 29 г. по Р. Хр. Этот 1003 и служиль для их передилоко исходнымо пунктомо. Сунивруя отдельныя цифры хроники св. Ипполита, можно было (HGelser, Sextus Julius Africanus, Leipzig 1885, II, 22) получить тотъ результать, что Христосъ родился въ 5503 г. и быдъ распать въ 5533 г.=29 г. по Р. Хр. Эта хронографическая схема въ поздетнией переработит подучида такой видъ:

Годы земной Отг сотв. AUC жизти I. Xp. міра.

I . . . . . . . 5500 . . . 748. 24. декабря пятница, 6 г. до Р. Хр., въ ночь на 25 декабря родился Христосъ.

**XXXI** . . . . . . 5530 . . . 779. 6 янв. 26 г. по Р. Хр. въ воскресенье крестедся Христосъ.

XXXIV . . . . . . . 5533 . . . 782. 27 марта 29 г. по Р. Хр. въ восиресенье восиресъ Господь.

Конечно для встхъ очевидно, что пятница для дня рождества Христова. получена искусственно. Но то фактъ, что только въ 7 г. до Р. Хр. (аUC747) и 5 г. по Р. Хр. (аUC.758) пролептическое 25. декабря приходится въ пятницу, фактическое же 25. декабря въ пятницу, фактическое же 25. декабря въ пятницу, фактическое же 25. декабря въ пятницу, что пасха аUC752 есть переля пасха во время земной жизна Господа; слъдовательно, если Онъ родялся 25. декабря, то это было 25. декабря 751 г. отъ основанія Рима. Не мевозможно, что въ IV в. въ Римъ постарались точно высчитать, въ какой день недъли приходилось это а. d. viii. kl. ian. 751aUC, и имъя подъ руковотаблящи съ нундинальными и феріальными отивтами для фактическаю

сложный, чёмъ кажется на первый ваглядъ, а съ полною точностію и неразришимый научно. Для освёщенія его <sup>41</sup>) и предлагаю адёсь слёд. положенія:

1) Нынв употребительный у іудеевъ календарь, въ своемъ родв высокое произведеніе, существуєть поведимому лишь съ 359 г. по

41) Я ватрогиваю такой научный вопросъ, въ поторопъ самъ разумвется, ne mory nubts na marbhuinks aperensin quoad cruditionem δοχείν είναί τι. Mes сваданія почеринуты изъ 1) Prof. DChwolson, Das letzte Passamabl Christi und der Tag seines Todes (Mémoires de l'Académie Impériale des Sciences de St.-Pétersbourg, VII-e serie tome XLI, M 1), St.-Pétersbourg, 1892. [Yme camoe заглавіе показываетъ всю важность изследованія Д. А. Хвольсона для поставленняго иною вопроса. Какъ разънснено имъ наилучшимъ образомъ, трудно польвоваться талмудомъ не только профанамъ, но даже и знатокамъ талмудеческиго явыка: въ талмудъ перемъщано древнее съ новымъ, арханстическое съ позднамъ. Въ дальнайшемъ цитата «Chools.» для читателей должна служить порукою за то, что талиудическое или даже поздвераввинское положеніе, упомянутое Д. А. Хвольсономъ или прямо приложено, или по всей въроятности приложимо, и въ јудейской практика 30-70 гг. по Р. Хр.], 2. ESchürer (см. прам. 38), 3. ASchwarz (см. стр. 145 пр. 35), 4. LMLewisohn, Geschichte und System des jüdischen Kalenderwesens (Leipzig 1856) [TARTкакъ невозножно, что для кого нябудь изъ заинтересованныхъ читателей справка въ талиудъ — разунвется чрезъ извъстныхъ посредниковъ---доступнъс, TENTS SchürerSchwarz Lewisohn; TO E BHIERCHEAR CCHEER STEXTS TREXT ABTOровъ на талиудъ, мною не провъренныя; что же касается неследованів Д. А. Хоольсона, то оно продается и въ видъ отдъльнаго оттиска, и слъд. вто хочетъ, тотъ можетъ съ немъ ознакометься] и отчасти 5. изъ статьи Ј.Р. Our Lord's last passover by BHCowper's The Journal of Sacred Literature and Biblical Record, vol VIII (1866), 450-459, may 6. LIdeler, Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie (Berlin 1825, I. 477-583.—Топографическія данныя о Палестивів заниствую изъ 7.HFischer & HGuthe, Neue Handkarte von Palästina im Massstabe von 1:700 000 (Leipzig 1890),  $[\varphi + 08$ начаеть: съверной широты,  $\lambda + = восточной долюты отъ$ Tpunsuva] 8. UJ Seetzen's Reisen durch Syrien, Palaestina - Unter-Aegypten, Bd. II (Berlin 1854), 9. HPetermann, Reisen im Orient Bd. I. (Leipzig 1865), 10. PSchegg, Gedenkbuch einer Pilger-Reise nach dem hl. Lande I. II (München 1867), 11. MStrack, Aus Süd und Ost, II (Karlsruhe-Leipzig cf.12. M Velicky, Quo anno Dominus noster mortuus sit? (Pragae 1892), 40-41. По вожному вопросу объ arcus visionis скудныя данныя заимствую изъ 13. PSchegg, Das Todesjahr des Königs Herodes und das Todesjahr Jesu Christi (München 1882), 14. HGretschel, Lexikon der Astronomie (Meyers Fach-Lexika, Leipzig 1882) # 15. W Valentiner, Professor und Vorstand der Sternwarte zu Karlsruhe, Astronomische Bilder (Leipzig 1881).

<sup>1.</sup> января, изъ которыхъ было видно, что aUC.752. kalendis ianuariis ex ratione pontificia была пятника, d. ven.,—усмотръди, что Госнодь Інсусъ Христосъ родился въ пятнику. Повдивниниъ исевдо-инполитанъ пришлось съ этимъ die veneris считаться какъ съ твердо установленною датою и—пришлать ее, per fas et nefas, въ свои передъдки, хотя бы для этого и пришлось (какъто дъзаетъ «краткое сказаніе») говорить не о 29-иъ хіакъ, а о 28-иъ.

- Р. Хр. <sup>42</sup>), сайдовательно вопроса о томъ, въ какой день іуден правдновани песахъ въ 60—70 гг., окончательно не рёшаетъ. По этому камендарю
- 2) мъсяцы тишри и нисанъ—всегда полные (30-дневные), а предшествующіе миъ мъсяцы, элуль и адаръ, —всегда не полные (29-дневные):
- 3) 1-е тишри никогда не можеть приходиться во дни  $\eta \sim \Delta D \hat{\mathbf{d}}$  (= $a \delta c$ ), т. е. въ воскресенье, среду и пятищу  $^{48}$ );
- 4) 1-е (а слёдовательно и «несах», 15-е) нисана никогда не можеть приходиться въ понедёльникъ, среду и пятницу (формула: му пор упл., «lo' Badū pesa» »—Ne feriā secundā quartā sextā [ $\beta \delta c$ ] [accidat] pascha) 44).
- 5) Не смотря на велегласное завѣреніе талмуда, что отъ временъ Есдры влудь всегда быль неполнымъ, изъ талмуда же ученые усматривають, что элуль—даже во П в. по Р. Хр.—могъ быть полнымъ 46).
- 6) А рабби Симонъ [ок. 150 г. по Р. Хр.?] давалъ наставленіе, чтобы «рошъ хаш-шана» (новый годъ, 1-е тишри) не назначали не только въ воскресенье, но и въ субботу. Слёдовательно адій въ это время угрожало превратиться въ адій <sup>46</sup>).
- 8) Когда въ Герусалемъ въ 29-й день—положемъ— мъсяца мархешвана, въ среду, сомице селонялось въ закату; то нъкоторые, можетъ быть и довольно многіе, могли предугадывать, но никто върно ме змаль, что за день будетъ вавтра въ четвергъ: 30-е мархешвана или 1-е кислева 48)? Ръшеніе этого подлежало членамъ особой коммиссім

<sup>43)</sup> Schwarz, 37 (рабби Хай Гаовъ «знастъ», что Хиллель II ввелъ жалендарь въ 'ург, 670-иъ году вры селевищовъ). Lewisohn, 22.

<sup>45)</sup> Это такъ называеная первая дехійя ПІП («исключеніе») въ іудейскомъ налендарэ.

<sup>4)</sup> Cf. Schwarz, 38,7.

<sup>45)</sup> Schwarz, 16 (Rosch haschanah 196. 32a; Beza 6b). 45,4; Schürer I, 627 (Erubin III, 7; Schebiith X, 2).

<sup>46,</sup> Chwols. 46,2. 132; cf. Schürer, 94.

<sup>47;</sup> Chwols. 45; Schürer, 626; Schwarz, 14-28; Lewisohn, 10.

мить (изъ Chrestomathie, S. 79,43.44 при A Socia, Arabische Grammatik, Karls-ruhe—Leipzig 1885) извъстно савд. мъсто изъ аль-Масъуди: dumma bursa ъидимани уамма 'l-gumъati үштаtа 'l-muharrami, 'aw li-laylatin baqiyat min

свиедріона, такъ называемому пусту (вестетит intercalationis). На слёдующій день въ четвергь она открывала свое засёданіе, в предънею являлись «свидётели новой луны», путу, т. е. лица, нийвнія право быть свидётелями в на судё, и заявняли, что они видёли вчера вечеромъ новую луну. Если являлись по крайней мёрё два свидётеля в ихъ показанія—по суду коминесіи—нийли всё признаки достов'єрнюсти; то предсёдатель выходиль и въ слухъ народа возглащаль: «освищень!» (ШПРО мекоддашъ). «Освищень! освищень!» отвёчаль народъ. Этоть день, четвергь, признавали, такимъ образомъ, за «рошъ кодешъ», за «новом'єсячіе» кислева, а м'єсяць мархешвань за истекшій и неполный. Вечеромъ (съ четверга на пятивцу) на гор'є Елеонской поднимали огненный сигналъ. Цёлая цёль горныхъ возвышенностей по направленію къ с'яверовостоку повторяла его, и іудея въ Вавиленть» въ Іерусалимъ какъ 1-е кислева 49).

- 9) Если же до времени «жертвы вечерней» въ четвергъ «свидътели новой луны» не явились, то этотъ четвергъ признавали за 30-е мархешвана, и лишь пятницу за 1-е кислева. Въ ночь съ пятницы на субботу сигнальнаго огня на горъ Елеонской уже не поднимали: полный мъсяцъ состоялъ не болъе, какъ изъ 30 дией, и вавилонскіе іудеи, если не получали сигнала съ четверга на пятницу, знали, что пятница есть несомивно 1-е кислева.
- 10) Нельвя однако думать, что «содъ ха-нббурт» ограничивался только тёмъ, что на основани свидётельскихъ показаній оть времени до времени нёкоторые мёсяцы объявляль неполными. Дождинвая по-

dì 'l-higgati sanata ваlав in wa-ъišrina. «Потомъ провозглашенъ былъ халиоомъ Утманъ [vulgo Османъ] въ пятянцу [5. ноября 644 г. по Р. Хр.] наканунъ [с̂πιφωσκούσης] 1-го мухаррама [24-го года хиджры] или же когда останалась еще [одна] ночь отъ мъсяца дзу-ль-хиджа 23-го года. Положейе мадинцевъ въ этотъ день обрасовывается такъ: увидятъ они при заходъ солица
въ пятянцу новую луну, то съ наступающей ноче съ пятинцы на субботуначинается 1-е мухаррама; а не увидятъ луны (и конечно они ея не увидъщ,
такъ жакъ сопјппстіо уега для аль-Мадини, λ + 40°,061, послъдовало ноября
5-го въ 1 ч. 40 м. по полудин)—то и наступающая ночь и слъдующій за нею
день, суббота, присоединятся къ мъсяцу дву-ль-хиджа, и лишь съ ночи на
восиресенье начнется новый годъ. Арабисты конечно могли бы указать множество подобныхъ примъровъ неувъренности, какъ слъдуетъ точнъе наввать
переживаемый день,—неизбъжной тамъ, гдъ назначаютъ новолунія а visu.

<sup>49)</sup> Chwols. 45,4: "Если вовую дуну видъл сами члемы этого комитета [содъ жа-нббуръ-], то двое изъ нихъ выступали въ качествъ свидътелей». Schwars, 28. Огвенные сигналы были замънены впослъдствіи учрежденісмъ особыхъ «посыльныхъ», рубуру посывныхъ отправляли въ Вавилонъ съ въстію, что «рошъ кодешъ» «освященъ» тогда-то.

года или облачное небо могли помѣшать нѣсколько мѣсяцевъ подъ рядъ вамѣтить новую луну своевременно. Это вело бы къ установленію подъ рядъ нѣсколькихъ полныхъ мѣсяцевъ, а это послѣднее обстоятельство угрожало весьма непріятнымъ для мудрости членовъ «содъ ка-иббуръ» сюрпривомъ: еще 29-го числа могла предстать предъ ними пѣлая партія достовѣрныхъ свидѣтелей и покавать, что они вчера вечеромъ видѣли новую луну. Для «секрета» было бы ватруднительно и не повѣрить этимъ свидѣтелямъ и невозможно тотчасъ же «освятить новый мѣсяцъ» во).

- 11) Оченицио, следовательно, ссодь ха-иббурь» импло право некоторые месяцы объявлять неполными, не дожидансь свидетелей новой луны, на основания только математического расчисления.
- 12) Руководствомъ въ данномъ случай, кроми большого запаса эмпирическихъ наблюденій, которыми располагали члены «содъ-хаиббуръ», віроятно служило и слідующее не хитрое правило:

Среднее новолуніе:

марта 30<sup>d</sup> 6<sup>h</sup> 0<sup>m</sup>

поливсяца 14<sup>d</sup>·18<sup>h</sup> 22<sup>m</sup>

Среднее полнолувіе:

anpkas 14d Oh 22m

Допустимъ, что въкогда въ годъ, когда истянное новолуніе почти не разнилось отъ средняго <sup>51</sup>), сопјип стіо чега носивдовало въ самий номенть солнечнаго заката 30-го марта. Очевидно въ этотъ вечеръ накакой человъческій глазъ не могь увидъть новой луны. Предположимъ, что ее замътили вечеромъ 31-го марта. Ясно, что эти свидътели новой луны утромъ 1-го апръля могли дать свои понаванія, и «содъ ха-иббуръ» «освятиль» 1-го апръля какъ «новомъсячіе нисама». Въ ночь съ 13-го на 14-е апръля (въ ночь 14-го нисана по іудейскому возврънію) луна была еще мъсколько неполная. Только въ полдень 14-го апръля (14-го нисана) посиъдовало помнолуніе. Кто въ этотъ день плылъ по морю, тоть видълъ, какъ вечеромъ на западъ онустился за горизонтъ

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Таная непріятность случнаєю однажды во дне Ганадієля II (ок. 80—116 гг.), ноторый выпутался изъ затрудненія, заговоривъ о продолжительности средняго мъсяца, тогда какъ дъло шло о промажъ самихъ членовъ синедріона. Schwars, 19 (boraitha Rosch hasch. 25 a).

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Истинное теченіе дуны то опережаєть среднее, то опаздываєть сравнительно съ нимъ. Но въ втомъ колебанія есть послідовательность, которая віроятно не укрылась отъ наблюдательности членовъ «содъ ка-нббуръ». Если этоть комитеть навывался «содъ», т. е. «секреть», и его члены хранили строгое молчаніе относительно «тайнъ», которыми они занимались; то это, по митию Шеарца, 16,—они ділали съ тою цілію, чтобы «показаніями свидътелей польвоваться не для настоящей только минуты, а извлечь накъ вы-воды въ интересахъ ціли, нъ которой этоть комитеть стремился». «Изъ предосторожности не желали оглащать окончательного результата».

дискъ солнца, а на востокъ въ тоже время показался полный дискъ дуны, и когда утромъ онъ погрузелся на западъ въ море, на востокъ поднялось солнце 15-го апръля. Эта свътоносная ночь на 15-е апръля (15. нисана) и есть величайшій правдникъ іудеевъ, когда въ Герусалимъ вкушали пасхальнаго агнца и опръсноки. Еврейскій календарь а visu поставленъ быль такъ, что полнолуніе приходилось на ночь съ 14-го на 15-е еврейскаго мъсяца. Если же оказывалось, что и ночь на 14-е была освъщена полною дуною, то ставился тъмъ самымъ уже вопросъ: можетъ ли тевущій мъсяцъ быть 30-дневнымъ? А если луна была полною и въ ночь на 13-е число, то текущій мъсяцъ почти навърное даже а visu оказывался 29-дневнымъ.

- 13) А въ такомъ случай члены «содъ ха-иббуръ», кроми чисто астрономическихъ соображеній, могли принимать къ свидинію при «освященій новой луны» и нівоторые житейскіе мотивы. Объявляя исте-кающій місяцъ неполнымъ, синедріонъ ірво facto установляль, съ каким днями неділи совпадуть праздничные дни въ слідующемъ місяців. А это было далеко не безразлично въ бытовомъ отношеніи.
- 14) Исключеніе али мотивировано достаточно ясно въ талмудѣ. «Новый годъ» не долженъ приходиться на воскресенье (A) потому, что правдникъ под полупп, «осаниа великое» 21-го тишри тогда будетъ въ субботу, а церемонія съ ивовыми прутьями, исполняемая въ этотъ правдникъ, несовивстима съ субботимъ покоемъ. А среда и пятница (рû) неудобны въ виду «овощей и мертвыхъ», купр курт отир. Если 1.тишри среда, то 10.тишри, «день очищенія», пятница: тогда умеринаго въ четвергъ 9-го къ вечеру невозможно похоронить на 10-го, на 11-го (въ субботу), и онъ оставался бы «три ночи и два дия» непогребеннямъ; равнымъ образомъ нельзя было бы готовить къ субботъ и свѣмихъ овощей, а это вредно для здоровья. Если же 1.тишри—пятница, то 9-е—суббота и 10-е—воскресенье: опять не удобные въ отношеніи къ «овощамъ и мертвымъ» подъ рядъ два дня строгаго покоя 52).
- 15) Равнымъ образомъ и положенія: «lo' варû резал» и «адаръ предъ нисаномъ всегда неполонъ» <sup>53</sup>), не привнанныя еще ва правило, могли существовать въ смыслѣ *тенденці*и и примъняться къ дѣлу въ подходящихъ случаяхъ. Даже «свидѣтелей новой луны», если ихъ по-

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Chwols., 46; Schwars, 54—56; Lewisohn, 46. 47.—Съ этой часто санатарной точки эрвнія трудно понять, почему паска допущена и въ воскресенье.

<sup>53)</sup> Это положеніе палестинскія власти сообщили [въ конца II—начала III в.?] маръ-Укба, превиденту суда въ Каери, когда нужно было какою нибудь уступкою удовлетворить іудеевъ вавилонскихъ, настойчиво требовавшихъ отъ палестинскаго синедріона, чтобы былъ составленъ постоянный тудейскій календарь. Schwarz, 30; cf. Lewisohn, 16. Что это «всегда», Суур, могло быть

казанія были неудобны въ какомъ нибудь отношенія, «содъ ка-иббуръ». по выраженію проф. Д. А. Хвольсона 64), «сбываль съ шен»: можно было, напримёръ, спутать ихъ придпрчивымъ допросомъ о подробноctaxe; be kakía rmehho mmhytm, be karome hyhktě fodusohta u kare высоко надъ горизонтомъ они видели луну? какъ великъ былъ серпъ ея? Впоследстви при случав даже «запугивали» ихъ и темъ иногда заставляли ихъ показывать, что они «видъли новую RTOX . CVHVL они ея и не вилали.

- 16) ТВ наблюдатели, которые замвчали «новую луну» въ тотъ вечеръ, въ который другіе ся совсёмъ не видёли, обязаны были этимъ остроть своего врвнія. Іудейскій синедріонь, насколько оть него вависило, старался привлечь къ двлу лучшія селы страны. Каждому ічлею вивнялось въ священную обязанность засвидетельствовать о появленіи новой муны, осли только онъ жилъ въ разстояние--- maximum --- охного дня пути отъ Іерусалима. «Свидётелей новой луны» встрічами съ почетомъ, предлагали праздинчное угощение 55).
- 17) Іерусалимъ-не смотря на свое положеніе въ 790 метрахъ надъ уровнемъ Средиземнаго моря—неудобное мёсто для астрономическихъ наблюденій: «10ры окресть е10» 56): Джабаль-ут-Турь (гора Елеонская)—818 mètres—закрываеть іерусалимскій горивонть на во-

точно лишь для будущаго времени, а въ прошедшемъ не всегда соблюделось, показываеть стр. 164, прям. 59: ок. 100 г. Гамалісль II заранве объявляеть азаръ второй *молнымъ*, — фактъ, который въ то же время доказываетъ, что иногда предварительное расчисленіе рашительно брало верхъ надъ фактическимъ наблюденісив а visu.—Иделерь (I, 519), разсуждая о див престисй смерти Господа, обращаетъ вниманіе на то, что по нынашнему іудейскому календарю 15 лисана авкогда не приходится въ пятницу, а въ ответъ на возможное возражение, что это тадендарное правило-поздиято происхожденія, справедливо замізчасть: «Однако трудно допустить, что творцы нынашняго калевдарнаго счисленія въ такомъ существенномъ пунктв, какъ установка дней недвам главныхъ ихъ правдниковъ, уклонились отъ стародавняго общчая; напротивъ все говоритъ за то, что самая сложность этого календаря обусловлена именно темъ, что они сле-10 вали этимъ обычаямъ». — Предполагаемая мною тенденція—объявлять місацъ заръ предъ нисаномъ за неподный могда имъть въ своей основъ опасеніе, что 30-е адара поведетъ въ тому, что самая свётляя полнолунная ночь въ нясанъ придется не на паскальную (съ 14-го на 15-е), а на одну изъ предшествующихъ.

2) Chwols., 45: so suchte man, durh verschiedene Mittel, sich dieselben [Zeugen] vom Halse zu schaffen». Строгостію допроса «свидътелей» прослави-1206 Іохананъ бенъ-Сапкай (посяв 70 г. по Р. Хр.) и Гамалісяв II (ок. 80-16 rr.). Schwarz, 15,1. 19,2. 27; Lewisohn, 12 (Rosch ha-schanah, 24a). 063 · le Einschüchterung. y Schwarz, 34 (Rosch ha-schanah 20a), Lewisohn, 18.

<sup>55</sup> Schwarz, 15,1. Lewisohn, 10.

<sup>16)</sup> Ilc. 124, 2. - κατά γωνίαν βορειός τε καὶ πρὸς δύσιν ο ψήφινος πύργος - 3 τί γάρ έβδομήχοντα πήχεις ύψηλὸς ων, 'Αραβίαν τε ἀνίσχοντος ήλίου παρείχεν

стокѣ, а Дайръ Ясинъ—818 mètres—на западѣ. Но съ высоты башии Псифина видна была и Аравія при восходѣ солица и море на западѣ. Конечно такая же перспектива открывалась и съ кровли храма. Не вдалекѣ отъ Герусалима было нѣсколько возвышенностей, съ которыхъ было видно Средиземное море. Это для наблюденій надъ луною на западѣ перспектива благопріятная.

18) Чистота атмосферы—одно изъ важныхъ условій въ подобныхъ наблюденіяхъ. Конецъ адара въ втомъ отношенія быль едва ли благо пріятенъ. Въ мартѣ—апрѣлѣ въ Іерусалимѣ обывновенно стоятъ дождливое время, «дождъ поздней», 57), и воздухъ Палестины утрачиваетъ свою поразительную проврачность. — Изъ этого видимо слёдуетъ.

άφορᾶν, και μέχρι θαλάττης τὰ τῆς έβραίων κληρουχίας ἔσχατα. — Συνάγεται γὰρ — πηχῶν έκατὸν τὸ πᾶν ὅψος κρακα. Joseph. de bello jud. l. 6, 13. 14 pp. 914C. 918B ed. Ittig Coloniae [Lipsiae] 1691 (въ новъйшихъ надавіякъ de bello jud. 5, 4, 3; 5, 5, 5?). Іудейскій локоть = 0,525 m. FHultsch, Griechische u. römische Metrologie, 2-te Bearbeitung, Berlin 1882, S. 439; cf. Herzog-Plitt-Hauck, Real-Encyklopädie für protestantische Theologie u. Kirche, 2. Ausg., Leipzig 1885, Bd. 15, 292. Сяддовательно общая высота надъ уровнемъ моря башин Псиенна—до 826.7 m., крама—до 842.5 m. По картъ Fischer-Guthe

|                                           | φ            | λ              | Висота надъ<br>уровнемъ моря.<br>въ mètres. | Прямолинейное разстояніе от<br>Герусалима<br>въ kilomètres |
|-------------------------------------------|--------------|----------------|---------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| Іерусаливъ                                | + 31°46′.    | -+ 35°15′.e    | 790                                         |                                                            |
| Касира<br>Высота между<br>Катанна и Байт- |              | → 35°6′.ı      | [om. 800?]                                  | 13.2                                                       |
| Сурикъ                                    | 31°49′.4     | + 35°7′.4      | 877                                         | 11                                                         |
| BMIP                                      | + 31°49′.    | 35°10′.s       | 895                                         | 7.4                                                        |
| Высота на                                 | дъ моремъ да | era horizontis | depressio                                   |                                                            |
|                                           | 800 m 877 m  |                | $= 3^{m},63$<br>$= 3^{m},80$                |                                                            |

Т. е., дискъ солица скрывается подъ горивонтомъ для жителей Касиры на З.минуты съ половиною повже, чъмъ для приморскихъ городовъ Кесаріи и Ясьы, не смотря на то, что Касира дежить въ 39 km. примодинейнаго разстоянія отъ моря.— Conrad Schick въ Ausland, 1866 Nro. 13 l. c. ар. Schegg, I, 503, пишетъ: «Изъ Касиры видно море до Ямніи и Кесаріи».

<sup>57</sup>) Втор. 11, 14. Iер. 5, 24. Ос. 6, 3. Іонд. 2, 23. Заж. 10, 1. Іак. 5, 7. Сf. Herzog-Plitt-Hauck, RE<sup>2</sup> Bd. 11, S. 745. Velicky, 40. 41. Petermann, 195 (°/20 марта 1853: der gewaltige Sturm und Regen). 211 (насколько недаль погода дождянвая). Съ горы Елеонской отврывается видъ на Мертвое море. Не смотря на то, что отъ Джабаль-ут-Туръ прямоленейное разстояніе до берега этого моря не менже 20.2 km., голубая вервальная его повержность кажется зрителю чуть не у подножія горы, много-много въ 1½ часахъ отъ нея. И путешественнями обывновенно восхищаются широкою перепектявою, открывающеюся съ горы Елеонской. Регегмали, I, 243. 209 (Петерманнъ, повивающеюся съ горы Елеонской. Регегмали, I, 243. 209 (Петерманнъ, пови-

что при «освященіи новолунія» нисана «содъ ка-аббурь» volens-nolens должень быль руководствоваться чаще, нежели въ другое время года, предваятыми правилами, а не свидътельскими показаніями. Иначе мъсяць адарь, ва отсутствіемъ «эдэ ка-кодешъ», приходилось бы весьма часто признавать полнымъ. Между тъмъ положеніе «адарь предъ нисаномъ во въкъ неполонъ» стоить же чего нибудь въ смыслъ всторическаго опыта. Можеть быть такую же цънность имъеть в положеніе «lo' върй резай».

19) Но сколько часовъ посив истиннало новомунія, сопјинстіо уста, новая муна остается безусловно невидима для человеческаго глава? 58). Этотъ срокъ раввинскіе авторитеты считають въ 20 час. 20 мин., и даже только въ 18 часовъ, а компетентный въ этомъ вопросв Вурма—«среднимъ чесломъ въ 36 часовъ». Разность въ ответахъ очеведно слишкомъ значительная, чтобы не поставить вопроса по меньшей мёрё объ ся логическомъ основанія. Конечно тоже компетентный въ качестве профессора и директора обсерваторія въ Карлсрув, ВВалентинеръ пишеть:

«Для народовъ, по фазамъ луны опредъляющихъ свое времясчисление и свои праздники, имъетъ важность вопросъ: спустя сколько времени после конъюнкціи можно снова увидеть не вооруженнымъ главомъ серпъ луны? На этотъ вопросъ нельвя отвётить бевъ всякихъ околичностей: чистота горивонта, короткія сумерки, положеніе луны на своей орбить, имъютъ въ данномъ случать очень важное значеніе. Не разъ (mehrfach) встрачались извъстія, что въ самый день конъюнкція луну видёли и съ востока [вечеромъ] и съ запада отъ солнца [утромъ]. Близъ экватора новый мѣ-

измому между <sup>8</sup>/<sub>27</sub> марта − <sup>2</sup>/<sub>15</sub> апръда 1853, видитъ и Мертвое море). Strack [бывний въ Іерусадинъ въ 1900 римскомъ ноябръ], 98 («почти у вашихъ ногъ пресловутое Мертвое море»). Schegg, I, 345. 364, бывший въ Іерусадинъ чот 12. Мата бъ заши 30. Аргії, съ 28 севр. по 18. апръда 1865 г., восхищается «пристадльно честымъ вепромъ», который повволяетъ видъть съ горы Елеонскої. и «сверкающее въ солвечныхъ дучахъ, шарокое, темноголубое, величественное Мертвое море» и «узкую зеленую полосу» Іордана; но въ 1865 г. въ продолжение указанныхъ 50 дней «дождь не шелъ ни разу», піе гедпете. Но Seetzen, 2, 208. 28, въ 1806 г. <sup>18</sup>′<sub>10</sub> ноября «съ восточнаго края горы усмотрълъ часть Мертваго моря», но <sup>8</sup>′<sub>10</sub> апръля не могъ замътить его: «для этого сегодня слешкомъ туманно», zu dunstig.

<sup>56)</sup> Schwarz, 31. Lewisohn, 48. Schegg, Das Todesjahr, 49. 50 (ср. Хр. Чт. 1882, II, 812—814). Valentiner, 232. 233. Gretschel, 71. 359. 504. 506. 205. 552. 439. Такъ какъ часовая (средняя) разность долготъ солнца и луны— 0-,5079479, то 40 часовъ предполагаютъ среднее разстояніе луны отъ солнца по вкличини въ 20°.32, 36 часовъ — въ 18°.22, 20 часовъ — въ 10°.44, 18 часовъ — въ 9°.44.

СЯПР ОЛЕВР ХОВОМО ВИТАТР ВР СТРАМОМІЕ ВЯ КОВРЮНКЦІЕМ ТЕНР: уже въ Аевнахъ Шмидтъ наблюдалъ серпъ луны спустя 20 часовъ посяв новолунія; въ нашихъ широтахъ [Karlsruhe 4-4-49° 17] напротивъ можно лишь 2-3 дня спустя заметить новую луну». Если прибавить къ этому, что конецъ астрономическихъ вечернихъ сумеровъ, т. е. моментъ, когда становятся видимы на небъ мелкія ввёвды, для сёверной Европы опредёляется чрезъ arcus visionis 18°. между темъ уже въ Аеннахъ, по наблюденіямъ того же деректора аениской обсерваторів Шмедта, эта дуга равна только 15,9°, а въ тропическихъ странахъ, по Берманну, даже 15,6°; то становится очевина важность чисто географическаго момента въ данномъ вопросъ І. Хевельке († 1687 г.), многоопытный наблюдатель луны бевь помощи врательныхъ трубъ, одаренный замёчательно воркимъ главомъ. однако никогда не наблюдаль луны ни позже 27 часовъ до конъюницін, ни ранбе 40 часовъ после конъюнкцін; но Хевельке жиль въ Данцинь (m-1-54°21'18'). «Изследовавшій этоть вопрось сь особеннымь винманіемъ» І. Ф. Вурма († 1833) «выставляеть правило»: на моменту истинной конъюнкціи нужно прибавить среднимь числомь 36 часовъ, чтобы получить чопрачам ката фави, моменть, посль которазо становится видима вечеромь новая луна. Но инстоит ученой диятельности Вурма быль Штуттарть (ф-1-48°46, 6). А ІФЮ Шмидть, въ  $A_{\theta}$ инах ( $\phi$  + 37°58′26°) уже чревъ 20 часовъ послѣ conjunctio vera могь бы выступить «свидетелемь новой луны». Поэтому для  $I_{epycasuma}$  ( $\varphi + 31^{\circ}46, '6$ ) в Александріи ( $\varphi + 31^{\circ}11, '2$ ) даже раввинскій предёльный срокъ въ 19-18 часовъ не представляется не сообразнымь съ дъйствительностію; тамь луку спустя 19 часовъ post conjunctionem veram moisu sammums sopkie (9d9 xa-xodeut).

20) Вопросъ еще болѣе осложнеется, когда первое весенее полнолуніе пряходится слишкомъ близко послѣ дня равноденствія, и слѣдовательно ставится вопросъ: на какой мѣсяцъ падаетъ это полнолуніе: на
нисанъ, или на адаръ-хаш-шени (ве-адаръ)?—Исторически извъетно,
что «содъ ха-иббуръ», объявляя тотъ или другой годъ эмволямическимъ,
послѣ 15 нисана необходимо было приносить «омеръ», пру, снопъ спѣлыхъ

<sup>58)</sup> Schürer, I, 628. 629 (Tosephta Sanhedrin c. II, bab. Sanhedrin 11а—12a. Philo, de septenario, n. 19; quaest. in Exod. 1,4; vita Mosis, 3, 29; de decalogo, n. 20; Joseph. Antt. 3, 10, 5; Euseb. h. e. 7, 32, 16—19). Lewisohn, 8, 9. Schwarz, 14. 25. 26 (jer. Sanhedr. I, p. 15a. jer. Rosch haschana 2, 1. Извъстно знаменитое посланіе Гамалісля [II, около 100 г. по Р. Хр.] въ іудеямъ въ Вавилонъ и Мидін: «такъ накъ голуби [для жертвъ] еще слишкомъ малы («zart») и агнцы [для паскъ] еще слишкомъ молоды («jung») и притомъ время

ачменных колосьевь. Есле въ мёсяцё адарё выяснялось, что къ полнолунію слёдующаго мёсяца ячмень еще не соврёсть, то синедріонь рёшаль считать этоть слёдующій мёсяць «адаромъ вторымъ». Очевидно рёшеніе вопроса въ такой постановий въ маждомъ единичномъ случай входить въ область не астрономін, а метеородогія,

- 21) Сверхъ того <sup>60</sup>) «второй адаръ» вставляли и въ томъ случав, если сильные имви въ адаръ испортили дороги, спесли мосты, повредили печи, такъ что путешествіе въ Іерусалимъ и печеніе здёсь пас-хальныхъ агицевъ стало затруднительно.
  - 22) Остается прибавить, что для іудеевь александрійскихь новомів-

авива (полосьевъ) еще не наступило; то я и мои collegae признали необходинынь прябавить нь этону году тридцать дней». Шюрерь рашаеть вопрось совершение иначе. «Можно безопибочно предполагать (man wird nicht irren), что во время земной жезни Христа рашающимъ основанісмъ (для объявленія года эмволемеческимъ) признавали соднечное теченіе», «Если въ концу года зажвали, что пасха придется до весенияго равнодовствія, то вставляля еще мвсящь предъ несаномъ», «Паже въ самомъ конца года въ масяца посла пурвма [Megilla I, 4; Edujoth VII, 7] еще не было решено, вставлять ли тринадцатый масяць или нать. Оченидно предварительного расчисления просто-на-просто не существовало». Но, жажется, очевидно и то, что, утверждая это, зважеветый учевый противорачить самъ себа. Если члены синедріона были настолько мудры, что могам эмперечески решить, наступна дл въ данный моменть весенвее равноденствіе яди още нать, т. е. проязвести астрономическое маблюденіе; то оне быди въ состоянія путомъ астрономическимъ же опредванть, въ вакой день мъсяца тешри было осеннее равноденствіе. А въ такомъ случав они не могля быть настолько нев'я жественны, что не знали, что весенное равноденствіе ваступаеть чревь 178-179 деей после осенняго. Лаже если они полагали этотъ срокъ и въ 133 двя, и тогда они уже въ масяца тишри могди-за чрезвычайно ръдкими жеключеніями -- безошибочно рэшить, быть ди текущему году эмволимеческимъ или простымъ. Когда Аристовулы, Флавін, Филоны, говорили ad majorem judaici populi gloriam о звакъ овна, они рядили свой синедріонъ въ дешовую мантію астрономической учености. Фактъ тотъ, что іуден навфрно некогда не праздновале праздника паски до весеннего равноденствія, но это просто потому, что ячиень не совраваль въ Іудеа до весенияго равноденствія. Іуден въроятно знали (приблезительно) и день весенняго равноденствія и знакъ овна; по рашающее значене въ вопроса нивла не эклипика, а застяпное ячиементь поло. Текущій 1893-й годъ-лучшій коммонтарій на то, что между растеніями, alias температурою, и знаканя водівна существуєть связь лишь прибливительная.

<sup>••)</sup> Velicky, 41: «Aliae causae annum intercalandi — — pontes diffracti, coliuvies aquarum, viae coenosae, status fornacum agnis assandis minime idoneus (Maimonides (Qiddusch hachodesch), с. 4, Selden [Dissert. de anno civili judaeorum], р. 22)». Д. А. Хеолосонь, 45, уназываеть еще одно основаніе для вставян второго адара: «а также въ томъ случать, когда было навъстно, что богомольцы наъ разстянін іудейскаго находится на пути и не могуть поситть въ правднику своевременно».

сячія освящаль по всей въроятности м'ястный александрійскій синедріонь <sup>61</sup>), конечно, на основанів показаній александрійскихь «свидітелей новой луны».

Итакъ, вопросъ объ историческомо времясчислении іздеевъ І въка по Р. Хр. осложненъ многими неизрестными. Одив изъ этахъ трудностей, можеть быть, не могу преодолёть только я. Таковь напр. во. просъ о менимальномъ arcus visionis при наблюдение новой луны для широтъ Іерусалима и Александрів; можеть быть астрономы, даже безь предварительныхъ наблюдевій на місті, рішають такіе вопросы съ полною категоричностью. Другія неиввёстныя нераврёшимы для наукь, во-быть можетъ-лешь въ ся современномъ состояние. Існовамия, но žовета: ήμαρ когда современная метеорологія выйдеть изъ пеленокъ, Тогда она, можеть быть, откроеть циклы явленій и будеть въ состоянін отвётить: быди ли напр. въ адарів 61 г. такіе ливни, что она мозли повредеть въ Палестинъ дороги? стояла ли тамъ такая температура, что ячиень не мого соврёть къ 24. марта? такъ ин была туманна атмосфера, что замътить новую муну 1! марта вечеромъ по всей впроятности было невозножно?— Но конечно наука некогда не будетъ въ состоянии решеть: насколько быль ворокъ тотъ, кто наблюдаль луну въ этотъ вечеръ? съ какого именно пункта Палестины онь искаль серпикь муны на запедномь горизонть? не закрыло ли въ ръшающую четверть часа случайное, одиновое облачко данную часть небосклона? накъ настроенъ былъ «содъ ка-иббуръ» этого года? какого ръшения желали члены синедріона? не спутался ли въ выраженіяхъ правдивый, но нерёчистый «свидётель дуны»? Etc. etc. etc. Ha вся вопросы этого порядка-отвёть одинь: Іспокавімия. А слёдовательно въ вопросахъ о див, въ который іуден въ томъ или другомъ году правдновали пасху, безспорная истина недостижема. При попыткахъ

<sup>61)</sup> Chools. 64 («Ученые оврисея часто приходиях въ Александрію и тамъ подолгу живали; а тамъ какъ александрійскіе іудеи были самостоятельны въ религіозномъ отношеніи и вміли свой собственный сипедріонъ, то возможно. что они когда-то усвоням оврясейское возгрініе [на день приношенія омера. ичменнаго снона,—возгрініе, отличное отъ саддукейскаго, которому слідовали въ [ерусалимъ]»). Отмічу здісь же, что, по ДАХвольсону, S. 66, съ 60 г. начинается торжество оврисейскаго толка и въ самомъ [ерусалимъ] слідовательно въ вопросу о пасхі въ годъ мученичества ев. Марка это преженее (при Филовъ ок. 40 г. по Р. Хр.) возможное разномысліе между Александрією и Герусалимомъ не имъсть отношенія. Schwars, 27. 28. (у александрійскихъ іудеевъ не было календаря, отличнаго отъ палестинскаго счисленія; не извъстно только zweifelbaft, освященіе новолунія для александрійскихъ іудеевъ зависілю ли отъ ісрусалимскаго синедріона или отъ містной герусів. О подвата согвенныхъ свгналовъ» няъ Геруселима въ Египеть конечно не могло быть рачи: не было промежуточныхъ станцій въ видъ горвыхъ возвышенностей).

положительного отвъта на этотъ вопросъ «несомивнио» будетъ неумъстнымъ и неравумнымъ сновомъ. Весьмо евроятное останется вдъсь навсегда крайнимъ предъломъ научныхъ стремленій къ достижимому, и отвъты на такой вопросъ, увъренные или робкіе, выразятъ только колебаніе мысли между двумя полюсами: между «не невозможно» и «въ высокой степени въроятно».

## VI.

После всего сказаннаго уже одинъ взглядъ на 18-ю графу приведенной выше пасхальной таблицы показываетъ, въ какомъ направлении возможно попытаться решить поставленный вопросъ.

Въ 61 г. conjunctio vera приходится и на 24-е марта въ 7 час. 38 м. вечера и на 23-е апръля въ 11 час. 24 мин. дня; въ 69 г.—и на 26-е марта въ 2 часа 37 мин. по полудни и на 25-е апръля въ 6 час. 30 мин. утра. Если одинъ изъ этихъ годовъ оказался, вслъдствіе палестинской погоди, эмволимическимъ, то іуден праздновали паску около 24-го апръля. Если допустить это предположеніе, то близость паски къ 24. апръля конечно неизбъжна. Вопросъ однако въ томъ, на самое ли 24-е апръля (29. фармути александрійское) приходилось тогда 15-е несана: въдь только это и важно въ вопросъ о днъ кончини св. Марка.

Въ 69 г. conjunctio vera по александрійскому меридіану была і 1-го марта въ 8 час. 43 мин. вечера и въ 4 часа 37 мин. по подуночи съ 9-го на 10-е апръля. При заходъ солица 12-го марта луна имъла около 21½ час. и можетъ быть была замъчена. Тогда 13-е марта, понедъльникъ, было "освящено" какъ новомъсячіе адаравторого. Полнолуніе, слъдовательно, пришлось на 2 ч. 37 м. по полудни 14. адара, — показатель, что этотъ мъсацъ долженъ бы быть полнымъ. 29-го адара вечеромъ (10. апръля) луна имъла возрастъ лишь около 13 час. 20 м. Слъдовательно никто не могъ ея замътить. И 1-е инсана было освящено или 12-го апръля въ среду или—если хотъли избъжать этого совпаденія — 11 апръля во вторникъ. 15-е нисана приходилось, слъдовательно, или въ среду 26 апръля или во вторникъ 25-го, никакъ не ранъе. Годъ 69-й для ръгшенія поставленнаго вопроса не даетъ ничего.

Conjunctio vera въ 61-мъ году: 10. марта въ 1 час. 16 мин. спо полудни и въ 9 ч. 29 мин. ночи съ 8 на 9-е апръля. 11-го

марта вечеронъ дуна имъда возрастъ ок. 28 час. 40 мин. и по всей въроятности была замъчена. 12-е марта, четвергъ, въроятное 1-е адара-второго. Полнодуніе въ 8-мъ часу ночи съ 13-го на 14-е адара. 29-го адара (9. апръля) вечеромъ луна въ возрастъ въ 20 час. 30 м., можетъ быть, была и замъчена. 1-е нисана было освящено или 10. апръля, пятница, или же (если избъгали пятницы или не замътили луны) 11-е апръля, суббота. Въ послъднемъ случав 15-е нисана было 25. апръля въ субботу, и 61-и годъ для даннаго вопроса безразличенъ. Въ первомъ случав гудейская пасха приходилась на 24-е апръля, и слъдовательно не невозможено, что 61-и годъ ответчаетъ требуемымъ условіямъ. Но эта возможность—еще не въроятность.

- а) 15-е нисана не могло быть *прежеде* 24. апръля, но могло быть *послъ* 24-го апръля, напр. 25-го.
- 6) 24-го апрыл было въ пятницу, соинительная "въроятность"  $^{61a}$ ) въ виду "lo'вар $\hat{u}$  резаh", и во всякомъ случат не въ воскресенье.
  - в) Годъ 61-й могь быть и не эмволимическимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>a) Joseph. [Antiqu.3,10,5, p.93C Ittig [ Weidm.] τη δε δευτέρα των άζυμων ήμέρα, έχτη δ' έστιν αύτη και δεκάτη [του μηνός νισάν], τῶν καρπῶν οῦς ἐθέρισαν, οὐ γάρ ήψαντο πρότερον, μεταλαμβάνουσι. καὶ τον Θεον ήγούμενοι [τιμάν—τὰς ἀπαργάς αὐτῷ τῆς χριθῆς ἐπιφέρουσι τρόπον τοῦτον, φρύξαντες τῶν σταχύων το δράγμα χαί πτίσσαντες, και καθαράς πρός άλεστων τάς κριθάς ποιήσαντες, τῷ βωμῷ άσσάρωνα [=3,637 litres cub., no Hultsch S. 426] προσάγουσι τῷ Θεῷ. καὶ μίαν ἐξ αὐτοῦ δράχα ἐπιβάλλοντες, τὸ λοιπὸν ἀφιᾶσιν εἰς χρῆσιν τοῖς ἱερεῦσι, χαὶ τότε λοιπὸν δη μοσίφ בֿבּבּפּתרו תּמֹפּוּ צְמוֹ וֹפֿוּם שׁבּבְּוֹלְבּוּי. Cp. Heb. 23, 10-141. Har. 5, 11.12. Heb. 23, 12 בּמַחְרָהְ מברת Chwols. 6; Schürer, II, 303. 344.—Изъ всекь представиных отступленій оть «lo' вари резал», при сарисейскомъ режим, самос невъронтнос-назначеніе п.схи (15. несана) въ пятницу. Это не только неудобно въ отношенія 2.000щей и мертвыхъ», но идетъ положительно въ разрезъ съ фарисейскимъ воззрвнісиъ, что ячисный снопъ нужно приносить не въ восирессиье, приходящееся на недълъ опръсноковъ, какъ утверждали саддукев, а непремънно 16-го нясана (какъ это ясно изъ Іссиев Флавія). Притокъ по еврисейской практикъ этого времени, возносния не «омеръ» = снота ячменный, а «омеръ» = мъру высстимости около 14. чайныхъ стакановъ. Нужно было 16-го нисана, т. е. ез субботу, если 15-е было въ пятинцу,-1.смать спопъ, 2.конечно свизать его, 3.поджарить ячисиныя зерна на огна и 4.истолочь ихъ. Затамъ всыпали ихъ въ «омеръ» и полную міру эту приносили нъ жертвеннику. Все это разомъ рушило цвами рядь основныхъ положеній фарисейской праведности, для которой уже ивсколько сорванныхъ по пути и растертыхъ руками колосьевъ составляли ра-

#### VII.

Изъ другихъ лътъ, какъ извъстно, ученые выбираютъ между 68-иъ г. и 63-иъ. Объективная методическая критика должна 63-й предпочесть 68-иу. Претензія—раснолагать для цілнихъ въсовъ первоначальной исторіи александрійской церкви лучшим хронологическими данными, чтить тв, какими располагалъ Евсевій, — была бы большою странностію. Но серія датъ у Евсевія возводила начало ецископствованія Аніана къ 62 г. по Р. Хр. Колебаніе на одинъ годъ (61 г.—63 г.) при суммировкі датъ, округленныхъ въ цілне годы, вполить естественно. Но если ев. Маркъ пострадаль въ 68 г., то разность въ 6 літъ будеть уже ошибкою Евсевія. А "исправлять" его хронологію на такую цефру можно рискнуть только располагая принудительно въскими данными.

Но операціи надъ 63-иъ годомъ дають результать совстив неожиданний. Нужно начать ихъ несколько издалека 62).

боту, не совийствую со святостью субботняго нокоя, разоряющую субботу (Лук. 6, 1). И все это творяюсь бы въ субботу, тогда какъ въ закоит буквально вашесано: «на другой день субботы по утру». И во всемъ этомъ принималь бы участие весь народъ: для іудея въ день «омера» горсть ячиенныхъ зеренъ была, повидниому, ттить же, чтить у насъ—паскальное яйцо въ паску; 16-го нисана, по Флавію, они «отвъдываютъ», ретадарабосо, новыхъ, впервые сматыхъ и впервые разришенныхъ плодовъ веменкъ, такъ сказать разосалются иченными вервамя. Въ самой высокой степени въроятно, что еарисси, установиние такое правняю относительно «омера», принимали всъ предосторожности, чтобы 16-е нисана микозда не приходилось ез субботу. Слъдовательно теоретического не невозможно (выше въ текстъ) только на волосъ разнится отъ практическаго невозможно.

<sup>\*\*2)</sup> Schram ср. стр. 146, прим. Подав дать по Оппольцеру, Леманну-Ньюкомбу ставлю дать Шрама (который самъ основывается на таблицахъ ф.-Оппольцера) только для того, чтобы помавать на опытв, что «точность около получаса» Шрамомъ двйствительно достигнута. И между твиъ его «таблица савъ дуны», съ отивтою солнечныхъ и лунныхъ вативній съ квалисцівни: частное созможно, частное несомично—центральное созможно, центральное несомично, занвилетъ только одну страницу in-quarto! И операцію съ двуня аргументами можетъ провъвести всякій, знакомый съ влементами арменетики.— Prof. [ввискаго университета и директоръ астрономической ввиской обсерваторів въ Іогеопитадть] Theodor von Oppolzer, Syzygien-Tafeln für den Mond (Leipzig 1881). Высчатываю конечно съ «Empirische Correctionen».— Paul Lehmann, Astronom des Recheninstitut der kön. Sternwarte zu Berlin, Tafeln zur Berechnung der Mondphasen und der Sonnen-und Mondfinsternisse (Berlin 1882). Леманнъ укавываетъ, какія перемъны въ ревультать получились бы, если бы онь последовательно въ основу вычисленія получились бы, если бы

| $I\!I\!I$ о александрійскому меридіану $\lambda + 1^{\mathtt{h}} 5 9$                        | •76 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Schram Весеннее равноденствіе: 63 г. марта 22 <sup>d</sup> 14 <sup>h</sup> 56 <sup>m</sup> 1 | n.  |
| Oppolzer Conjunctio vera • 62 r. geraspa 19d 5h 5.m                                          | v.  |
| Schram Oppositio vera 😵 63 r. ahbapa 3d 3h42.m                                               | n.  |
| Oppolzer Conjunctio vera " " января 18 <sup>d</sup> 0 <sup>h</sup> 20. <sup>m</sup>          | ٧.  |
| Oppolzer Oppositio vera , февраля 1d13h35                                                    | V.  |
| Oppolzer Conjunctio vera " " февраля 16 <sup>d</sup> 18 <sup>h</sup> 36                      |     |
| Oppolzer Oppositio vera 2 <sup>d</sup> 23 <sup>h</sup> 44. <sup>m</sup>                      |     |
| Schram Истинная © 10 <sup>d</sup> 7 <sup>h</sup> 2. <sup>m</sup> 1                           | n.  |
| Lehmann $n = n = n = n = n = n = n = n = n = $                                               | n.  |
| Newcomb , , , , , , , 7 <sup>h</sup> 13. <sup>m</sup> 1                                      | m.  |
| Oppolzer Conjunctio vera " " mapra 18 <sup>d</sup> 10 <sup>h</sup> 25."                      | ٧.  |
| Schram , , mapra 18 <sup>d</sup> 9 <sup>h</sup> 57. <sup>m</sup> 1                           | n.  |
| Lehmann , , , , , , $10^h$ $0.8^m$ 1                                                         | n.  |
| Newcomb , , , , , , , 10 <sup>h</sup> 23. <sup>m</sup> 1                                     | n.  |
| Πτολεμαΐος , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                             | n.  |
| Oppolzer , , mapra 18d10h34.m1                                                               | n.  |
| Oppolzer Oppositio vera anphis 1410h 5.5                                                     |     |
| Schram , , , , , , , 9 <sup>h</sup> 37.,1                                                    | n.  |
| Lehmann , , , , , , , , 9 <sup>h</sup> 47.5 <sup>m</sup> 1                                   | m.  |
| Newcomb , , , , , , , , 10 <sup>h</sup> 9.8 1                                                |     |
| Πτολεμαΐος , , , , , , , , 9 <sup>h</sup> 12. <sup>m</sup> 1                                 |     |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                      |     |
| Oppolzer , , aupta 1 <sup>d</sup> 10 <sup>h</sup> 9.3 <sup>m</sup>                           | 11. |

астронома Сямона Ньюкомба. Эти результаты отивано чревь Newcomb. Считаю со вевми 19 аргументами. —Фавы по Птолемею высчитаны по мониь рукопаснымъ табличкамъ, составленнымъ по Мадпиатих обута с, Г, β. с. 7. А, γ. с. η ЕТ. β. д. I, 167—169. 204.210. 223—237. 264. 272. 377. 387 еd Напа. Аривметически онв. съ точки зрвија метода Птолемея, мочиве, чтить его Соуббоу-Паусе буюу Каубую въ ЕТ, β, 378—383, потому что счисление проведено на нъсколько десятичныхъ знаковъ далве, чтить у Птолемея. Разумъется самый методъ Птолемея оставлень неприносновеннымъ и къ просда фаграсис принвнена чисто аривметическая интерполяція. — Фазы вычислены для александрійскаго моридіана (колонна Діоклитіана); но такъ какъ Герусалиль только на 20.15 мин. восточнъе Александрій, то, прибавнять въ влександрійскому времени вти 20.15 минутъ, каждый можетъ получить ваку въ іерусалямскомъ времени. Для поставленной задачи вта разность меридіановъ почти безразлична. — Буявы d[ies]. h[ora]. m[inuta] консчво не нуждаются даже и въ

Въ высшей степени невъроятно, чтобы это послъднее полнолуніе 1-го мая въ 8 час. 44 мин. утра било въ 63 году насхальнымъ. Поетому нужно признать за фактъ, что этотъ годъ былъ не эмволимическій, и пасха била около 2.апръля. Допустивъ это, можно съ большою въроятностью проектировать слъдующій ходъ іудейскаго времясчисленія на этотъ годъ (меридіанъ александрійскій).

62 1. 20. denators. . . . . . . 29. Rucleba β XXX. K. Заходъ © 62°) въ 4 час. 58.5 мин. Возрастъ ● 23 час. 53., инн. 21. декабря . . 1. тебета ү І. Т. 63 г. 3. января 3 ч. 42 и. вечера © 14. тебета в XIV. Т. 19. января . . . . . . . 30. тебета б. I. Sch. Заходъ О въ 5 ч. 7 мин. Возрастъ ● 28 ч. 46 м. 20. января . . 1. medara e II. Sch. 1. февраля въ 1 ч. 35 м. ноче на 2-е © 13. шебата у XIV. Sch. 18. февраля . . . . 30. medata 🕻 J. Ad. Заходъ О въ 5 ч. 29. жин. Возрастъ ● 34 ч. 53.8 мин. . 1. адара <sup>С</sup> II. Ad. 19. февраля . . . . . 3. марта въ 11 ч. 44 н. двя 🕏 1: адара в XIV. Ad. . 29. адара С I. Nis. 19. mapma . . . . Заходъ О въ 5 ч. 56.8 мин. Возрасть ● 63) 19 ч. 31., мин. 20. марта . . . 1. **Β**Ε C α Η Ι Ι . Nis.

втомъ поясненія. Въ посл'ядней же грає буквы у означаютъ: по истинному злександрійскому времени (которое поназываютъ правильно устроенные солнечные часы), буквы т—по среднему александрійскому времени (которое поназываютъ корошій хронометръ, правильно поставленный по александрійскому мерядіану).

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>а) *Астрономическій* (h=0°), бовъ реоракців в сумеровъ.

 $<sup>^{63}</sup>$ ) Реастовніе между солеценъ и дувою по эклимникю (ревность долюм) въ этотъ моментъ было, поведеному, равно  $9^{\circ}$ ,83, а дуга прямого равстоянія между солеценъ и дувою =0.  $10^{\circ}$ ,39. — Пратомъ крамчаймія грамиданскія сумерки (=h= $6^{\circ}$ ,5) въ Алекандрія (при  $\delta=-1^{\circ}$ ,685) продолженотся только 30,m4. Въ 63 г. онв приходялись на 17 и 18 марта; и 19 марта грамданскія сумерки (т. е. время, когда по ваходъ солеца можно не замигая свять читать четків печатныя книги въ Александрія длилесь только 36,m8 (=9°,204<9°,83). Івычисляю по Gretschel, 72, и по K. Шаркюрсму, Сеервческая триговонетрія съ приложеніемъ къ астрономін, С.-Петербургъ 1884, стр. 105, § 53). Ср.

Современный іудейскій календарь, показанія котораго отивчены въ последней графе римскими цефрани, 1-е тебеть такъ же, вакъ предполагаю и я, полагаеть на 21. декабря. Последующіе ивсяцы календарь начинаеть на одинъ день ранве, что совершенно невозножно при "освященін" новомъсячій а visu. Думаю, что равенство 20. января=1. шебата стоить твердо, равенство 19. февраля—1. адара—весьна твердо. Дальнъйшій и важнъйшій вопросъ: въроятно ли, что этотъ адаръ быль полнывъ (30-дневнымъ)? Но полнолуніе въ полдень 13 адара и последняя четверть дуны 10 марта въ 7 ч. вечера, т. е. началъ ночи съ 20-го на 21-е адара, могли послужить достаточно ясныть показателень, что этоть месяць не следуеть делать полнымъ: четверть мъсяца въ 10 дней — самоочевидная невозможность! А сверхъ того, признавъ воскресенье 20 марта за 30-е адара, герусія александрійская установила бы наску въ понедільникъ. Поотому во самой высокой степени въроятно, что іуден в 63 г. свою пасху, 15.нисана, праздновали въ воскресенье 3. априля, т.  $\theta$ . Въ тоть день, въ который приходится uхристіанская пасха по православной (александрійской) пасхалів. Следовательное едва ин можно сомневаться, что александрійская церковь праздновала пасху въ 63 г. именно Запръля.

Но возможно еще одно предположеніе. Засъдавшая въ прославленной астрономическими познаніями Александрів іздейская герусія въ важивёшихъ случаяхъ, можетъ быть, наводила справки у астрономовъ о времени истиннаго новолунія и полнолунія, и "освящала"—согласно съ принципомъ על פי הראיה согласно съ принципомъ день. Можно также допустить, что и до Клавдія Птолемея александрійскіе астрономы опредъляли теченіе солнца и луны по таблицамъ можетъ быть менте правильнымъ, чёмъ тв, которыя составиль знаненитый авторъ Альмагеста, но сходнымъ съ ними во всемъ главномъ и существенномъ. Въ такомъ случать справка вить приблизительно след. видъ 64).

выше стр. 163 тозисъ 19. Всв эта подробности, кажется, благопріятны для предположенія, что 19 карта вечеромъ въ Александрін можно было увидовию новую лучу.

<sup>««)</sup> Птолемей, по которому составлена эта справка, конечно ни °, ни буквъ

| 19,9629. ή μέση παν<br>60-91δ. © ἀποχής<br>1,0174.<br>μοϊραι,<br>15 .                                                                                                                                                                                               | ή μέση πανοεληνιακή συζυγία . 2374,6282.  © ἀποχής 301°,792. Cἀνωμαλίας 255°,824.  · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>κάτου αὐτῶν+6°,9505</li> <li>τὰς τοααύτας ή C ἀνωμά-</li> <li>λως κινηθήσεται ἐν+04,5320</li> </ul>                                                                                                                                                        |                                                                                                                          |
| τάς τοσαύτας ή <b>C</b> ἀνωμά-<br>λως πινηθήσεται έν +0 <sup>d</sup> ,5320                                                                                                                                                                                          | 3°,1915                                                                                                                  |
| ή μέση πάροδος 2234, 8629<br>ή ἀχριβής σύνοδος 2234,3949, ή ἀχριβής πα                                                                                                                                                                                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                    |
| xat' aiyuntioug $\Phi$ apµou $\vartheta$ i ı $\gamma'$ ,  xat' aiyuntioug $\Phi$ a $\mu$ età $\vartheta'$ x $\vartheta''$ $\varpi$ pag i $\sigma$ yµepvà $\varphi$ $ \varpi$ pag i $\sigma$ yµe $\varphi$ y $g$ $ \varpi$ y $g$ $ \varpi$ $ \varpi$ y $g$ $ \varpi$ | nat' aituntious Φαρμουθί πζ',<br>Φρας ι' άρχομένης<br>μετά τήν μεσημβριαν $\left[27^{4}9^{h}12.^{m}\right]$              |

а) Въ этой справкъ александрійскій синедріонъ нашель бы категоричное указаніе, что 1.нисана должно быть не ез субботу (19.карта), а ез воскресенье (20.карта).

dhm, ни арабених циерь не употребляеть. Онъ двлять въ своих хачоча сумки,  $\eta$  и рада, такь не, канъ врадусь, и о ра: на минумы и ссвунды (а'  $\eta$  и раде  $\xi^2 = \mathcal{N}^\beta$ ). Это двлене у меня замънено принятынъ у современных в астроновов (Th. v. Oppolzer, RSchram, PLehman) десямичным двленень градуса и сумом (сутин=1.0000 долей).—Можно сказать – ръшающую снлу подобной справии для гудейской герусіи читатель легно пойметь, если онъ не забываеть, что гудей свои сутин начинають съ мочи (не съ полночи и не съ угра), такъ что для них напр. суббома начинается съ захода солица (около 6 ч. вечера) съ плямищу. Если бы герусія вздумала «освятить» 19-е марте, субботу, какъ

6) Изъ нея очевидно, что 18-е марта въ 63 г. "по-египетски" называлось 13. фармути, а 1-е апръля—27. фармути. Самоочевидно, что и 3-е апръля—"по-египетски" 29. фармути.

#### ΑΠΕΡ ΠΡΟΕΚΕΙΤΟ ΔΕΙΞΑΙ!

Св. вв. Маркъ вылъ схвачинъ язычниками въ день христіанской пасхи, 15-го гудейскаго нисана, въ воскрисенье, З.апръля, 29.фармути КАТ АГГПТІОТЕ, и скончался мученически на другой день пасхи, 16.нисана, въ понедъльникъ, 4.апръля, 30.фармути КАТ АГГПТІОТЕ.

### AHEP HPOEKEITO EYPEIN!

А такъ какъ это совпаденіе датъ возможно—въ данных предълахъ — только въ 63 г., то вибств со дненъ — 4. апртъля—устанавливается и годъ мученической кончины св. Марка, 63-й по Р. Хр. 65).

B. BONOTOBS.

(Окончаніе слидуеть).

<sup>1-</sup>е нясана, она начала бы этотъ мѣсяцъ съ 6 ч. вечера 16-го марта, т. е., какъ показываетъ справка, за 3.часа 28.,мин. до истиннаго новолунія, и праздновала бы свою паску, 15.нисана, съ 6 час. вечера 1-го апръля, 3 ча сами и 12., минутами ранъе полнолунія, т. е. — какъ выражается Осочили александрійскій (Krusch, 224), — той уброю тойто рід простабачтоє, дідіа кай той фистіроє тіде свойуще ётпер стедойс пері тоу хохдоу тоу байтой бутоє, «когдя этого и законъ не повельнъ, да и дуна въ своемъ кругъ еще не достигла сч вершенства».

<sup>65) 30-</sup>е еармути «по-египетски» въ 56—59 гг. приходилось на 5. апраля въ 60—63 гг.—ва 4. апраля, въ 64—67 гг.—ва 3. апраля, въ 68—71 гг.—ва 2. апраля, въ 72—75 гг. на 1. апраля, и т. д., въ каждый колавский висо косный годъ поднимаясь на одинъ день выше (ранъе).

# НОВОСТИ РУССКОЙ И МНОСТРАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ.

I. Описаніе рукописныхъ собраній, находящихся въ городѣ Кієвѣ. Выпусвъ І. Собраніе рукописей московскаго митрополита Маварія (Булгакова), Мѣлецкаго монастыря на Волыни, Кієво-Брестскаго монастыря и Кієвской духовной семинарів. Н. И. Петрова. М. 1892 г. (321 → VIII стр.).

Просвъщенный и высокообразованный архипастырь, покойный московскій матрополеть Макарій, во время обревивованія віевской академін (въ 1874 году), обратиль винманіе на собраніе рукописей. находившихся при мувет церковно-археологического общества, и на «Описаніе» этихъ рукописей 1), составленное завёдующимъ музеемъ, профессоромъ Н. И. Петровымъ. Осматриван рукописи, раньше имъ наміченныя, высокопреосвященный Макарій, въ присутствів бывшаго ректора академін, архимандрита (послё епископа режскаго) Филарета, развивалъ свое мевніе о томъ, насколько ведико и полезно иметь и сосредоточивать при духовныхъ академіяхъ рукописныя коллекців. лежащія непроизводительно въ монастырскихь и церковныхь библіотекахъ. Эти коллекціи, по межнію высокопреосвящ. Макарія, могутъ ваключать новыя канныя кля русской исторической науки к дальнёйшаго ея развитія и вийсти съ тимъ служить пробнымъ оселкомъ для практики молодыхъ ученыхъ, желающихъ ваняться разработкой русской исторической науки по сырымь матеріаламь и первоисточникамь. Обращаясь собственно къ наличной коллекціи рукописей церковноархеологическаго музея, высокопрессвящ. Макарій нашель ее сравнительно скудною и высказаль свое предположеніе, что хорошо было бы передать въ Кіевскую академію рукописи и наиболю ценныя въ научяомъ отношеніи книги изъ монастырей и перквей кієвской. черниговской и волынской спархій. Отъ себя лично онъ туть же занвиль, что въ своемъ духовномъ завъщанія онъ завъщаль свою небольшую коллекцію рукописей, прекмущественно раскольнических, въ воспитавшую его Кіевскую акалемію, но не кначе, какъ только по своей CMODTE.

Такія предположенія высокопреосвящ. Макарія, высказанныя имъ, по словамъ автора настоящаго труда, Н. И. Петрова, академическому вачальству, не останись однимъ только проэктомъ, а вскоръ быди приведены въ исполненіе. Вслёдствіе представленія его, Св. Снеодъ,

<sup>1) &</sup>quot;Описаніе рукописей церновно-аржеологического музом при кіевской духовной академін" печаталось проф. Петровымъ въ "Трудахъ кіевской духовкадемін" 1874—1878 гг. и въ незначательномъ часлъ экземилировъ вышло отдъльными оттесками (въ 3 выпускахъ).

указомъ отъ 11 декабря того же і 874 года, предписавъ кіевскому метрополету Арсенію саблать распоряженіе о передачів рукописей и болье ценных старопечатных кнего из кіевских и волынскихъ монастырей въ Кіевскую академію, «какъ для большаго обезпеченія сихъ историческихъ памятниковъ отъ случайныхъ поврежиеній, такъ н для удобствъ подьзованія по нхъ разработків». Получивь такой указъ отъ высокопреосвящ, митрополета Арсенія, академія начала д'ятельно готовиться въ пріему письменныхъ сокровищь, хранящихся въ древнихъ книгохранилищахъ: следаны были сношенія съ местами, откуда должны быле поступить книги и рукописи въ академическую библіотеку: истребованы изъ всёхъ этихъ иёстъ наталоги, изъ которыхъ выписаны названія венгъ и рукописей, вакія сочтены подлежащими передачв въ академическую библіотеку; некоторыя изъ библіотекъ и монастырских архивовъ лично осмотрёны нарочито командированными для сей пъли лицами изъ преподавателей академіи и т. п. Но по разнымъ, невависящимъ отъ академін, обстоятельствамъ перенача пънных книгь и рукописей изъ кіевских монастырей и Кіево-Софійскаго собора досель не могла состояться; въ академическую библіотеку поступили только рукописи и болью паними кинги изъ Почаевской лавры, Мелециаго монастыря, Межиречской церкви (въ предместьи г. Острога) и, сверхъ ожиданія, коллекція рукописей и старопечатныхъ книгъ самого высокопреосвящ. Макарія, всявдствіе преждевременной кончины его, последовавшей 10 іюня 1882 года.

Изъ этого хода дёла о передачё рукописей и книгъ въ академическую бабліотеку, наложенняго въ предисловів къ настоящему труду, вилно, что намеренія высокопр. Макарія, несмотря на одобреніе муз-Св. Синоломъ, исполнилесь только на половину. «Но что не выполнено, говорять Н. И. Петровъ, изъ плановъ и намереній высокопр. Макарія, то въ вначительной степени можеть и должно быть выполнено и замънено болъе или менъе подробнымъ печатнымъ описаниемъ какъ поступившихъ уже въ академическую библіотеку рукописныхъ коллекцій, такъ особенно еще не поступившихъ и даже не могущихъ поступить въ эту библіотеку. Эта задача и имелась въ виду при составленія настоящаго описанія». Въ первомъ выпускі «Описанія рукописныхъ собраній» проф. Петровъ занимается подробнымъ описаніемъ рукописей—1) московскаго митрополита Макарія (стр. 1—174), 2) Мѣнецкаго монастыря (стр. 175-235), 3) Кіево-Брестскаго монастыря (236-240) и 4) Кіевской духовной семинарів (241-293). Къ концу книги приложенъ подробный алфавитный указатель именъ, есторическихъ и географическихъ названій, встречающихся въ настоящемъ выпускв (стр. 294-319).

Въ своемъ трудѣ проф. Петровъ болѣе всего удѣляетъ мѣста описанію собранія рукописей митрополита Макарія, представляющаго большой интересъ для ивслѣдователей русской старины. Собраніе это состоитъ ивъ 106 №№, изъ коихъ 18 №№ относятся къ XVI вѣку, 13 №№—къ XVII вѣку, 32 №№—къ XVIII вѣку и 43 рукописи къ нынѣшнему вѣку. Между послѣдними составитель описанія различаетъ а) рукописи, пріобрѣтенныя м. Макаріемъ отъ разныхъ лицъ, б) копіи съ рукописей извѣстныхъ собраній, сдѣланныя или самимъ высокопр.

Макаріемъ, или по его порученію, в) автографы собственныхъ сочиненій м. Макарія (№№ 6, 12, 46 и 53) и между ними одно неизданное его сочиненіе «Собраніе матеріаловъ для науки каноническаго права православной россійской церкви, наложенное въ систематическомъ порядків».

По 'содержанію рукописи м. Макарія Н. И. Петровъ разділяєть на 9 отделовъ: 1) Священное писаніе и его толкователя, 2) Отцы и учителя цериви, 3) пропов'яничество, 4) богословіе (догматическое 1) н полемическое), 5) каноническое право, 6) литургина, 7) исторія церковная и гражданская, 8) исторія и обличеніе русскаго раскола и 9) сийсь. Вольшая часть рукописей и Манарія относится нъ исторін русской церкви и русскаго раскола. Но исторію русской церкви высокопр. Макарій понималь, по словамь Н. И. Петрова, такъ широко и даваль ей такую постановку, что въ ней находили мёсто и вавъстное освъщение всъ стороны перковно-религизаной жизни русскаго народа, -- и собственно церковная исторія, и обрядовая сторона, и цервовное право, и пропов'яничество, и вообще духовика письменность. переводная и оригинальная. Поэтому-то, не смотря на разнообравіе содержанія рукописей м. Макарія, почти всі оні, въ большей или меньшей мёрё, служили источниками и пособіями для его исторіи русской цервви и отчасти его исторіи русскаго раскола. Больше всего навлечено имъ матеріала для его исторіи русской церкви изъ рукописей, отвесенныхъ проф. Петровымъ въ отделамъ 7 и 9, а для исторів русскаго раскола-нев 8 отдёла. Всё такія пованиствованія вев разсматриваемыхъ рукописей Н. И. Петровъ отметиль въ своемъ описанін, съ указанісмъ техъ мёсть въ исторіи русской церкви и исторів русскаго раскола высокопр. Макарія, въ которыхъ овъ польвовался вые, или, по крайней мёрё, тождественными списками, при чемъ проф. Петровъ вводиль въ тевстъ описанія и ученыя примічанія самого м. Макарія къ нёкоторымъ рукописямъ или статьямъ въ нихъ. Рукописи, которыми и. Макарій воспользовался уже въ своихъ печатныхъ ученыхъ трудахъ, не имъютъ для насъ, замъчаеть составитель «Описанія», интереса новивны и свёжести. Но оне важны въ томъ отношенія, что составляють, такъ сказать, оправдательные документы для историческихъ трудовъ высокопр. Макарія, доступные теперь для ученой провёрки и переизследованія. Кроме того, не всеми рукописями своего собранія м. Макарій воспользовался въ своихъ историческихъ трудахъ; поэтому въ собраніи его рукописей можно найти не MANO HOBARO M MHTOPECHARO 2).

Рукописи Мёлецкаго монастыря (всего 32 №№) проф. Петровъ раздёляеть на двё группы—славяно-русскія и латино-польскія. Первыя, сравнительно болёе древнія, XVI и начала XVII вёковъ, имёютъ

<sup>1)</sup> Подъ № 6 вначится «Провославное догнатическое богословіе Макарія, еп. вининцияго». Т. І—V. 1852 г. Это—черновая рукопись высокопр. Макарія, въ пяти отдёльныхъ переплетахъ.

<sup>2)</sup> Въ подтверждение этого проф. Петровъ указываетъ на тотъ фактъ, что бывший студентъ Кіевской дух. академія Голоскевитъ нашелъ, по его указанію, между рукописями м. Макарія невавъстное дотоль въ нашей ученой интературъ пославіе старца Елеваврова монастыря Филофея въ царю Ивану Васильевичу, изследованное потомъ профессоромъ В. Малинивымъ.

параллели съ подобными рукописями въ съверно-русскихъ рукописныть собраніяхь. Между міжецкими рукописями находятся два неизвістных посель слова Іоанна, экварха болгарскаго 1), а также списокъ поученія черноривца Зарубскаго Георгія и, можеть быть, его же добавденіе къ слову св. Ефрема Сирина о терпівнін и о кончині <sup>2</sup>). Кромі того, малецкія рукописи, по обстоятельствамъ маста и времени, представляють опыты мъстной летературы в особено полемики съ датанянами. Здёсь мы встречаемъ «Предисловіе над. Псалтирь» на запално русскомъ наржчін, сборникъ полемическихъ сочиненій противъ датенянь, «О исхождение Св. Дука» 3). Изъ датино польскихъ рукописей обращають на себя преимущественное внимание рукописные учебники по философіи на латинскомъ явыкі, преподанные въ кіево могилянской коллегія профессорами Іосифомъ Горбацкимъ въ 1:39 н 1:40 гг., Инновентиемъ Гинглемъ въ 1645-1647 гг., и представляющіе собою древивищіе по философіи учебники въ кісвской коллегін. Не малый интересъ представляеть и польскій инвентарь Малецваго монастыря, сохранившій свідінія о составі древней библіотеки мелециаго монастыря. Остальныя латино-польскія рукописи этого монастыря навють отношеніе къ внутренней исторіи віроисповідной унів, дёлавшей заимствованія отъ польско-католической науки и постепенно сближавшейся съ польскить католипизмомъ.

Въ бябліотекѣ Кіево-Врестскаго монастыря проф. Петровымъ найдено только пять рукописей и притомъ неважныхъ. Невначительное число рукописей, сохранившихся въ этомъ древнѣйшемъ и внаменитомъ монастырѣ, бевъ сомпѣнія, объясняется тѣмъ, что съ давняго времена рукописи Кіево-Врестскаго монастыря передавансь въ библіотеку кіевской академія. Изъ пята сохранившихся рукописей могутъ имѣть значеніе въ научномъ отношенія «Уставъ или око Церковное», XVII в., и богословскія лекція, читанныя въ кіевской академіи Георгіемъ Конисскимъ въ 1751—1754 гг., Самувломъ Миславскимъ въ 1761—1763 гг. и Кипріаномъ Лехинцкимъ въ 1776 и 1777 годахъ.

Въ библіотекъ кіевской дух. семинаріи отыскана составителемъ «Описанія» 141 рукопись; большая часть ихъ представляють собою учебники, преподававшіеся на латинскомъ языкъ въ римско-католическихъ учебники заведеніяхъ въ Россіи. Эти учебники важны, по словамъ Н. И. Петрова, въ томъ отношеніи, что, сохранившись въ разныхъ библіотекахъ въ громадномъ количествъ, доставляють матеріалъ какъдин характеристики преподававшихся въ академіи въ разное время наукъ, такъ и для установленія преемственности профессоровъ и даже студентовъ академіи, такъ какъ заключаютъ въ себъ не только укаванія на время преподаванія и на преподавателей тъхъ или другихъ учебниковъ, но и списки студентовъ, и въ этомъ отношеніи могутъ

<sup>1)</sup> Слова на Рождество Христово и на Богоявденіе.

<sup>3) «</sup>Паренесисъ» св. Еерема. XVI въка, въ листъ, на 333 листажъ; рукопись принадлежала изкогда Звиненскому монастырю.

<sup>3)</sup> Статья направлена противъ латинянъ и приводить свидътельство С в Писанія и св. отценъ церкви—Діонисія, Асанасія, Іустина Филососа, Іоания Златоуста, Григорія Богослова, Грвгорія Нисскаго, Василій Великаго, Кирвла са, блаж. Осодорита, св. Максима, Іоанна Дамаскина, Евлогія, патріарха вле ксандрійскаго и др.

служать нанвою для исторіи вієвской анадемін, особенно съ XVIII віза. Кромі того, въ библіотент вієвской семинарін сохранились учебники, преподававшієся въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ, явившихся въ Россін подъ вліяніемъ Кієвской анадемін, напр. учебники московской академін, коллегій и школь черниговской, смоленской, харьковской, сівской, псковской, суздальской и холмогорской, дающіе нікоторый матеріалъ для исторін духовнаго просвіщенія въ Россіи. Изъ другихъ рукописей вієвской семинарін г. Петровъ отмічаеть каталогь спископовъ и патріарховъ византійской церкви и кієвскихъ митрополитовъ 1) и переводъ трактата Адама Зерникава «объ исхожденіи Св. Духа отъ единаго Отца» на русскій явыкъ 2).

Въ виду значительности и равнообразія рускописей кіевской семинарів Н. И. Петровъ равсматриваеть ихъ по следующимъ отпедамъ: 1) Свящ. Инсавіе и толкованіе его, 2) основное богословіе и философія, 3) догматическое богословіе, 4) обличительное и сравнительное богословіе, 5) отцы и учители церкви, 6) исторія православной церкви восточной и русской, 7) проповедничество, 8) литургива, 9) словесныя науки, 10) еврейскій явыкъ, 11) рукописи, не относящіяся къ туховному образованію. Въ последнемъ отделе находится: a) Grammatica Hungarica (T. e. Behrepckas), XVIII B. pykouncs, 6) «начальныя основанія механики и идростатики, сочиненныя въ кіевской акалемін въ 1793 году, для преподаванія обучающемуся въ оной россійскому юношеству», сочинение архимандрита Иринея (Фальковскаго): руконись быда приготовлена къ изданію, в) теоретико-экспериментальная физика, рукопись 1740 года, г) латинская физіологія, съ означеніемъ 1797 года, д) Vedelii praxis clinica cum annotationibus. рукопись XVII или начала XVIII в. в).

Изложенное нами содержаніе настоящаго труда Н. И. Петрова показываеть, сколько интереснаго и важнаго въ научномъ и археологическомъ отношеніи матеріала заключается въ кіевскихъ рукописныхъ собраніяхъ и какъ велико, поэтому, значеніе описанія этихъ собраній, остававшихся досель почти неизвъстными для отечественныхъ изсльлователей нашей старины. Проф. Петровъ принялъ на себя весьма почтенную задачу, потребовавшую отъ него большаго труда, кропотливыхъ изысканій и разнообразныхъ справокъ, и исполненную имъ самымъ добросовъстнымъ образомъ. Онъ не ограничивается простымъ, механическимъ способомъ описанія той или другой рукописи, но опредъляеть время ея происхожденія, принадлежность извъстному автору, извъстность въ нашей или иностранной литературъ и т. п. Содержаніе

3) Въ самой рукописи вложено въсколько рецептовъ, наъ коихъ одинъ повъченъ 13 апръля 1702 года, а другой—13 іюня 1743 года.

<sup>1) «</sup>Каталогъ епископовъ и патріаржовъ св. великія вивантійскія церкви, собранный вай различныхъ писателей церковныхъ, изряднае же изъ Никифора Калистова... изъ Константива Гарменопула... изъ Филиппа Кипріанина» и др., рукопись имившинго въка, на 104 листахъ. Каталогъ визонтійскихъ патріаржовъ оканчивает.я Гаврівломъ, вступившиниъ на престолъ въ 1702 г. Съ 77 листа слъдуетъ «Каталогъ митрополитовъ віввекихъ съ латописаніемъ вкратих», оканчивающійся митр. Серапіономъ (1803 г.).

<sup>2)</sup> Переводъ съ латинскаго на россійскій языкъ 1752 г., рукопись на 681 ластъ, писанная начерно разными руками; въ переводъ участвовали В. Добранскій и Гр. Малъновскій.

нёвоторыхъ №№ «Описанія» изложено имъ на нёсколькихъ страницахъ, напр. № 4 «Златоусть», XVI в. изложенъ на стр. 5—19, № 21—Потребникъ XVI в. на стр. 31—35, № 25—Проложеныя житія, конца XVII и начала XVIII в. на стр. 35—39, № 26—Прологь, того же времени, на стр. 39—43. Особаго труда и многочисленныхъ справокъ потребовали отъ автора такъ называемые «Соборники», содержавшіе довольно разнообразныя статьи (напр. на стр. 43—92, 141—174). Разсматриваемое «Описаніе рукописныхъ собраній» удостоено совѣтомъ Кіевской дух. академіи полной Макаріевской преміи. Остается пожелать, чтобы 2-й выпускъ этого многополезнаго труда не замедляль выходомъ въ свѣтъ.

II. Императоръ Левъ VI Мудрый и его царствование въ церковноисторическомъ отношении. Изсл. Н. Попова. Москва 1892. Стран. LV-304. Ц. съ пер. 2 р.

Уже по своей непосредственной бливости из эпохв патр. Фотія, столь важной въ исторіи христіанской церкви, — царствованіе византійскаго императора Льва VI (886-911 гг.) представляеть несьма большой научный интересь не только частный, но и общехристіанскій. Само собою понятно, что для православія онъ еще выше, если принять во вниманіе, что такъ или иначе въ это время упрочивались и отношенія въ Риму, развившіяся ранве. Наконець: нвкоторые литературные и ваконодательные памятники этого времени вліяди на древнюю Русь и болье прямо и рышительно; и нужно только пожальть, что этому вопросу авторъ изследованія не посвятиль спеціальнаго и обстоятельнаго трактата. Но въ общемъ работа г. Попова производить благопріятное впечатлівніе широтою постановки и солидностію научнаго аппарата. Въ ней ватронуты всё существенныя стороны, и мысли не теряются въ мелочахъ и пустякахъ. При этомъ составитель стремился къ возможной для него фундаментальности и собраль достаточно матеріала, который во многихь случаяхь провіренъ имъ самостоятельно; однимъ источникомъ онъ воспользовался въ русской литературъ прежде другихъ, а нъкоторые самъ добылъ изъ библіотечныхь рукописныхь сокровищь и ввдаль въ переводі, хотя болье желательно было бы вмьть самые подлинники. Изображеніе автора объективно-спокойное, но не довольно рельефное, почему и личность Льва VI-го является въ его книге несколько тусклою и блёдною и часто ватеняется второстепенными фигурами. Заслуживаетъ, въ нашъ въкъ, похвалы и изложение — простое и ясное. Во всемъ этомъ разбираемый трудъ весьма рекомендуеть писателя начинающаго. Но, кажется, авторъ напрасно вабываеть о последнемъ своемъ свойствъ и придаетъ себъ неподобающую важность. Чрезмърно возвеличивая себя, онъ невольно теряетъ всякіе размёры и видитъ себя такъ, будто въ своей области ему «по колено море» --- кроме техъ, которые «муху на море пустили». Отсюда у него заслуженный внаантинисть Лебо является какимъ-то непостояннымь и легкомысленнымъ французомъ. Но особенно непріятим нікоторыя выходки противь почтеннаго проф. Московскаго университета о. Иванцова Платонова (напр., XLIX, прим. 1. 44), котораго онъ съ наивното снисходительностію — удостояваеть лишь превретельных упоминаній... Каково

самомивніе?! Это уже ложка непріятнаго дегтя,— и автору лучше было бы оставить ее при себь, тымь преподносить своимь читателямь.

T. A.

III. Катихизисъ иоптской церкви, достопочт. Абуны Филотауса, декана нагріаршей церкви св. Марка въ Канро, точно переведенный съ арабскаго подлининка (на англ. яв.) дост. На веръ Оде, священняюмъ англиканской церкви и настоятелемъ миссіи среди евреевъ въ Канро съ предисловіемъ достопочт. Р. Вромеджа. Лондовъ 1892. 1).

Эта любопытная книжка есть плодъ трудовъ двухъ англійскихъ богослововъ, которымъ выпало на долю потрудеться нёсколько леть на инссіонорскомъ поприще въ Египте, среди коптовъ. Она интересна въ объихъ своихъ частяхъ-и во введеніи, и въ самомъ катихизись. Въ первомъ на несколькихъ страницахъ сообщается масса интересныхъ свідіній объ этой забытой и малоневістной египетской церкви, которая со времени своего отпаденія отъ православія жила своею особою отчужденною живнью до самаго послёдняго времени, когла потокъ европейской цивилизаціи, направившись чрезъ Суезскій каналь въ берегамъ Индін, сдівлаль изъ Египта общеміровую станцію, гдів встрівчаются и сталкиваются между собою всевовможные народы съ ихъ разнообразными интересами. На первомъ планв, конечно, стоять англичане, которымъ поэтому принадлежить и главная роль въ деле изученія страны во всёхъ ся отношеніяхъ. Авторъ предисловія или введенія, ввейстный переводчикь православнаго греческаго катыхнанса Бернардаки, изданнаго на англійскомъ языкі подъ заглавіемъ: «Матерь всахъ церквей», достопочт. Рейксъ Вромеджъ отнесся къ остаткамъ древней египетской общины съ большимъ интересомъ. Да и «ни одинъ истичный христіанинь, говорить онь, путешествуя по востоку, не можеть равнодушно смотрёть на эти весьма древнія христ. общины и особенно, когда онъ видить, какъ датиняне и протестанты ухудщають положение дыль тымь, что образують уніатскія церкви и протестантскія собранія». Первымъ изъ англичань, ито заинтересовался судьбою контской церкви, быль достопочт. Таттамъ, который побываль среди контовъ въ 1836 году, а затвиъ отношения между англиканской и контской церквами были скрвилены прекраснымъ подаркомъ отъ первой въ видъ превесходно напечатанной Библін на арабскомъ и коптскомъ язывахъ. Коптекая церковь находится въ разделения съ православною церковію съ 8 окт. 451 года, когда она, увленшись своимъ патріархомъ Діоскоромъ, осужденнымъ на халкидонскомъ соборв, перестала жать совивстною жазнью съ «матерью всвхъ церквей» и виветъ своего особаго патріарха, который живеть въ Канро. Въ настоящее время контскимъ патріархомъ состоить Кирилль, подъ главенствомъ котораго состоять семнадцать епископовъ, изъ которыхъ дейнадцать въ Египть, чотыро въ Абиссиніи и одинь въ Ісрусалимь. Митрополить въ Абиссивін живеть въ Гондарів и ведеть свое преемство по прямой линін отъ св. Фрументія, который быль рукоположень на каседру аксумскую св. Асанасісмъ. Цуховенство живеть очень бідно, какъ

<sup>4)</sup> A Cathechism of the Coptic Church, by the very Rev. Abouna Filothaus, faithfully transl, by the Rev. Nazer Odeb, with an introduction by the Rev. R. Raikes Bromage M. A. London. 1892.

можно видеть изъ того, что даже декань, т. е. каседральный протоісрей Абуна Фалотаусъ, авторъ переведеннаго катахизиса, получаеть въ годъ лишь 96 фунт. стерлинговъ, а большинство другихъ священииковъ не болбе 12 ф. въ годъ, вследствие чего многие мет нихъ вынуждены прибъгать из милостынъ. Богослужение совершается на коптскомъ и арабскомъ явыкахъ, причемъ копты имвють три различныхъ дитургін, написанныхъ первоначально по гречески, но переведенныхъ на коптскій и арабскій явыки, именно: литургія св. Марка, пересмотрівная св. Кирваномъ; литургія св. Василія воликаго и литургія св. Григорія Навіанзина-по великнит правдникамъ. Копты, по наблюденію автора предисловія, очень любять учиться, древній духь огласительной школы александрійской еще не умеръ среде нихъ, и если они чувствують недостатовь въ собственныхъ средствахъ обучения, если этихъ средствъ не дадутъ имъ православные или англичане, они постоянно булуть стекаться цёлыми толнами въ школы пресвитеріанъ, христівнених братьевъ, іскунтовъ и др. Въ Канро есть большая школа при патріархать, а также и другая еще такая же школа поль навваніемъ «Эл-Иктис-садъ»; но копты чувствують крайнюю необходимость нивть школы пре самыхъ своихъ поселеніяхъ. Собственно для подготовленія въ священству не имбется невавихъ школь, хотя лекань Филотаусь делавь энергическую попытку основать съ этою целію духовную семинарію. При теперешнемъ состоянів вещей духовенство выходеть преемуществено изъ многочесленнаго монашества, которое и досель процентаеть въ знаменетой скитской пустынь (Нитронь), этой колыбели восточнаго монашества. Но бывають не редко случан, когда въ среду дуковенства вступаютъ в набожные міряне, какъ это, напримъръ. было недавно съ однить свётскимъ человекомъ, служившимъ на жельной дорогь. Кромъ абиссинской церави, въ общени съ контской церковію находятся еще церкви армянская и сирійская, такъ что вивсть ввятая эта церковь представляеть еще важное отделение хрестіанства, которымъ отнюдь нельзя пренебрегать въ междуперковныхъ отношеніяхъ. Неудивительно поэтому, что, по словамъ Вромеджа, «не было недостатка въ усиліяхъ со стороны православной восточной церкви («Матери всёхъ церквей») въ возсоединению съ собою этого ваблудшаго чада - коптской церкви, и они будуть благословлены въ свое время добрымъ успёхомъ». По распоряжению блаженнёйшаго патріарха Софронія православный греческій катихивись переведень на арабскій языкъ, и значительное число его экземпляровъ принесено въ даръ коптскому патріарху. Онъ также пригласиль царя Іоанна абиссинскаго прислать «до сорока болёе способныхъ мододыхъ людей для образованія въ Асинахъ или въ другихъ містахъ съ цілію подготовленія ихъ въ священству. Съ своей стороны и русская церковь нёсколько времени тому навадъ сдёжала большое усиліе съ цёлію помочь Абиссинів въ религіозномъ отношеніи, для чего отправила было нъсколько монаховъ для поступленія ихъ въ абиссинскіе монастыри; но это последнее усиле было жестоко разстроено политическими интризами. Мы, англичане, добавляеть авторь, просто должны поддерживать въ этомъ отношении православную восточную церковь и стараться о томъ, чтобы разрушить преграды, препятствовавшія досель примиренію». Да и сама коптская церковь, по наблюденію автора, да-

деко не чужка куха примирительности. «Хоти быть можеть съ моей стороны это и смелое предположение, но я убеждень, говорить онь, что если бы со сторовы св. православной восточной перкви следанъ быль теперь настойчивый шагь къ примерению съ коптской, абиссинской, армянской и серійской церквами въ истинномъ духів матери, то онъ были бы болье чъмъ готовы послъдовать ед призыву. Во всякомъ случав Матерь всвиъ церквей будеть въ состояни предложить имъ столь же хорошія ние даже дучшія условія для возсоединенія, какъ и наша рвиская сестра». - Что васается ватимь самого катихизиса, то онъ представляеть собою «Руководство для начинающихь въ религіозномъ познанія и составлень кратко, но замічательно яснымь, простымь явыкомъ при удобоусвояемомъ методъ, обнаруживающемъ значительную долю вдраваго редигознопрактическаго смысла какъ въ составитель его, такъ и въ самой церкви. Онъ состоить изъ введенія, четырекъ отделовъ и заключенія. Введеніе начивается вопросомъ: «Чёмъ спасается человект», на что ответь гласить: «Исполнениемъ обяванностей православной (вдравой по мысли) христіанской религіи, которую Богь дароваль людямь по своей любви для ихъ спасенія и совершеннаго блаженства». Подъ «обяванностями», какъ ведно изъ дальнейшихъ «вопросовъ и отвътовъ», разумьются «въра и добрыя дела», которыя понимеются какь и въ православныхъ катехизисахъ. Изъ четырекъ отделовъ, первый трактуеть о вёрё, второй о такиствахъ, третій о ділахь и четвертый о послідней судьбі человіна. Въ коптскомъ катехизись остоствонно ожидать следовъ монофизитства; но въ данномъ катехизись они почти веуловимы, если только не видеть ихъ въ недостаточно ясномъ и точномъ ученім о воплощенім,--что легко объяснить вменее темъ, что контская церковь не воспользовалась догматически строгимъ въ этомъ отношении учениемъ, выработаннымъ вселенскимъ ханкидонскимъ соборомъ. Помимо этой неясности, контскій катихивись почти нечёмь не отдичается отъ катихивисовь православной восточной церкви, и между прочимъ можеть служить изобличениемъ неправды западвыхъ церквей по такимъ пунктамъ, какъ Filioque и др. Согласно съ православною восточною церковію коптскій катихинсь преподаеть символь вёры безь прибавки слова «и отъ Сына», изобличая такимъ образомъ заблужденіе всей западной церкви, вивств взятой, а въ отношени таинствъ твердо стоить на числе ихъ семь, изобличая протестантиямъ и англиканскую церковь, признающіе только два тамиства. Но въ катехнянст ость и существенный пункть различія съ православнымъ ученіемъ. Это именно въ вопросв о числе вселенскихъ соборовъ. Последній вопрось контскаго катихивиса гласить: «Сколько вселенских соборовъ признаетъ церковь св. Марка? - и на этотъ вопросъ дается рёшительный отвёть: «Tpu только», которые и перечисляются ватыв. Эти три суть первые вселенскіе соборы до халкидонскаго, который, какъ и всв следующе за нимъ, уже не признавотся коптами. Воть гдв савдовательно та главная преграда, которая стоить на пути къ возсоединению коптской, какъ и другихъ родственных съ нею церквей, съ православною восточною церковію, и пока эта преграда не будеть устранена такъ или иначе, самый во просъ о возсоединении не будетъ выходить за предълы благочестиобяжть начтаній.

IV. Голосъ съ Синая. Ричныя основы правственнаго вакона. Сочин. Ф. В. Фаррара, архидіакона вестивнетерскаго и пр. Лондонъ, 1892 г. 1).

Известные англиканскій писатель, архидіановь Фаррарь, обладаеть положительно нечтомимымы и неистопимымы перомы. Не проходить ни одного года, въ который бы онъ не сделаль болёе или менве почтенняго вызада въ англійскую летературу, которая претомъ кажное его новое произвеление приватствуеть съ самымъ горячимъ сочувствіемъ, находящемъ себё громвіе отголоски и въ другихъ странахъ хрестіанскаго міра. Изв'єстная серія его крупныхъ историко-вкаегетических сочиненій изъ глубоковажной и интересной области исторін происхожденія христіанства субладась уже достояніемъ всеобщей христіанской литературы; но ученый архидіаконь вийсті сь тімь и вамѣчательный проповъдникъ-ораторъ, проповъди котораго собирають въ Вестинистерское аббатство избранную и многочисленную публику. Его проповъди, произносемыя обывновенно съ огнемъ ораторскаго увлеченія, всегдя отличаются живымъ интересомъ и содержательностью, и даже его извъстныя сочиненія «Живиь І. Христа» и др. отчасти составились вменно изъ его пропов'ядей, въ которыя онъ всегда ум'веть внести извёстную систему и послёдовательность. Изъ проповёдей же составилась и названная въ заголовев новая его книжка, которая представляеть собою не что вное, какъ серію проповіней, провянесенных въ Вестинестерскомъ аббатстве на десять заповедей, эти «въчныя основы правственнаго вакона». Эти проповъди, по ваявлению самого автора въ предисловів, собирани массы слушателей, среди которыхъ онь вамвчаль необычно большое стечене молодыхъ людей,--- н действительно онв не могли не собирать слушателей, потому что въ нехъ последовательно съ замечательнымъ искусствомъ выясняется сущность правственнаго закона въ его приложени къ различнымъ потребностямъ и сторонамъ нашей живии. Мастерство изложения и широта вравственно - историческаго взгляда делаеть и чтеніе ихъ не только навидательнымъ, но и пріятнымъ. Многія изъ нихъ, особенно ть, которыя свободны оть вліянія воварвній «широкой церкви» англиканизма (партін почтеннаго пропов'єднина), не безъ пользы могли бы быть прочитаны и русскими читателями, ищущими въ проповъдяхъ пищи не только для чувства, но и для просвъщеннаго ума, жаждущаго проникнуть въ тайну нравственнаго закона и бытія. Собетвенно объяснению заповёдей предпослано еще нёсколько общихъ разсужденій — о происхожденім и характер'й десятословія, и эти равсужденія, обнаруживающія въ авторъ солидное знакомство съ научной литературой предмета, также составлены съ свойственною автору живостью, и читаются съ неослабнымъ интересомъ, — неразлучнымъ элементомъ всёхъ вообще многочесленныхъ произведеній почтеннаго архидіакова.

А. Л.



<sup>1)</sup> The Voice from Sinai. The eternal bases of the Moral Law, by F.W. Farrar, London, 1892.

й. И нынь кто терпыне мое; не Гаь ли; и состовь мой теве есть.

8. И нынть чего ожидать мнт, Господи? надежда моя на Тебя.

въ евр. слову живый соотвётствуетъ Эξί (нициав), что значатъ: стой-кій, крйпкій, здоровый (Сирск. у Dathe: stantes, Симмахъ: ἐστώς), поэтому съ евр. течне перевести: подлинно, совершенна я суета вся-кій человъкъ и твердо стоящій (бл. Іер.: homo stans; ср. Някольскаго: «какъ на твердо стоятъ онъ»).

8. Но развишленіе о скоротечности и тавиности всего земнаго если и можеть доставлять ивкоторое утвинніе, то утвинніе ляшь горькаго разочарованія въ жизни, требующее поднаго самоотреченія отъ всего земнаго и, при недостатив мужества и терпівнія, безсильное предохранить страдальна земли отъ малодушія и отчалнія. Гдів же ему искать поддержки из мужественному и терпівливому ожиданію конца б'ядственной земной жизни? Гдіз почерпать воодушевленіе из самоотреченію отъ нея и отъ всего земнаго? Откуда ожидать истиннаго утвиненія?—Подобний вопрось и воениваеть въ душіз псалиопівна вслідь за развышленіемъ о скоротечности и тлівности всего земнаго: и нынть чего ожидать мить, Господи? Но обращая такой вопрось из самому Господу, візрующая душа тотчась же у Господа находить на него и візрный отвіть: надежеда моя на Тебя, Господи!

Греч. пер. соотвётствуеть смыслу евр. т., но не держится стрего буквы его: частицу пр (маг) = что передаеть значеніемь кто, какъ будто бы читалось пр (маг); глаголь пр (киввити) = ожидаю переводить какъ существительное съ суфф. 1-го л.: ожиданіе мое, а слово предложеніе, какъ будто бы передъ нимъ читалось коп (кало=развё не). Слав. пер. буквально слёдуеть греч., но слова: ή ύπομονή и ή ύπόστασι; передаеть не внолнё соотвётствующими смыслу этого мёста значеніями: первое, вийсто терпініє, слёдовало бы перевести значеніемь чалніє или шжиданіє какъ Іер. XIV, 8; XVII, 13; ср. Ездр. Х, 2), а второе, вм. состака,—знач. упокаміє мян падежда (какъ Руе. І, 12; ср. Іезек. XIX, 5; Евр. XI, 1; также св. Аванасін на этоть ст. Пс. См. замізч. на т. Псалт. Боголюбскаго).

- Б. Всвух беззаконій могух избави мм: поношеніе безумному далх мм есй.
- Τ. Whanaga и не шверзоха уста мойха, такш ты сотворила есй.
  - а́і. Öстави Ü мене раны
- 9 От вспах беззаконій моих избавь меня, не предавай меня на поруганіе безумному.
- 10. Я стал нъм, не открываю устъ моих; пото-му что Ты содълал это.
  - 11. Отклони от меня уда-
- 9. Такъ какъ гръхопаденія были причиною всёхъ бёдъ, постигнихъ псалиопъвца, то, вовложивъ упованіе на Госнода, онъ и молитъ Его о прощеніи грѣховъ своихъ и избавленіи отъ заслуженныхъ ини наказаній, особенно отъ одного, которое казалось ещу наиболёе тяжкийъ,—вменно, чтобы Господь не предаваль его на поруганіе безумному, т. е. безумно возставшему противъ отца смну его Авессалому. Если вообще горько для родителей нивтъ неразумнаго смна (ср. Притч. XVII, 21 и 25; X, 1), то быть преданнийъ на поруганіе безумному смну для почтеннаго, всёми уважаемаго старца—отца, и тъйъ болёе царя, естественно было невыноснию тяжкийъ бёдствіемъ.

Въ греч. пер. 70-ти и за нимъ въ дат. и слав. 2-я половина ст. читается не въ смыслъ просьбы, чтобы Господь не предавалъ на поруганіе безумному, а какъ указаніе на постигшее уже псадмопъвца это тяжкое наказаніе Божіе: поношенїє безумному дала ма єси; но въ этомъ смыслъ она не представляетъ парадлени 1-му полустишію и, безъ сомивнія, есть ошибочный переводъ, происшедшій въроятно вслъдствіе того, что греч. переводчикъ проглядъль стоящее за словомъ эр (насал), оканчивающееся на туже букву отрицаніе эк (ал). Всъ другіе, древніе переводы: Халд., Сирск., Сими, 5-й Экзаплъ Оригена, Квсевій, св. Асанасій и бл. Іеронимъ вивли чтеніе, соотвътствующее нынъшнему еврейскому и сдъланному съ него нашему русскому переводу.

- 10. Я готовъ съ молчаливымъ терпвніемъ и покорностію цереносить и переношу постигшія меня біздствія (ср. ст. 2—3), потому что Ты содплаль это,—Ти, Господи, ниспослаль ихъ въ наказаніе мий за гріхи мон по праведному суду Твоему.
- 11. Но будь мелосердъ въ кающемуся гръщнеку, смягчи праведный гитвъ Твой и не поражай меня інаказаніями (Остави

твом: И крапости во руки твоем аза исчезоуть.

Ві. Во швличенінух ш беззаконін наказали еси человака, и истамли еси такш пабчину абшу еги: Обаче всує всмки человаки. ры Твои; я исчезаю от по-ражающей руки Твоей.

12. Если Ты обличеніями будешь наказывать человтка за преступленія, то разсыплется, како ото моли, краса его. Тако, суетено всякой человтко!\*

Ш мене раны твом, — отклони удары) свыше сняъ поихъ; поо я чувствую, что изнепогаю отъ тяжести ниспосланныхъ Тобою на поня бъдствій (Ш крапости руки твоєм), что уже не въ сняхъ болье теривть и боюсь "впасть въ отчаяніе" (Зигабенъ) и — такъ или вначе ногибнуть подъ наказующею рукой Твоею.

12. Самая веменность и бренность (евр. суета) человъческаго остоства должим респолагать въ явленію милосердія и сивсхожденія къ грышнику: потоку что нивче, если за всы его грыхопаденія, которыхъ онъ, по той же немощи своей природы, никакъ не можеть избежать, наказывать его различними карами (מוֹכְרוֹלוֹת) ..... ср. Іез. V, 15; гр. лат. слав.: обличеніями) по всей строгости божественнаго правосудія, хотя бы и съ целію вразунленія и исправленія (ср. Пс. VI, 2 и Сир. XVIII, 13); то онъ не въ состоянів будеть винести всей тяжести заслуженних виз наказавій и, севдаеный телесными и душевными страданіями и скорбяни (ср. Притч. по гр.-слав. XXV, 20б), распадется въ своемъ составъ, какъ изъъденная нолью одежда (ср. Іов. XIII, 28; Ис. L, 9; LI, 8) H BCe, что есть лучшаго въ человъкъ (русск. краса, букв. съ евр. желаемое), его сила, здоровье, красота, умственныя вачества, — все это исчезнеть, разсыплется въ прахъ (ср. IOB. IV, 19-21). Въдь суста всявій человъкъ (ср. выше ст. 6).

Въ греч.-дат.-слав. еврейское слово wy (aw)—моль принято въ значени маумина ( $d\rho dx v\eta$ ,—собств. паукъ, вм.  $d\rho dx vvоv$ ), а слово dv dv dv (dv dv dv dv) — желаемое, вождельное—въ значени dv dv dv, такъ какъ отъ нея исходять всв желанія (Me. XV, 19; Лук. VI, 45; Сир. XVIII 30—31); но смыслъ ст. остается почти тотъ же что и въ евр. т., а

Γι. Σελώшη πολήτης ποὸ Γχη, η πολέη το ποὸ η η πολής και ποήχα η επρεποληή: τάκω πρεεέλη τε δ η πρηπλέια, τάκοκε η ετ οτιώ ποη.

13. Услышь, Господи, молитву мою и внемли воплю моему; не будь безмолвент къ слезамъ моимъ. Ибо странникъ я у Тебя и пришлецъ, какъ и всть отцы мои.

именно: человань по природа своей такь слабь и немошень, что его жизнь на земай, со вейми стремленіями и предпріятіами, можно сравнить съ паутиной, которая легко разрывается отъ прикосновенія руки и даже дуновенія вътра (ср. Іов. VIII, 14-15; Ис. LIX, 5-6), поэтому онъ не въ состояния вынести строгихъ, хотя бы то и исправительныхъ наказаній божественнаго правосудія и отъ прикосновенія карающей руки Божіей истаяваеть, измождается (св. Григорій Нисскій Оглас. гл. 8) и разрушается въ своемъ жизненномъ составъ какъ паутина (ср. бл. Августинъ).-- Wkays-- плуу -- см. выше примъч. на ст. 6.—Асве всмки чаки, —всве, греч. шатпу, — соотвътствуеть еврейскому כתבל суста (= ст. 6); но навъ нарвчіє, стоящее на мъста сказуемаго, даетъ предполагать, что въ первоначальномъ текств греч. перевода читался здёсь также, какъ и въ ст. 7, глаголъ тарассетая матетса, читающійся въ Ват. вод., у св. Асанасія и бл. Осодорита (=въ Вульгати). Впроченъ преосв. Порфирій и одно матту находить возможнымъ принимать въ знач. сказуемаго и переводитъ: «такъ суетенъ всякъ человёкъ».

13. Поэтому, по синсхожденію въ такой немощности человіческой природы, услышь молитву мою о помилованіи и облегченіи ниспосланнаго Тобою наказанія, — не будь неумолимо-гифвиниъ, карающимъ судьею, который не силгчается никакими мольбами; но яви милостивое вниманіе въ воплянъ моимъ (ср. Пс. XXVII, 2), не оставь безъ отвіта (не премолчи), — безъ проявленія Твоего милосердія, — проливаемыхъ предъ Тобою слезъ раскалнія. Віздь я странникъ и пришлецъ у Тебя на дарованной Тобою землів обътованія, подобно вавъ были странниками и пришельцами среди чужихъ народовъ патріархи и всі предки мои до введенія ихъ во владініе этою землею. Если же жизнь моя и безъ того кратковременна и исполнена трудовъ и скорбей, какъ жизнь странника

- яг. Шслави ми, да почію, прежде даже не Шид8, и ктом8 не вба8.
  - 14. Отступи от меня, чтобы я мож подкръпиться, прежде нежеми отойду, и не будет меня.

и пришельца: ужели Ти захочень еще больше совратить и отягчить ее скорбани? ужели не окажень инлости и состраданія временному гостю Твоему, когда Ты Самъ заповъдаль оказывать человъколюбіе пришельцамъ земли Твоей (ср. Лев. XIX, 33—34; Втор. X. 18—19)?

14. Если я недостовиъ получить отъ Тебя полное прощеніе, то хоть на время отступи оть меня, т. е. перестань поражать меня Твоими наказаніями (слав.-греч. шслаби ми, т. е. умърь строгость наказаній Твоихъ, облегчи мои страданія), чтобы я могь отдохнуть, усповойться и имъть иткоторую отраду и утышеніе въ последніе дни моей жизни, премеде немесли отойду, т. е. въ мрачний шеоль (ср. Іов. Х, 21 и Пс. VI, 6; см. прим. стр. 123—125), иначе сказать: умру, — после чего уже не буду больше на земле и невозможни будуть для меня никакія земныя радости и утышенія.—Подобнить образовъ ввываль въ Господу другой, боле древній ветхозаветный страдалець, праведний Іовь: не малы ли дни мои? оставь, отступи отв меня, чтобы я немного ободрился, прежеде нежели отойду, — и уже не возеращусь, — въ страну тымы и стьни смертной (Х, 20—21; ср. VII, 16, 19—21).

## ПСАЛОМЪ ХХХІХ.

Благодарственно-хвалебная пъснь Господу за избавление от смертной опасности и молитва о помощи и заступлении среди вновъ постигшихъ бъдствій.

Псалонъ XXXIX, подобно IX-му, представляеть собою какъ бы соединение двухъ отдёльныхъ псалиовъ,—благодарственнаго заснабавление отъ грозившей псалиопънцу смертной опасности (ст. 2—11)

и просительнаго объ избавление отъ постигшихъ его за какія-то беззаконія тажних біздствій преслідованія оть враговь, вищинхь его погибели (ст. 12-18). Предположение это получаетъ степень въроятности въ виду того, что 2-я часть этого Псалиа отъ 14 по 18 ст. повъщается далье въ Псалтере какъ отдъльный LXIX Исаловъ. Однакоже при внимательномъ разсмотреніи взанмоотношеній обфихъ частей Псалма и особенно при сличенім по евр. т. конца первой (ст. 10-11) и начала второй (ст. 12), замёчается между наме такая твоная связь, въ теченія річн и въ образів выраженія, что первая ясно представляется основаніемъ для послівдней, а последняя являются остественнымъ выводомъ изъ первой и-устраняется всякая мысль о случайномъ соединенін ихъ въ одинъ псаломъ. Изъясняя предъ Господомъ въ заключения 1-й части псалма выраженіе своей благодарности въ Нему за избавленіе, псалиопъвепъ говоритъ: я возвъщаль правду Твою въ собрании великомъ; я не возбраняль устань моимь (КЗЭК КЗ, — собств. не завлючаль усть монхъ): Ты Господи (יְהוֹהָה אַהְּה) знаешь; не утаиваль милости и истины Твоей (אָמַחָּךְ הַ חַכְּרָךְ בַּ אַמְחַרְּ חַכְּרָךְ בַּ אַמְחַרְּ חַבְּרָבְּ בַּ браніемь великимь (ст. 10—11); а всявдь затвив, на основанін вменно только-что взъясненняго, онъ и обращается въ Господу съ мольбою: Ты же Господи (слав.) не удерживай (=не завлючай, — אַלְּהַתְּ לֹאִ־תְּכְלָּא יְהוֹנְת לֹאַ־תְּכְלָּא ицедроть Твоихъ отъ меня; жилость Твоя и истина Твоя (निम्हा निम्मा) да охраняють меня непрестанно (ст. 12). Изъ такого соотношенія частей псалив ясно видно я то, что поводомъ къ написанію его служвли собственно постигшія псалиопівца за гріжопаденія его біздствія преследованія жестовини врагани, объ избавленіи отъ которыхъ онъ молить Господа во второй части псалиа; обстоятельства же избавленія отъ опасностей и другія милости Божін, благодаренію и прославлению за которыя Господа посвящена первая часть псална, --- составляють предметь исторических воспоминаній, утішающихъ и ободряющихъ его въ постигшихъ вновь бедствіяхъ, и возбуждающихъ его къ упованію на Господа и въ мольбе о помощи. Такъ какъ писателенъ псална по двойному указанію над-

писанія, какъ этого, такъ и LXIX Пс., а также по характеру, содержанію и языку, представляющимъ разительное сходство съ Давидовыми псалнами (особ. XXI, XXXIV и LXVIII), несомивино быль Давидь; то подъ постигшими его за грвин бедствіями преслідованія жестокими врагами естественно разумість обстоятельства Авессаломова возстанія, темъ более, что эти бедствія, по ходу річн псална, представляются наступнивним уже посяв того, какъ псалмопевець быль избавлень отъ опасностей Саулова гоневія и поставленъ въ прочное и безопасное положевіе могущественнаго царя (си. неже объясн. ст. 3), испыталъ на себъ иного чудесныхъ явленій инлости Вожіей (ст. 6), получиль отъ Господа обътование о Спасителъ и нивощей бить принесенною Инъ искупительной жертий (ст. 7—9, ср. Евр. X, 5—12), и многократно воскваляль Господа въ собранів великомъ (ст. 10-11), т. е. участвуя въ торжественныхъ всенародныхъ собраніяхъ при устроенной имъ скинін (1 Пар. XVI, 2), составляя псалин для при селостижения и раководя дабежнения ниг при скинін хоромъ пъвцовъ и музывантовъ (1 Пар. XVI, 4-7; XXV, 1-6). Но нельзя не замітить, что эти печальния обстоятельства, послужившія поводомъ въ написанію псалиа, не составляють главнаго предмета его. Вызванный ими къ молитвъ, псалмопъвецъ останавливается преимущественно на прежде испытанныхъ имъ чудныхъ дъйствіяхъ спасающаго Промисла Божія и особенно на дарованновъ ему откровения объ искупительной жертвъ обътованнаго Спасителя и-уже во свъть этихъ таниъ милости и правды Вожіей смотрить и на свое настоящее. Возв'вщеніе и прославленіе откровенія этихъ таннъ въ различныхъ обстоятельствахъ жизни и составляетъ существенное содержание Исалиа. Но при этомъ говоря о самовъ себъ, вдохновенный пъвецъ пророческимъ взоромъ возносится въ обътованному Ему съмени-Мессін, соверцаетъ великія тайны воплощенія и искупленія и предвозв'ящаеть міру евангельское ученіе о благодати и истинів. Поэтому XXXIX Пс. уже со временъ Апостольскихъ (ср. Евр. X, 5—12) причисляется къ пророческимъ псалманъ о Христъ Спасителъ.

- ã. Βε κομέμε Ψαλόπε Дα-Βία8.
- в. Терпа потерпёха Гаа, и вната ми, и услыша молитву мою:
- г. И возведе мм ш рова страстей, и ш вренім тины, и постави на камени нозв мой, и исправи стопы мом:
- й. И вложи во уста мож пъснь нову, пънте Бту нашему:

- 1. Начальнику хора. Псаломи Давида.
- 2. Твердо уповаль я на Господа, и Онъ приклонился ко мнъ, и услышаль вопль мой.
- 3. Извлекъ меня изъ страшнаго рва, изъ тинистаго болота; и поставилъ на камнъ ноги мои, и утвердилъ стопы мои;
- 4. И вложиль въ уста мои новую пъснь хвалу Богу на-
- 1. Яз конецх,—ввр. ламенацеах сн. введ. стр. 17а); уаломх,—евр. мизмор.—стр, 15а); Давід8—стр. 29—31.
- 2-4. Въ таменить обстоятельствать Авессалонова возстанія, удрученный скорбію (ср. ст. 13) царь-псалиопівнець обращается инслію въ прошедшему времени своей жизни, когда онъ находился въ подобновъ же тяжеловъ в безнадежновъ положение, чтобы тамъ почеринуть себъ утъщение и ободрение и укръпить себя въ упованін на Бога и неослабной молитев. Таково было время его гоненій отъ Саула. — Лишенний отечества и крова, принужденный укрываться въ горахъ и пустиняхъ, всеми оставления, безпомощный, въ теченіи нізскольких лізть настойчиво преслідуемый жестокить гонителень, онь походиль тогда на человъка, попавшаго въ глубокій тинистый ровь или топкое болото, гдв, не находя никакой опоры для своихъ ногъ, постепенно долженъ быль погружаться глубже и глубже, съ минути на минуту ожидая, что тинистая пучина затянеть его совстви и съ головою и погребеть ero by cook (cr.3a; cp. IIc. LXVIII, 3 m 15-16; Tarme XVII, 5 и 14). Но при такомъ безнадежномъ положения онъ твердо уповаль на Господа (терпы потерпнук Га ср. Ис. XXIV, 5) н Господь инлостиво прыклонылся въ нему Своинъ божественнымъ вниманіемъ (ср. Пс. XVI, 6,-почему въ сл.-гр.-лат. вната ми),

узрати мнози и убойтся, и шему. Увидять многів, и уповаюти на Гда.

убоятся, и будутъ уповать на Господа.

услышаль молитвенный вопль его (ст. 2; ср. Пс. XVII, 7) и извлекь ого изь страшнал рва (Ш рова страстей), изь тинистаю волота (гр.-слав. Ш вренім тины, т. е. изъ тинистой топкой грязн), т. е. избавила его от грозниших ему неминуемого гибелью біздъ и опасностей (бл. Өеодорить, ср. Пс. ХУП, 17-18), н поставил на камит ноги его, и утвердил (гр.-сл. исправи— направиль, благоустронль; ср. Пс. V, 9; VII, 10) стопы его (ст. 3), т. е. даровалъ ему прочное и бевопасное положение в укръпыль его въ благой дъятельности, поставивъ его царенъ на ивсто Сауда и содвйствуя ему въ двлахъ его царствованія (ср. Пс. XVII, 33-34-37 и пр.). Такинъ явленіемъ Своей инлости Господь вложиль вы уста Давида новую пъснь-хвалу (сл. паніє = билол, след. песнь хвалы или славословів) Богу нашему, т. е. вивсто прежнихъ пизчевныхъ песней польбы о O HOMORIE (ERRORNI HAHD. HCC. VII, XVI, XXI, XXX, XXXIV, LXVIII и др.), возбудиль его въ пенію новых благодарственных хвалебимъ песней "за явления благодения" (бл. Өеодорить, BAROBH Hanp. Hcc. XVII, CXXXVII, CXXXVIII, CXLIII, CXLIV и др.). — Узрати мнози и убожтем, и уповаюти на Гда. — Событія эти таковы, что многихъ и ненивющихъ къ нивъ отношенія людей, но которые только узнають объ нихъ,--- погуть приводить въ благоговъйный страхъ и возбуждать къ упованію на Господа: твиъ болве они должни были производить это 'двиствіе на самого пережившаго ихъ псалмопъвца. Многочисленине же смин новаго завъта благоговъйно зрять въ этихъ событіяхъ прообразъ страданій и прославленія обътованнаго Мессін и спасенія утопавшаго въ бездив гръха человъчества. Подобно гонимому Давиду и Христосъ во дни плоти своей, особенно въ последніе дни своихъ стряданій, съ сильнымь воплемь и со слезами принесь молитвы и моленія могущему спасти его отъ смерти и услышань былья 🖯 за сеое благоговъние (Евр. V, 7): Богъ Отецъ не только воскреє. Бажена мвжа, емвже есть имм Гане упованіе егш, и не призра ва светы и неистоваенім лижнам.

5. Блажент человтью, который на Господа возлагаетт надежду свою, и не обращается къ гордымъ и уклоняющимся ко лжи.

силь Его изъ мертвых (Двян. IV, 10; Гал. I, 1) и превознест (Филип. II, 9), посадивъ одесную Себя на небесахъ, превыше всякаго начальства, и власти, и силы, и все покориль подъ ноги Его (Еф. I, 20—22), но и върующихъ въ Него, мертвыхъ по преступленіямъ, оживотвориль и воскресиль съ Нимъ и посадиль на небесахъ (Еф. II, 5—6), и возставивъ въ постоянному прославленію величія и благости Его здёсь на вемлі (Еф. V, 19—20; 2 Кор. IV, 15), даль имъ піть новую пъснь славословія и предъ небеснымъ престоломъ Своимъ (Апок. V, 9; XIV, 3).

5-й стихъ составляетъ непосредственное продолжение 2-й половины 4-го стиха: узрати мнози..., при чемъ подравувъвается и рекуть (ср. ст. 17 и Пс. XXXIV, 27).—Видя чудно-спасительное дъйствіе упованія на Господа, многіе не только придуть въ благоговъйный страхъ и сами научатся уповать на Господа, но и открыто признають блаженнымь того человъка, въ жизни котораго они увидёли это, и скажуть: блажень человъкь, который на Господа возлагает надежду свою, а не полагается на гордых своею силою или мудростію людей міра сего (ср. Пс. XXXII, 16; XLVIII, 7-8; CXLV, 3; cp. IX, 23-24) u не обращается за понощію въ уклоняющимся ко лжи, т. е. къ служителянъ идоловъ (си. 🔭 въ таковъ значеніи Ан. П., 4) и другихъ суевърій, къ волшебниканъ и прорицателянъ и проч. (см. примвч. на Пс. XXX, 7 стр. 417-418), подобно тому, какъ оставленный Богомъ Саулъ обращался къ Аэндорской волшебниць (1 Ц. XXVIII, 7-8).

Выраженіе: который на Господа возлачаеть надежду свою, въ сл.-гр.-лат. и сирск. читается: сму же сеть има Господей упоканіе сти, т. е. котораго упованіе, или который уповаеть на имя Господа (ср. Пс.

- З. Мишта сотворила есй ты
  Ган Бже мой чваеса твом, и
  помышлентеми твойми ийсть
  кто уподобитем тебы. возвыстихи и глаголахи: умножишаем
  паче числа.
- 6. Много содплать Ты, Іосподи, Боже мой: о чудесахь и
  помышленіяхь Твоихь о нась—
  кто уподобится Тебъ!—хотъль бы я проповъдывать и
  говорить; но они превышають
  число.
- XXXII, 21). Происхождение этого чтения объясияется тъпъ, что слово 😇 (сам) — возлагаеть, 70-ю толковнивами прочитано было 🗅 💆 (шем) -- выя. Сл.-гр.-лат. пер. и слёдующихъ далёе словъ развится отъ русскаго, но болье по выражению, чэмъ по смыслу: не придок ка обеты и неистокленім ложнам, т. е. воторый не взираеть съ упованіемъ (ср. XXIV, 15; СХХІІ, 1-2) на пустые предметы человъческихъ привязанностей и надеждъ, -- вакъ то силу, богатство, власть и т. п. (ср. Пс. ХХХ, 7; св. Аванасій и Зигабенъ), и не обращается въ ложнымъ BOJIBOBAHIAND, ΠΡΗ ΚΟΤΟΡΜΙΣ ΠΡΕΚΟΚΑΒΑΤΕΛΗ (μάντεις: - MAHTHEH) οδωкновенно приводили себя въ состояніе изступленія (= неистовленія,μανίας; см. Знгабенъ).—Слово רְחָבִים (ренавим) перевели значеніемъ суеты (ви. гордые) въроятно на основании употребления существительнаго בחם въ значении пустаго хвастовства Ис. XXX, 7, а переводъ слова рабо (сатэ—уклоняющеся, отступники) значеніемь неистовленія можеть быть произошель всивдствіе сившенія съ словомъ при (шаммаг), что между прочемъ вн. изумленіе, оцъпеньніе.
- 6. Но если одного описаннаго случая недостаточно для чьего либо убъжденія въ спасительной силь упованія на Господа, то въ исторім народа Божія и въ жизни самого псалиопъвца можно указать множество чудесныхъ и спасительныхъ дъйствій промышленія Ісговы (помышленій Господнихъ см. Ис. ХХХИ, 11) о уповающихъ на Него. Исалмопъвець и хотъль бы возвъстить о такихъ дълахъ Божінхъ въ назиданіе всъхъ людей; но этихъ дълътакое множество, что онъ чувствуетъ себя не въ состояніи и перечислить ихъ и только молитвеннымъ обращеніемъ къ Господу выражаеть изумленіе предъ ихъ многочисленностію и предъ непостивинымъ величіємъ Господа—Промыслителя.

- 3. Жертвы и приношенть не восхотвах есй, твло же свершиль ми есй: всесожжений и w гръсъ не взыскаль есй.
- й. Тогда ръхх: се прінд8. въ глави́знъ книжнъ пи́сано есть w мнъ:
  - ф.
     Еже сотворити волю твою
- 7. Жертвы и приношенія Ты не восхотьль: Ты открыль мнь уши: всесожженія и жертвы за гръхъ Ты не потребоваль.
- 8. Тогда я сказаль: воть иду; въ свиткъ книжномь написано о мнъ:
  - 9. Я желаю исполнить во-

Русскій пер. точно соотвътствуеть еврейскому тексту. Гр.-дат.-слав.—
пропускаеть въ переводъ слово אַלְינוֹ (эле́ну) — о насъ, а предшествующее ему слово מושבים — помышленія твоя, которое должно быть граннатически согласовано съ выраженіемъ чодеса тком, соединяєть въ одно предложеніе съ вводными словами: помышленіємх ткоммх ність ктш уподокится текі, т. е. въ промыслительныхъ Твонхъ намъреніяхъ и дъйствіяхъ нието не уподобится Тебъ. Далье желательныя формы евр. глаголовъ אַנְרָה (מַמַנְמָמֹן саадаббераг), ви. «возвъстиль быхъ и глаголахъ», переводятся просто прошедшинъ вр.: козкістихх и глаголахъ, отчего получается нісколько иной смысль: я возвъщаль и говориль о чудесахъ Твонхъ Господи, но не могь возвъстить обо встью ихъ, потому что они превышають всякое исчисленіе (умножишаєм паче числь).

7—9. Но чувствуя себя не въ состояніи исчислять всёхъ чудесъ и спасительных помышленій Вожінхъ о мірѣ, псалиопѣвецъ не можетъ умолчать объ одной изъ величайшихъ таннъ спасительнаго Промисла Божія, отврытой ему и опытно познанной имъ въ его жизни.—За многія милости Божіи онъ хотѣлъ было возблагодарить Господа по установленію Закона жертвами хвалы и благодарности; другой разъ, впавши въ грѣхъ, думаль умилостивить Господа всесожменіями и жертвами за грѣхъ: но Господь не восхотѣлъ отъ него ни кровавой благодарственной жертвом ( 다그, при чемъ по ходу рѣчи подразумѣвается 다그하다, т. е. хвалы и благодарности, ср. Лев. VII, 12), ни безкровнаго приношенія ( பாът), или жертвы хлѣбной, также приносившейся, отдѣльно или въ соединеніи съ кровавою жертвою, въ благодареніе Господу (Лев. II, 1—2 и дал. VII, 13—14);—равнымъ образомъ не принялъ

бже мой восхотвух, и законх твой посредв чрева моеги.

лю Твою, Боже мой, и законъ Твой у меня въ сердирь.

оть него всесожения (עולה) во очещене граховъ его" (Лев. I, 4) и такъ называемой экертвы за грпах (w граса, — ПКСП— Дев. IV, 22—24), но открыла или собств. произнать בָּרִיתָּ Русск. пер. Библ. Общ., Анфилохій, Мандельштанъ) ону уши, т. е. далъ способность и вийстй наложиль обязанность слушать и неполнять Его волю (ср. 1 Ц. IX, 15; Ис. L, 4-5; Іов. ХХХІІ, 16), или сділаль его Свониь послушнивь и покорнивь рабонъ, какъ это, соответственно словоупотребленію, и наглядно выражалось у евреевъ въ обрядъ прокаливанія шилонъ уха рабу, отказавшенуся отъ полученія свободы, — въ знакъ закрепощенія его навсегда (Исх. XXI, 6; Втор. XV, 17). Тогда онъ предалъ себя всецвио водительству Промысла Божія, какъ послушний рабъ Іеговы: вот я иду, говорить онь Господу, т. е. я готовъ на исполнение Твоихъ велений и всего себя предоставляю въ Твое распоряжение, отрекаясь отъ своей собственной воля; во свиткъ книжноми, т. е. въ внигъ закона (гр.-слав. въ главизић книжићснеевдохическое название святка Пятовникия отъ капителей, --- головокъ, палки, на которую навертиванся святокъ, ср. Іез. ІІ, 1; 1 EBED. VI. 2) Hanucaho o MHD, -T. e. A BRAD, BABIA OTROсительно меня, вакъ царя Изранньскаго, требованія изложены въ Твоемъ законъ (ср. Втор. XVII, 14-20), и я искренно желаю во всемъ исполнять волю Твою, Боже мой, и притомъ не какъ вившнее предписание Твоего закона, но по внутреннему побужденію, какъ требованіе моего собственнаго сердца (закони твой посредъ чрева — внутренности, въ симслъ ивста дущевныхъ ощущеній, или сердця, ср. Іов. XXX, 27; Іер. XXXI, 20,--- моєгш ср. Пс. XXXVI, 31). Кажется, что, говоря о непринятія Господомъ обычныхъ, установленныхъ закономъ жертвъ, псалмопевецъ въ первой половинъ ст. имълъ въ виду то обстоятельство, что Господь не благоволиль на исполнение его желания построить въ Іерусалинъ постоянный храмъ, гдъ бы, въ выражение всегдание в его благодарности за иногочисленныя индости Божін, "возносились всегда жертвы и всесожженія утромъ и вечеромъ въ субботы и въ новомъсячія и въ правдники, какъ навсегда заповъдано Изранлю (2 Пар. II, 4). По крайней штрт въ своей молитвт, послт возвъщенія пр. Наовновъ воли Божіой и величественнаго обътованія о въчновъ Царъ, Давидъ выражается довольно сходно съ словами Псалма и также изъявляеть полную покорность воле Божіей: "по всему великъ Ты, Господи мой, Господи! ибо игота подобнаго Тебля (ср. ст. 6). Такъ какъ Ти Господи Саваовъ, Воже Израндевъ открыль ухо 1) рабу Твоему (ср. ст. 7), говоря: устрою тебе домъ; то рабъ Твой уготоваль сердце свое (ср. ст. 9), чтобы молиться тебъ" (2 Ц. VII, 22 и 27; ср. 1 Пар. XVII, 20 m 25). Yro macaetca 2-f non. 7-ro ct., to one oveвидно инветь отношение въ обстоятельстванъ показния Давида после его грехопаденія съ Вирсавіею, когда Господь, судя по сведътельству 18 ст. 1-го покаженаго псамиа, также не восхотель принять отъ него очистительных жертвъ, а определиль очистить его отъ этого грвха чрезъ тяжкія страданія (2 Ц. XII, 10-13). Покорность же Давида такому опредъленію Вожію ясно видна изъ всей последующей исторіи его семейнихъ невзгодъ и прано висказивается инъ во многихъ покалинихъ псалmaxъ (напр. VI, 1; XXXVII, 14-15 и 18-19; XXXVIII, 10; L. 6).

Но кром'в прямого буквальнаго и историческаго симсла ст. 7—9 заключають въ себ'в гораздо важнфйтий симслъ пророческий. Внимая божественному откровению о неугодности ветхозавътныхъ жертвъ и требованию полнаго послушания и преданности вол'в Божіей, Давидъ, во свът'в дарованнаго ему обътования о въчномъ Цар'в Мессін отъ его съмени, созерцалъ духомъ этого великаго своего Потомка и предвозвъстилъ принесение Имъ Себя Самого въ жертву Отцу Своему небесному для спасения человъчества. По изъяснению апостола Павла въ посл. къ Евр., сло-

<sup>1)</sup> Въ русси. Синод переводъ, накъ въ ин. Ц., такъ и Пар., слово ухо, въроятно, во избъжание гебранзма, опущено; но тъмъ не менъе оно находится въ евр. т. и въ переводахъ греч., халд., сирск., хат. и слав.

вани этихь стиховъ Христосъ Смиъ Божій, на изъявленную въ предвачномъ совата волю Бога Отпа, при Своемъ вступления въ піръ чревъ воднощеніе, выражаеть Свою цолную готовность, въ дамът немостаточних для очищения греховъ ветхозаветных жертвъ, совершить искупление и освящение граминать праса Своимъ рабскить служениеть во илоги и принесениеть тала Своего въ угодную жертву Богу: невозможно, чтобы кровь тельцова и козловь уничтожала грпхи. Посему Христось, входя въ міръ, юворита: жертвы и приношенія Ты (Воже) не восхоталь, но тпло уготоваль мнп. Всесожженін и жертвы за грпхь неугодны Тебп. Тогда Я (т. в. Христось) сказаль: се иду, какъ 63 Hayan Khuiu  $^{1}$ ) Hanucaho o Mhr, ucronhumb 60110 Teoro. Боже. Сказавъ прежде, что ни жертвы, ни приношенія, ни всесожженій, ни жертвы за грах (которыя приносятся по закону) Ты не восхотъль и не благоизволиль, потомь прибавиль: се иду исполнить волю Твою, Боже. Отмъняеть первое (т. е. ветхозавътния жертви), чтобы постановить второе (т. е. необходиность искупительной жертвы Христовой). По сей то воль (Вожіей) освящены мы единократным принесеніем (въ жертву) тъла Іисуса Христа (Евр. Х. 4-10). Занетно нивя въ виду теже слова Исалиа, какъ пророчество о Христв Спаситель, тотъ же апостоль искупительное служение Христово обывновенно называеть послушаниемъ Богу Отпу (Евр. V. S-9; Римл. V, 19), а въ посл. въ Филипп. сравниваетъ съ саноотверженных служением покорнаго раба: Христосъ, будучи образомъ Божіимъ, уничижиль Себя Самого, принявь образь раба, сдплавшись подобными человъками; смирили Себя, быви послушными даже до смерти и смерти крестной. Посему

<sup>1)</sup> Переводъ: «въ началъ вниги» основывается на употребления сдова зласизна въ ви. началь или причины, напр. въ тропаръ на Благовъщ.: днесь спасемія нашею зласизна, и на мизніи изкоторымъ толкователей, будто здъсь разумъется ин. Бытія съ нажодящимся въ началъ ем обътованість о съмени жены (см. Словарь протопресв. П. Алексъева); но по библейскому словоупотребленію греч. хефадіє и слав. зласизна, слъдовало бы перевести, какъ и въ русся, пер. пеалиа: «съ слимкъ квижемом» т. е. книги Закона. См. Толк. Св. Асанасія, Феодорита и Загабена на 8 ст. псалиа.

- 7. Баговъсти́хи правду ви церкви вели́цъй, се устна́ми мойми не возбраню. Ган, ты разумбаи єси:
- αι. Πράβαδ τβοιό με скрых βα τέραμα ποέπα, ήττη τβοιό η τπατέμιε τβοέ ράχα, με τκρωχα
- 10. Я возвъщаль правду Твого въ собрании великомъ; я не возбраняль устамъ моимъ: Ты, Господи, знаешь.
- 11. Правды Твоей не скрывам во сердит моемь, возвищам втрность Твою и спасе-

и Богг превознест Его и далт Ему имя выше всякаго имени  $(\Pi, 6-9)$ .

Читающееся въ ст. 7 по евр. т. и переводамъ халд.-сирск.-лат. и Русск. выраженіе: Ты открыль (произвять) мит уши, въ греч. пер. 70 толь, по воторому приводить его и апостоль, передается словами: The we exerming an een ( $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha \delta \epsilon$  xathriam  $\mu \alpha \epsilon = n \epsilon m n \lambda \epsilon y \epsilon$ товаль мить). Какинъ образонъ произощие такое разночтение, трудно ръшить. Можеть быть, 70 толк., преразумъвая въ этихъ словахъ везвъщеніе тайны воплощенія, намъренно не держались буквы текста и дали виъ такой объяснительный переводъ; а можетъ быть такое чтеніе произощно случайно изъ первоначального, буквально соотвётствовавшаго еврейскому т. перевода: фтіа бе хатпртісю щої (вакь у веодот. и въ Экзапл. 5 и 6) вследствие того, что WTIA, съ отнесениемъ къ нему конечной буквы С отъ предшествующаго слова поводас, прочитано было за СWИЙ, Промысять же Божій, и самое зло обращающій во благо (ср. Быт. L. 20; Втор. ХХШ, 5), попустиль и обратиль такое случайное изменение въ уяснению высшаго таниственнаго смысла этого выраженія псалма. Во всякомъ случав надобно признать, что оба чтенія выражають одну я туже мысль о послушанім воль Божіей и переводь 70-ти, даже по отношенію въ буквальному смыслу Псалма, не изміняетъ этой мысли, а только усиливаетъ ее, представляя орудіемъ исполненія воли Божіей не одинъ только органъ слуха, а цёлое тёло, въ отношения же къ такиственному, пророческому смыслу, вижетъ безспорное превмущество предъ чтеніемъ т. еврейскаго, такъ кавъ раскрываеть тайну воплощенія и принесенія искупительной жертвы Хри-CTOBOM.

10—11. Въ сообщенновъ откровении объ истинной угодной Богу жертвъ, равно какъ и во всъхъ путяхъ Промысла Божія Давидъ видитъ явленіе правды Божіей, но не гровной, только взыскующей и карающей, а отечески милующей и спасающей гръщ

утверждению и уденению основных христіанских истинъ. Вынуєвъ І. Истина бытія Божін», поручено было Совитомъ анаденіи ординарнымъ профессорамъ А. Л. Катанскому и М. И. Каринскому.

Временно исправляющій должность инспектора академія соборный ісрононахъ Миханлъ окончиль курсь ученія въ академін въ 1884 году и утвержденъ въ степени кандидата богословія съ правомъ на полученіе степени нагистра безъ новыхъ устимуънепытаній.

§\$ 136, 189 ж § 81 дет. а, п.п. 6 и 10 устава прав. дух. акаденій.

О предълни: Отымвъ просссоровъ А. Л. Катанскаго и М. И. Каринскаго о магистерскомъ сочинения временно исправляющаго должность инспектора соборнаго ісромонаха Мяхапла принять къ свъдънію. Сужденіе о допущенім этого сочиненія на магистерскій волжоквіумъ висть по его напечатанія; цензуру сочиненія поручить Преосвященному Антонію, Ректору академів.

V. Слушали: Донесеніе воммессій изъ г.г. маставниковъ: ординариаго просессора О. Г. Елеонскаго и доцента И. Г. Троицкаго отъ 8 сего января слъдующаго содержанія: «Разсмотръвъ по порученію Совъта представленное на сомсканіе степени магистра богословія сочиненіе Миханда Саввантскаго «Исходъ евресвъ изъ Египта», номмессія пришла къ тому завлюченію, что по серьезности и содержательности, по общирному знакомству съ литературой предмета и по богатству собранныхъ свъдъній, способствующихъ выясненію даннаго отдъла библейской исторіи, вто сочиненіе заслуживаєть искомой авторомъ степени. Въ виду однако печатанія сочиненія, требуємаго академическимъ уставомъ для полученія степени магистра, было бы, по мивнію коммиссіи, полезно, если бы авторъ снова пересмотръть свой трудъ, пользуясь, нежду прочимъ, замічаніями рецензентовъ».

Справка. По опредълению Совъта академии отъ 13 июня 1887 года, разсмотръние представленнаго кандидатомъ Миханломъ Савнантенимъ на сомскание степени магистра богословия сочинения «Исходъ евреевъ изъ Египта» поручено было Совътомъ академии коминесии изъ г.г. наставниковъ: ординарнаго профессора Ө. Г. Елеонскаго и доцента И. Г. Троициаго.

Кандидать Саввантскій окончиль курсь ученія въ академін

въ 1886 году и былъ удостоенъ степени наидидата богословія съ правомъ полученія степени магистра безъ новаго устиаго непыталія.

Указомъ Святвёшаго Синода отъ 27 іюля 1884 года за № 2481 Совъту С.-Петербургской академіи предоставлено право печатанія на назенный счетъ магистерскихъ дессертацій тіхъ академическихъ воспитаннямовъ, которые представять приготовленныя ими рукописи на совсканіе степени магистра не повме двухъ літь по окончаніи курса.

О пред влили: Возвратить нандидату Саввантскому представленное имъ на соисканіе степени магистра богословія сочиненіе для исправленія, согласно съ замічаніями номинссія, обявавъ Саввантскаго представить сочиненіе въ исправленномъ виді въ Совіть академія не позже 1 сентября сего 1888 года для дальнійшаго хода діла.

VI. Слушали: а) Прошеніе помощника инспектора Тверской духовной семинарін дійствительнаго студента Миханла Лебедева на мия Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, отъ 4 сего января слідующаго содержанія: «Представляя при семъ кандидатское сочиненіе, написанное на тему: «Гомилетива св. отцевъ цериви», —взятую отъ прососсоря Николая Ивановича Барсова, покорнійше прошу Ваше Преосві щенство дать надлежащій ходъ представляємому мною сочиненію».

б) Прошеніе дъйствительнаго студента Николая Тамрова имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора ак демін, отъ 8 сего января слъдующаго содержанія: «Представи при семъ вандидатское сочиненіе, написанное иною на тем данную профессоромъ протоіереемъ Василіемъ Гавридовиче Рождественскимъ, имъю честь покорнъйше просить Ваше Посвященство сдълать по сему надлежащее распоряженіе».

С правка. Дъйствительные студенты Миханлъ Лебедевт Николай Танровъ окончили курсъ ученія въ академін: перк въ 1881 г. и послідній въ 1887 году; Лебедевъ ниветъ сред баллъ по устнымъ отвітамъ и семестровымъ сочиненіямъ за тр літній академическій курсъ 4.12 и Танровъ таковой же ба за четырехлітній курсъ 4.55. При окончаніи курса въ акаде Лебедевъ представиль сочиненіе на степень кандидата бого сло а Тамровъ вовсе не представляль таковаго. Представленное Лебедевымъ сочинение не было признано Совътомъ удовлетворительнымъ для степени нандидата.

\$\$ 139 и 140 и \$ 81 дит. а, и. 6 устава прав. дух. академій. О преділи ди: Разспотрініе представленных на степень нандидата сочиненій дійствительных студентово Лебедева и Танрова поручить: разспотрініе сочиненія Лебедева исправляющему должность ординарнаго профессора Н. И. Бареову и разспотрініе сочиненія Танрова экстраординарному профессору протоїерею В. Г. Рождественскому съ тімъ, чтобы они представили Совіту свои отзывы объ означенных сочиненіяхь.

VII. Слушали: a) Отношение Преосвященняго Гермогена, Епископа Псковскаго и Порховскаго, следующаго содержанія: «Инфю честь уведонить, что мною получень дипломъ отъ 20 октября 1887 г. за № 57 на званіе почетнаго члена С.-Петербургской духовной анадемін, и вийств съ твиъ нивю долгь усерднайме просить Совать принять оть меня самую испрениюю, сердечную и глубокую благодарность за оказанную мев высокую и дорогую для меня честь. Я всегда высово цениль, глубово почиталь и горячо любиль академію, какъ мою добрую, мудрую и попечительную воринлицу и поилицу, воспитавиную меня для служенія святой церкви и отечеству, и даже и после воспитанія милостиво и снисходительно давшую мнв возможность посыщать по временамъ академію по званію члена конференцін, чтобы подышать тамъ честымъ, свежемъ нравственнымъ воздухомъ, поворинться такъ хоть врупицами отъ богатой богословских просвыщениемъ транезы, и изъ бесъды высокопросвыщенныхъ мужей, г.г. просессоровъ академін, почерпать, какъ изъ обильнаго, свътнаго и здороваго источника, освъжающія и пріятно прохлаждающія умъ и сердце струи духовной мудрости и знанія. - Полученный же нынъ мною депломъ еще больше долженъ сервпить мою сердечную связь съ мосю родною, и незабвенною для меня, кормилицею и поилицею-духовною виадеміею».

б) Донессніе протоісрен Аполлоса Знаменскаго следующаго содержанія: «Препровожденный ко мна изъ Совата при сообщеній отъ 26 сего октября дипломъ на дарованное мна отъ С.-Петербургской духовной авадеміи званіе почетнаго члена ея, дого чиста да мною получень; о чемъ почтательнайше симъ и доношу съ

выраженіемъ глубочайшей признательности за даръ, высокомною пённици».

в) Донессийе протойерея цервви Министерства Иностранныхъ Дваз Константина Боголюбова о томъ, что дипломъ на звание мочетнаго члена миъ полученъ.

Опредвинии: а-в. Принять из свидению.

VIII. Слушали: Представленную Преосвященным Антоніемъ, Епископомъ Выборгскимъ, Ректоромъ вкадемія, въдомость о числъ пропущенныхъ г. г. наставниками лекцій въ теченіе минувшаго депабря мъсяца.

О нредвинии: Въдомость напечатать съ мурналами Совъта.

ІХ. Слушали: а) Отношеніе Г. Директора Императорской Публичной Библіотеки отъ 9 сего января за № 29 слідующаго содержанія: «Согдасно Вы с о чай шему сонзволенію, послідовавшену въ 30 день декабря 1887 года, вслідствіе просьбы, изложенной въ отношеніи Совіта С.-Петербургской духовной академіи отъ 25 ноября минувшаго года за № 1769, иміно честь препроводить при семъ двіз принадлежащія Императорской Публичной Библіотеків рукописи изъ бывшаго древлекранилища Погодина за №№ 1070 и 1970, срокомъ на два місяца. О полученіи сихъ руконисей покорнійше прошу увідомить Управленіе Библіотеки».

Справка. Журналъ собранія Совъта академім 19 ноября 1887 года.

О полученіи рукописи ув'вдомлено Управленіе Библіотеки отношеніемъ отъ 12 сего января за № 29.

Полученныя рукописи, по распоряжению Преосвященнаго Антонія, Ректора академін, сданы въ библіотеку академін для пользованія студента IV курса Няколая Лебедева въ пом'ященім самой библіотеки.

б) Отношеніе его же отъ 5 сего января за № 11 слідующаго содержанія: «Вслідствіе отношенія С.-Петербургской духовной аваденіи отъ 31 минувшаго декабря за № 2040, нийю честь препроводить при семъ три тома принадлежащаго Императорской Публичной Библіотекъ сочиненія Кейма на німецкомъ языкъ, подъ заглавіемъ: Geschichte Iesu von Nazara in ihrer Verkettung mit dem Gesammtleben seines Volkes, frei untersucht und ausführlich erzählt. Zürich. 1867, 1871 и 1872, срокомъ на одниъ мѣсяцъ». Справка. Означеное въ отношение сочнение Кейка было вынисано отношениемъ отъ 31 минувинаго декабря за № 2040, всябдствие прошения студента IV курса Клавдия Тихомирова, на имя Преосвящениемо Антония, Ректера академия, отъ 19 декабря 1887 года о вынисив для него сочинения Кейка, необходинаго ему для кандидатскаго сочинения; экстраординарнымъ просессоремъ протойереемъ В. Г. Рождественскимъ на прошения Тихомирова было сдълано ваявление о необходимости для Тихомирова вышеназваннаго сочинения Кейка.

в) Отношеніе его же отъ 5 сего января за № 12 сладующаго содержанія: «Инфю честь увадомить Совать С.-Петербургской духовной академія, что воевращенный при отношеніи Совата отъ 31 минувшаго декабря за № 2041 принадлежащій Императорской Публичной Библіотена «Катикизись», напечатанный въ Несвижа въ 1562 году, мною получень и передань въ Библютеку».

Справка. Жури. собранія Совыта отъ 29 октября 1887 года. При отношенія Совыта отъ 31 минувшаго декабря за № 2041 «Катихнянсь» препровождень быль въ Императорекую Публичную Бабліотеку.

г) Отношеніе настоятеля Московскаго Никольскаго единовіврческаго монастыря отъ 4 сего января за № 1 слідующаго содержанія: «Отношеніємъ отъ 29 минувшаго денабря за № 1985 Совътъ С.-Петербургской духовной акаденіи просить меня «выслать изъ библіотеки А. И. Хлудова рукопись Творенія Іоанна Дамаскина въ переводі князя А. М. Курбскаго... срокомъ на два місяна».

Долгомъ поставляя объяснить Совъту, что, во-первыхъ, согласно духовному вавъщанию А. И. Хлудова, всъ церковкыя рукописи, подобныя рукописи князя Курбскаго, не могутъ быть выдаваемы изъ библютеки никуда и ни подъ какимъ условіемъ, и, во-вторыхъ, испрашиваемая Совътомъ рукопись часто требуетоя посътителями библютеки: вслъдствіе такихъ обстоятельствъ, но въ особенности перваго, требующаго уваженія къ послъдней волъ жертвователя, при искреннемъ мосмъ желанім удовлетворить просьбу Совъта, вынужденнымъ нахожусь оставить оную безъ послъдствія, прося у Совъта въ своей невозможности извиневія».

Справка. Журналь собранія Совета академія отъ 29 октября 1887 года.

д) Отноменіе Совъта Московской духовной акаденіи отъ 5 сего января за № 1 слідующаго содержанія: «Вслідствіе отношенія отъ 28 ноября 1887 года, Совъта Московской духовной акаденіи честь инфеть препроводить при сема въ Совъта С.-Петербургской духовной акаденіи рукопись Московской духовной акаденіи подъ № 293: «Камихивної Мартина Лютера», нокорштіше прося о полученіи означенной рукописи увъдомить».

Справка. Препровожденная при отношение рукопись была выписана, согласно постановленію Совита академіи отъ 25 поября 1887 года. О полученіи рукопися Совить Московской академіи увидомлень отношеніюмь отъ 12 сего января за № 28. Полученная рукопись, по распоряженію Преосвищеннаго Ректора академіи, препровождена въ библіотеку академіи для завиній студента IV курса Владиміра Плисса въ помінценія самой библіотеки.

Опредълнин: а-д) Принять въ свъдению.

- Х. Слу шали: а) Отношеніе Директора Московскаго Публичнаго и Румянцевскаго мувеевъ Дъйствительнаго Тайнаго Совътника В. А. Дашкова отъ 15 минувшаго декабри за № 826 съ препровожденіемъ экземпляра «Систематическаго описанія коллекцій Дашковскаго этнографическаго музея», вып. І.
- 6) Отношеніе Совъта Казанской духовной анаденіи отъ 9 иннувшаго декабря за № 1606 съ препровожденіемъ по 1 акземиляру: 1) сочинснія и. д. доцента священника Д. Бъликова, представленнаго на сонсканіе степени магистра богословія, подъ заглавіемъ: «Христіанство у готовъ», 2) протоколовъ засъданій Совъта за 1886 годъ и 3) Годичнаго акта въ Казанской духовной академін 8 ноября 1887 года.
- в) Заявленіе Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, о томъ, что имъ получены въ даръ академической библіотект следующія изданія: 1) Записки Императорской Академіи Наукъ. Томъ пятьдесять шестой. Книжка І. С.-Петербургъ. 1887, 2) Записки Историко-Филологическаго Института княва Безбородко въ Нежинъ. Томъ Х. Годъ ІХ—Х (1885—1886). Москва. 1886 и 3) Варшавскія Университетскія Извёстія 1887. № 8 и 9. Варшава. 1887.

Опредвляли: а—в. Книги препроводить къ библіотекарю для внесенія ихъ въ каталогь и храненія въ библіотект; за сообщеніе же и пожертвованіе ихъ благодарить.

XI. Слупали: Отношеніе Правленія Таврической духовной семвнарів отъ 30 декабря 1887 года за № 994 сладующаго соиержанія: «Правленіе Таврической духовной семинаріи имбетъ честь уведомить Советь авадемін, что на основаніи отвыва Совъта академін отъ 10 ноября сего года за № 1663. Правденіе семинарів предоставляєть отуденту втораго вурса С.-Петербургской академін Владеміру Писаренко стипендію Августви шаго имени Государя Императора Александра II, съ начала будущаго 1888 гражданскаго года. При семъ Правленіе семинарів просить Совать академін сообщать Правденію семинарін въ началь наждаго учебнаго года свыдынія объ успыхахъ и поведеніи студента академін Владиміра Писаренко и о томъ, испотеряль ли онъ права на пользованіе означенной стипендіей. Нынь же Правленіе семенаріи просить Сорыть анадеміи увідомить о разифра и сровать взноса стипендін за содержавіе студентовъ въ С.-Петербургеной вивдемін, - посла чего сладуемый взносъ будеть неменленно высланъ въ Правление академии».

Справиа. Журналъ собранія Совъта академія отъ 29 октября 1887 года.

Изложенное отношение Правления Таврической семинарии сообщено Правлению академии. О размъръ и срокать взносовъ за содержание студентовъ академии Правление семинарии увъдомлено отношениемъ Правления академии отъ 18 сего января за № 39.

Опредълили: Принять из свидинію.

XII. Слушали: Отношеніе Совъта Кієвской духовной академін отъ 17 декабря 1887 года за № 989 слъдующаго содержанія: «Его Высокопреосвищенством», Митрополитомъ Кієвским», получено увъдомленіе отъ Его Высокопревосходительства, Г. Оберъ-Прокурора Святьйшаго Синода, отъ 4 декабря 1887 года за № 14491 о томъ, что съ его стороны не встръчается препятствія иъ переводу студента Кієвской академін Василія Стояковича, сербсмаго уроженца, въ С.-Петербургскую академію съ оставленіемъ за имиъ стипендік, назначенной ему на время обученія въ академіи.

Объ наложенномъ Совътъ Кіевской духовной академіи честь имъстъ увъдомить Совътъ С.-Петербургской академіи съ придоженіемъ документовъ Василія Стояковича при особой описи и съ поясненіемъ, что вслъдъ за симъ будутъ высланы 35 рублей, причитающихся на содержаніе Василія Стояковича въ течеміе ноября и декабря 1887 года изъ годовой стипендін въ 210 рублей, назначенной ему Святайшимъ Синодомъ по смата Кісвской духовной академіи на 1887 годъ».

- б) Отношеніе Ревтора Кієвской духовной анадемія на имя Преосвященнаго Антонія, Ректора академія, отъ 15 сего января за № 45 слідующаго содержанія: «Вслідствіе отношенія Вашего Преосвященства отъ 4 января 1888 года за № 2 и въ дополненіе въ отношенію Совіта Кієвской духовной академін отъ 17 денабря 1887 года, честь вибю сообщить, что поведеніе бывшаго студента сей академія сербскаго уроженца Василія Стояковича отнічено по инспекторению відомостями: за І курсь, или за 1885/, учебный годъ, баллонъ 41/2 и за ІІ курсь, или за 1886/, учебный годъ, баллонъ 4 (очень хорошо)».
- в) Променіе бывшаго студента 3-го вурса Кієвской духовной академін Василія Стонковича на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, слідующаго содержанія: «Желая докончить высшее духовное образованіе въ С.-Петербургской академін, покоризіше прошу Васъ, Ваше Преосвященство, принять меня въ подвідомственную Вамъ академію и опреділить въ число студентовъ 3-го курса».

Сиравка. При отношени Правлени Кіевеной духовной академіи отъ 17 минувшаго декабря за № 676 были препровождены въ Правленіе академін 35 рублей, причитающіеся на содержаніе въ ноябрі и декабріз 1887 года студента Стонновича изъ назначенныхъ ему Св. Синодомъ во сміті Кіевской академіи 210 р. въ годъ.

Бывшій студенть Кіевской анадемін Василій Стояковичь прибыль въ С.-Петербургскую академію, съ цалію поступленія въ число студентовь оной, въ началь ноября месяца минувшаго года, и тогда же, по распоряженію Преосвященнаго Антомія, Ректора академін, пом'ящень быль въ зданія академін впредь до рашенія дала о принятіи его въ академію.

Изъ препровожденной при отношение Совъта Кіевской духовной академіи выписки объ учебныхъ успъхахъ Стонковича въ этой академіи видно, что 1) овъ, Стояковичь, въ Кіевской академіи слушаль предметы второй параллельной группы и изъ языковъ: латинскій и нъмецкій и 2) на І и II курсахъ означенной академіи слушаль предметы: на І курсъ: ов. писаніе ветхаго завить, библейскую исторію, патристику, пенхологію, исторію оплосовін, древнюю общую и русскую, гражданскую исторію, патиновій м измецкій языки и на II курей: патриотику, введеніє въ кругъ богослововихъ наукъ, священное писаніе ветхаго завита, медагогику, логику и метаенвику, исторію оплосовія, мовую общую гражданскую исторію, исторію и обличеніе русскаго раскола, латинскій и измецкій явыки.

Въ С.-Петербурговой анадемін, по утвержденному Совътомъ распредъленію предметовъ по курсамъ, преподаются на І курсъ: введеніе въ пругъ богословскихъ наукъ, священное писаніе новаго завъта, библейсная меторія, общая церковная исторія, исторія славянснихъ церквей, логика и психологія, исторія емлосовін, изъ 2-й параддельной группы предметовъ: древняя и новая общая гражданская исторія и русская гражданская исторія, древніе и новые языки и на П курсъ: св. писаніе ветхаго и поваго завъта, библейская исторія, общая церковная исторія, логика и исихологія, исторія оплосовів, метавняння, изъ 2-й парадлельной группы предметовъ: древняя и новая общая гражданская исторія, русская гражданская исторія, исторія и обличеніе русскаго раскола, древніе и новые языки.

Танимъ образомъ изъ предметовъ, преподаваемыхъ въ С.-Петербургской анадеміи на І и ІІ курсахъ, Стояковичъ не слушалъ: св. писанія новаго завѣта, общей церновной исторія и негорія славянскихъ церновей. Но затѣмъ въ Кієвской академіи онъ выслушалъ два предмета, преподаваемые въ С.-Петербургской академіи на ІІІ и IV курсахъ, а именно: патристику и педагорику и промъ того въ той же академіи слушалъ два года св. писаніе ветхаго завѣта, преподающееся въ С.-Петербурской академіи на ІІ и ІІІ курсахъ.

Опредвиния: Принять из сведению. Зачислить бывшаго студента Кіевской академіи Василія Стояковича въ число студентовъ третьяго курса С.-Петербургской академіи, съ освобожденіемъ его отъ слушанія предметовъ, кои въ С.-Петербургской академіи преподаются на ІІІ и ІV курсахъ и кои онъ слушалъ въ Кіевской академіи, а именно: св. писанія ветхаго завита, патристики и педагогики, но съ обязательствомъ въ концу академическаго курса сдать вкзаменъ по твиъ предметамъ, кои въ

контъ онъ не слушаль въ Кіевской академін, а именно: по св. имсанію новаго завіта, общей церковной исторіи и исторіи славнискихъ церквей. О зачисленіи Стояковича въ число студентовъ академіи сообщить Правленію академіи, временно и. д. инспектора академія и подлежащимъ наставникамъ академіи.

XIII. Сду m ади: Променіе студента III курса академін Николая Травчетова на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, отъ 19 сего январи сладующаго содержанія: «По бользии, засвидательствованной академическимъ врачемъ, я долженъ быль остаться на третьемъ курся на второй годъ и въ настоящемъ учебномъ году до 7 текущаго января прожить на родина. Всладствіе сего я не ималь возможности водать за имнувшую первую треть нервыхъ двухъ семестровыхъ сочененій. Между твив въ прошедшемъ году иною были представлены всв три семестровыя сочиненія, которыя отивчены баллами вполев удовлетворительными. Посему я вымуждень просеть Совътъ авадеміи освободить меня отъ подачи означенныхъ сочиненій, зачисливь ихъ монин прощдогодинии работами, и въ текущемъ году дозволить мив подать только третье сочанение и проповъдь: для меня, слабаго здоровьемъ студента, послъднія м беть того составить дви недегиос».

При прошеніе приложено свидітельство о состояніе здоровья, данное академическимъ врачемъ Д. А. Пахомовымъ. Въ этомъ свидітельстві послідній изъясняеть, «что, хотя Травчетовъ нитамісиъ въ деревні себя поправиль оканчески, но заниматься усиленно еще не можеть, а потому долженъ избітать продолжительныхъ умственныхъ занятій, мначе болізнь его возвратится въ усиленной стрпени».

Справка: Студентъ Травчетовъ, по опредълению Совъта академин отъ 24 сентября 1887 года, оставленъ былъ по болъзни на второй годъ на третьемъ курсъ.

28 августа минувшаго года онъ быль уволень въ отпускъ на родину по болевни; изъ него возвратился уже въ семъ году.

По утвержденному Совътомъ академін росписанію семестровыкъ сочиненій на 1887/, уч. годъ, для студентовъ III курсаназначено три сочиненія и срокъ для нихъ опредъденъ такой: для первэго съ 12 сентября по 1 ноября, для втораго съ 8 ноября по 20 денабря и для третьяго съ 16 января по 20 марта. Проповёдь студенту Травчетову назначена на 17 апреля сего года.

На семестровых в сочиненіях в, назначенных III курсу на  $188^6/_7$  учебный годъ Травчетовым были получены баллы: 4,  $3^3/_4$  и  $4^3/_4$ , а именно на первомъ сочиненіи по пастырскому богословію 4, на второмъ по перковному праву  $3^3/_4$  и на третьемъ по нравственному богословію  $4^3/_4$ .

Опредвини: Въ виду засвидетельствованнаго авадемическимъ врачемъ болевненнаго состоянія здоровья студента Травчетова, освободить его, согласно прошенію, отъ подачи перваго и втораго семестровыхъ сочиненій.

XIV. Слушали: Сданное Его Высокопреосвищенствомъ прошеніе на Его ими австрійскаго подданнаго, буковинскаго уроженца Корнелія Севескула отъ 11 сего января слёдующаго содержанія: «Будучи командированъ австрійскимъ министерствомъ народнаго просвещенія для спеціальнаго изученія православнаго догматическаго богословія чрезъ слушаніе менцій по предмету этой науки въ Кієвской и С.-Петербургской духовныхъ академінхъ, честь имъю покорнейше просить Ваше Высокопреосвященство разрёшить мив слушаніе означенныхъ менцій, а также ленцій по онлососій въ начествъ вольнослушателя въ продолженіи втораго полугодія.

Документы мож: копія съ министерской командировки и удостовъреніе о слушанім ленцій по догматическому богословію и по енлосовім при Вієвской духовной академін при семъ прилагаются».

На семъ прошенін посл'ядовала резолюція Его Высокопрессвященства: «1888. Января 12. Допустить».

Справна. Г. Севескулу выдано свидательство о допущении его въ слушанио академическихъ ленцій отъ 13 сего января за № 37.

Опредълнин: Принять въ свъдънію.

На представленіи съ журналами MM 1—14 посл'ядовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888 г. Января 21. Кънсполненію».

#### ЖУРНАЛЫ

## ообранія Совіта вкадемія

5 февраля 1888 года.

Подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академія, присутствовали: всъ ординарные и вистраординарные профессоры, кромъ временно и. д. инспектора соб. іеромонаха Миханла и профессоровъ протоіерея П. Ө. Накелаєвскаго и С. А. Соллертинскаго.

І. Слушали: Указъ Святвинаго Синода отъ 20 января сего года за № 333 на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, слідующаго содержанія: «По указу Его Императорскаго Величества, Святвиній Правительствующій Синодъ слушали: Вы со чай ше утвержденный, въ 16-й день сего января, всеподданнійщій докладъ Святвишаго Синода о переименованіи Вашего Преосвященства въперваго викарія С.-Петербургской епархік и о назначеніи ректора Курской духовной семинаріи архимандрита Митрофана Епископомъ Ладожскимъ, вторымъ викаріемъ С.-Петербургской епархіи, съ такъ, чтобы нареченіе и посвященіе его въ епископскій санъ произведено было въ С.-Петербургъ. Приказали: Объ изъясненномъ Вы со чай ше утвержденномъ докладъ Святвища-го Синода объявить Вашему Преосвященству указомъ».

С правка. С.-Петербургской духовной консисторіи сообщена копія съ изложеннаго указа при отношеніи отъ 22 января сего года за № 77.

Опредвини: Принять въ свъдънію. О переименованіи Преосвященнаго Антонія, Ректора академін, въ перваго викарія С.-Петербургской епархіи внести въ формулярный о службъ его списокъ.

II. Слушали: Сданный Его Высовопреосвященствомъ увазъ Святьйшаго Свиода отъ 21 января 1888 года за № 349 слъдующаго содержанія: «По указу Е го Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Свиодъ слушали: представленіе Вашего Преосвященства отъ 23 минувшаго декабря за № 1970, въ воемъ ходатайствуете объ утвержденія доцента С.-Петербургской духовной академів, магистра Ивана Пальмова въ званія экстраординарнаго профессора съ 16 декабря

1887 года, дня избранія Пальмова Академическимъ Совітомъ въ это званіе. Приказали: Доцента С.-Петербургской духовной академін, магистра Ивана Пальмова, избраннаго Совітомъ названной академін въ званіе экстраординарнато профессора, утвердить согласно ходатайству Вашего Преосвященства, въ таковомъ званіи съ 16 декабря 1887 года, дня избранія Пальмова съ сіе званіе; о чемъ, для зависищихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъ».

На семъ указъ посявдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Января 23. Въ Совътъ академін для распоряженія».

С правка. И. С. Пальновъ избранъ възваніе экстраординариаго профессора по камедръ исторіи славянскихъ церквей.

Указомъ Святвйшаго Синода отъ 31 октибри 1887 года за № 3664, между прочимъ, постановлено: «1) временно отврытую съ начала 1885, учебнаго года при С.-Петербургской духовной академіи каседру по исторіи славянскихъ перквей обратить въ постоянную штатную каседру при сей академіи, съ навначеніемъ особаго штатнаго преподавателя на эту каседру сверхъ числа, указаннаго въ § 105 устава духовныхъ академій, при чемъ предоставить Совъту академіи удостойвать сего преподавателя того или другаго просессорскаго званія по его усмотрънію; 2) на жалованье преподавателю этого предмета ассигновать полный просессорскій окладъ три тысичи рублей въ годъ, но съ предоставленіемъ Совъту академіи вносить въ смъту размъръ этого жалованья каждый равъ по наличному просессорскому цензу преподавателя, т. е. по званію ординарнаго или экстраординарнаго нросессора или доцента».

Опредвиния: Принять из свідінію. Объ утвержденію И. С. Пальмова въ знанія экстраординарнаго просессора съ 16 декабря 1887 года внести въ сормулярный о службів его списокъ.

III. Слушали: Сданный Его Высокопреосващенствовъ указъ Святъйшаго Синода отъ 22 января сего года за № 350-сгъдующаго содержанія: «По указу Е г о И и и е р а т о р с к а г о Величества, Святъйшій Правительствующій Синодъ слушали: представленіе Вашего Преосвященства отъ 23 декабря 1887 года за № 1971, въ коемъ ходатайствуете объ утвержденій всправляющаго должность доцента С.-Петербургской духовной

анадемін, кандидата івромонаха Антонія въ степени магистра богословія. Приназали: Исправляющаго должность допента С.-Петербургской духовной академін, кандидата івромонаха Антонія, удостоєннаго Совітомъ названной академін степени магистра богословія, утвердить, согласно ходатайству Вашего Преосвященства, въ таковой степени, о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъ».

На семъ указъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Января 28. Въ Совътъ анадеміи для распоряженія».

Справка. По § 53 устава академій доценты утверждаются въ должности Епархіальнымъ Преосвященнымъ.

Опредвини: Принять въ свъдъню. Представить Его Высокопреосвященству объ утверждении и. д. доцента і еромонаха Антонія (Храцовицкаго) въ должности доцента. Объ утверждени же его, і еромонаха Антонія, въ степени магистра богословія внести въ формулярный о службъ его списовъ, при чемъ, заготовивъ для него магистерскій дипломъ, выдать оный ему.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопрессвященства: «1888. Февраля 9. Утверждается».

IV. Слушали: Отношенія Канцелярів Оберъ-Прокурора Святвищаго Синода отъ 17 и 22 декабря 1887 года и 21 января 1888 года за №№ 5837, 5918 и 236, въ коихъ сообщается Совъту академін, для зависящаго распоряженія, что, по утвержденнымъ Г. Оберъ-Прокуроромъ Святайшаго Синода 10 и 17 декабря 1887 года и 14 января 1888 года докладамъ Учебнаго Комитета при Святвищемъ Синодв, кандидаты С.-Петербургской духовной академіи Иванъ Малышкинъ, Стефанъ Ширкевичъ, Сергай Любимова и Ивана Знаменскій и дайствительный студентъ Инновентій Долинскій определены: Малышкинъ и Ширкевичь 10 декабря 1887 года преподавателями, первый въ Подольскую духовную семинарію по словесности и исторіи литературы, а последній въ Новгородское духовное училище, по русскому языку, Долинскій 17 декабря 1887 года учителемъ по русскому языку въ 1-й иласов Барнаульскаго духовнаго училища и Любимовъ и Знаменскій 14 января 1888 года учитедями по русскому языку въ духовныя училища (въ трехъ последнихъ влассахъ) первый въ Починковское, а последній въ Вежецкое, и что объ ассигнованіи следующихъ упомянутымъ лицамъ, по поможенію, денеть сообщено Хозяйственному Управленію при Святайшемъ Самода.

С правка: Означенныя отношенія Канцелярів Оберъ-Прокурора сообщены Правленію академін, конкъ и сдъланы вадлежащія распоряженія.

Опредължан: Примять въ сведению.

V. Слушали: Предложение Преосвященнаго Актовія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, следующаго содержанія: «Совъть авадемін, по опредъленію своему отъ 18 минувшаго января, на вакантную карскру патристики зачислявь кандидатомъ овончившаго курсъ ученія въ 1886 году вандидата богословія Тимовея Надимова, находившагося въ теченіе одного года при академія въ качествъ профессорскаго стяпендівта и состояшаго нынъ препокавателенъ Витебской духовной семинарін и тъмъ же определением постановиль: въ случав согласія г. Налимова на занитіє каседры патристики, обизать его, на основанін § 50 устава академій, прочесть въ присутствін Совъта двъ пробимя лекціи: одну на тему по собственному избранію, а другую по назначенію Совъта и о допущенія его из чтенію лекцій по указанной канедра имъть суждение въ Совътъ академии по прочтенів имъ помянутыхъ лепцій. Пробныя лекцін г. Налимовъ прочиталь въ присутствие Совъта 3 и 5 текущаго февраля изсяца: первую на тену, избранную имъ самимъ: «Изложеніе ученія св. Игнатія Богоносца о подвага мученичества» и вторую на тему. по навначению Совъта: «О св. Амеросів Медіоданскомъ». Честь имъю предложить Совъту войти въ суждение о прочитанных деплиях преподавателя Надвиова въ связи съ заивщеніемъ наседры патристиви».

Справка. Журн. собр. Совъта 18 января сего года.

§§ 50, 51, 53, 55 m 81 mm. 6, n. 4 yeraba npab. Ayx. arazemin.

Пробныя ленція нандидата Налимова Совіть академін призваль удовлетворительными.

Опредъдили: Воздожить на нандидата богословія Тимосея Надимова чтеніе ленцій въ анадеміи по ванантной наседрѣ патристики въ начествѣ исправляющаго доджность доцента. Но предварительно представленія настоящаго опредѣденія на утвериденіе Его Высокопреосвященства снестись съ Правленіемъ Витебской духовной семинаріи относительно того, ніть ди со стороны Правленія препятствій въ переміщенію г. Налимова изъ названной семинаріи на службу въ академію.

VI. Слушаля: Заявленіе Преосвященнаго Антовія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, слідующаго седержанія: «29 минувшаго января скончался лекторъ акглійскаго языка Павель Нурокъ. О чемъ нижю честь заявить Совіну академін».

Справка: §§ 49 и 81 лит. а, п. 7 устава академій.

О и р е д в л и л и: Принять въ свъденію. О замещеніи должности лектора англійскаго языка иметь сужденіе въ одномъ мезследующихъ заседаній Совета.

VII. Слушали: Промене екстраординарнаго просессора академін Николая Покровскаго отъ 20 января сего года слідующаго содержанія: «Честь имію покорывіне просить Совіть академін ходатайствовать предъ Высшинъ Начальствомъ о командированіи меня съ научною пілію заграницу на время отъ 15 іюня сего 1888 года по 1 января 1889 года. Пойздка заграницу необходима для меня въ виду слідующихъ соображеній.

Панятники русской перковной старены, изучение которыхъ составляеть предметь русской перковной археологів, въ неразрывной связи съ памятниками Византіи, какъ своини прототичами, и потому въ научной постановки русской первов-HOR apreciorie eta nocierio corem eneti dyezarontribnoe enaченіе. Тъмъ не ненъе они до настоящаго времени по большей части остаются не только неизданными, но и месписанными; нътъ до сихъ поръ ни одного болъе или менъе цъльнаго собранія вивантійских древностей; онв разсвяны по разнымъ монастырямъ Авона и Греціи, и по европейских музениъ. Единственный и неизбимный въ интересать научныхъ занятій способъ ознаномленія съ ними составляєть личный осмотръ ихъ на мъсть: только при этомъ единственномъ условін, какъ показывають существующіе въ нашей ученой летературь труды по византійской археологів и вакъ убъждаеть меня личное вольно продолжительное изучение предмета, возможна правильная оприка этихъ памятниковъ и точное уясненіе ихъ отношевія въ памятникамъ нашей отечественной стармиы. Предполагая въ настоящій разъ восполнить этоть важный недочеть въ моихъ запятіяхъ, я мижю въ виду цели спеціальныя и общія.

10 леть тому назадь, изучая памятники древне-христіанскаго періода, преннущественно въ Ринв, и сравнивая древне-христіанскую иконографію съ византійско-русскою, масколько эта последняя верестна мне была въ то время, я убедился въ томъ, что накоторыя изъ нашихъ иконографическихъ преданій восходять нь первынь вынамь пристіанства, другія составляють ре-ЗУЛЬТАТЬ дальнайшей летературной и художественной даятельности вызантійско-русской, и что посредствомъ сравненія памятивковъ еконографія съ памятенками везантійско-русской, въ частности богослужебной, письменности возможно определить постепенное развитие этихъ преданий и такимъ образомъ уканить, досель темный, внутренній симсль неонографическихь сюжетовь. удержанных у насъ въ церковномъ употребленіи по мастамъ до сихъ поръ. Начатое вскоръ послъ того спеціальное изученіе предмета опончательно управило мою упаренность въ таснайшемивнутреннемъ родствъ памятниковъ русской иконографіи и письменности съ византійскими и отчасти съ древне-христіанскими, что н было доказано мною на некоторыхъ частныхъ вопросахъ въ новкъ печатныкъ трудакъ. Но для болъе или менъе пъльной постановки предмета, напримеръ въ пределахъ иконографія евангельской, очевидно было необходимо привести первоначально въ извъстность разбросанный по разнымъ мъстамъ матеріалъ. Съ этою целію я разсмотрель отдельные памятники византійской и русской иконографіи въ петербургскихь библіотекахъ в музеякъ: нашей академін, въ публичной библіотекъ, библіотекъ и музет общества любителей древней письменности, въ анадеміи художествъ, въ обществъ поощренін художниковъ, въ школъ Штаглеца и въ частныхъ собраніяхъ. Ежегодныя археологическія экскурсін дали мий возможность изучить памятники въ московсянхъ хранидищахъ древностей: въ публичномъ и румянцевскомъ музенхъ, въ синодальной, хлудовской и чудовской библютенахъ и въ частныхъ собраніяхъ; затамъ я ознакомился подробно съ памятниками Кіева, Новгорода, Старой Ладоги, Искова, Твери, Владиміра, Ярославля, Вологды, Костромы, Ростова, Романово-Борисогийбска, Крымскаго полуострова и Кавказа. Важивите памятички русской иконографіи теперь известны шев достаточно; византійскіе, находящіеся въ Россін, навъ важется, извъстны всъ сполна. О памятнивахъ византійскихъ,

хранящихся вив Россів, я почерпвуль извоторыя свадавія отчасти изъ существующихъ ученыхъ изданій, отчасти изъ находившихся у меня покъ руками фотографических синмковъ. Но эти источники, хотя бы совокупность ихъ и превышала сумму наличного матеріала, находищагося въ обычномъ обращенія въ ученой литературь, все-таки не достаточны для полного ръшенія предположенной ином задачи. Прежде всего остаются для меня неясными памятники Афона и Греціи: Предпринятая аттъ 20 тому назадъ археодогаческая виспедиція на Афонъ г. Севастьянова, весмотря на блестящую обстановку ея со стороны матеріальных средствъ, привела лишь въ пріобретемію нескольвых принять ракописей, которыя хранятся теперь въ отделения рукописей московскаго публичнаго музея. Что же насается фотографических снижковъ г. Севастьянова, то управышая часть ихъ въ томъ же мувев имветь очень небольшую научную цвиность: одни изъ выхъ выцвели, другіе неудачно сделаны, третьи не имъютъ указаній на источникъ. Составить по этимъ снимкамъ удовлетворительное понятіе о харантерів асойских миніатюръ и объемъ ихъ неонографического содержанія невозножно. Снимки эти дають лишь указанія, хотя не всегда ясныя, на существованіе дицевыхъ руколисей въ афонскихъ монастыряхъ и пробуждають интересь из ихъ еще не начатому обследованію путемъ непосредственнаго изученія оригиналовъ. -- Наряду съ памятниками византійской миніатюры, монастыри Афона имвють вавлительное колечество другихъ памятиековъ кревней иконографін, какъ это изв'ястно изъ указавій Преосв. Пореврія (Успенскаго) и отрывочныхъ заивчаній путешествениковъ. Затъмъ, кромъ памятниковъ Асона, существенно важное значение въ моихъ занятіяхъ инфють византійскіе намятники, хранящіеся въ римскихъ библіотекахъ-ватиканской и барбериновой, особенно лицевыя евангелія, равно вакъ знаменитые лицевые кодексы евангелій и твореній греческихъ церковныхъ писателей въ парижевой національной библіотекъ и рукописи вънской библіотеви, которыя были неодновратно въ рукахъ историновъ искусства, но весьма мало еще обследованы со стороны ихъ иконографическаго содержанія и отвошенія къ памятникамъ русской иконографіи и письменности. Наскольно образдовыхъ, но не всегда точныхъ, снимвовъ съ этихъ рукописей, напр., въ извъстныхъ изданіяхъ Соммерара, Лянруа и др., не дають новятія о томъ содержаніи ихъ, которое представляеть важность именно съ точки зрівнія церковно-археологической.—Личное ознакомленіе со всіми этими памятниками дасть мий возможность закончить давно начатую работу объ основахъ евангельской иконографіи въ Византіи и Россіи, а равно установить на болбе прочныхъ началахъ мон дальявішія послівдованія въ области русской иконографіи.

Второй спеціальный вопросъ, для рашенія котораго у меня уже собранъ значительный матеріаль, касается разъясненія OCHOBHLIA THUOBE CTERROR POCHECE BE BRESHTIRCEREE R DYCCHRES храмать. Относящієся сюда древивіттіє русскіє памятивки въ Кієвъ, Новгородъ, Владиміръ, какъ представители древивёшаго тина росписи, мив достаточно известны; представителей поздвъйшаго типа я изучаль въ Москвъ, Ярославиъ, Ростовъ, Водогдъ и изноторыхъ другихъ изстахъ. Но для уясненія прототиповъ ихъ необходимо близное знаноиство съ росписаніемъ византійских храмовъ. Древивний памятники византійской росписи въ мозаввахъ Солуви, Константинополя, Синая, Равенны, вивсть съ извъстіями о ней у византійскихъ писателей, уже изданы я отчасти оцінены; но они иміють характерь фрагментарный н, васколько мей извёстно изи частных сообщеній путешественнивовъ, проникшихъ танже и въ печать, могли бы быть значительно восполнены спецівльнымъ изученіемъ памятимновъ въ Двени, Мистръ и въ нъвоторыхъ другихъ пунктахъ Грекін. Что васается вышеупомянутаго позднайшаго типа вашей храмовой стинописи, переходящей въ вонци XVII в. въ такъ-называемую фражскую или итальянскую живопись, то онъ, по моему мивнію, основанному на замъчанінить Дидрона объ абонской и саламинской живописи, имъетъ теснъйшую свизь съ абонскими и саламинскими живописями. Удостовъреніе въ этой связи не тольно уяснить многое изъ того, что въ афонскизь живописяхъ представлялось Дидрону темною загадною, но и внесеть свёть въ темвый вопросъ о происхождения разсматриваемаго типа русской храмовой росписи. Но для этого необходино личное изучение ствнописей въ крамакъ, по крайней мъръ, Асона и Саламина.

Общія ціли предполагаемаго путешествія завлючаются въ обозрівні въ указанных пунктахъ древних памятников ви

зантійской богослужебной письменности и въ восполненів пробъмовъ въ приготовдяємомъ мною въ печати цёльномъ курсё цервовной археологіи и литургики, пробёловъ, неизбёжныхъ въ вид ощутительного недостатка подготовительныхъ работъ въ этой области. Для этой же цёли существенно важно для меня—дично ознакомиться съ настоящимъ строемъ и характеромъ греческаго и въ частности аеоненаго богослуженія, особенно въ тёхъ его элементахъ, которые могутъ быть поняты только при помощи частаго присутствія при богослуженія: таково церковное пініе, для оцінки котораго я имъю нікоторую подготовку.

Не находя иныхъ средствъ въ достиженю вышеувазанных цълей, помимо личнаго изученія памятинковъ въ мъстахъ ихъ нахожденія, ръщаюсь покорнъйше просить Совътъ академія ходатайствовать предъ Высшимъ Начальствомъ о командированія меня на Аеонъ, въ Грецію в нъкоторые пункты западной Европы для изученія церковныхъ памятинковъ византійской древности на вышеуказанный срокъ. Къ сему честь имъю присовокупить, что въ виду 1) отдаленности и многочисленности пунктовъ предполагаемаго путеществія, 2) неизбъжныхъ и немалыхъ затратъ на пріобрътеніе синиковъ съ памятинковъ старины в 3) визкой цънкости нашего предитнаго рубля, для меня было бы необходимо денежное пособіе, сверхъ получаемаго мною, по званію экстраординарнаго профессора, содержанія».

Справка. Экстраординарный просессоръ Н. В. Покровскій быль командировань за границу съ ученою цілію въ 1876 году, а именю: съ Высочай шаго соизволенія, нослідовавшаго 26 іюня 1876 года, онъ быль командировань за границу срокомъ на одинъ годъ, съ 15 августа 1876 года по 15 августа 1877 года, съ сохраненіемъ за нимъ штатнаго его содержанія и съ назначеніемъ пособія на путевыя издержки въ количествъ 600 рушивь духовно-учебнаго капитала.

Опредвини и: Признавая просьбу экстраординарнаго прессора Н. В. Покровскаго заслуживающею уваженія и не наход со стороны правильнаго хода учебных занятій въ академін будущемъ учебномъ году, препятствій къ командировкі его границу въ первой половині 1888/, уч. года, просить ходат ства Его Высокопреосвященства предъ Святійшимъ Свиодо о командированіи профессора Покровскаго съ ученою цілію

границу, срокомъ съ 15 іюня сего 1888 года по 1 января будущаго 1889 года, съ сохраненіемъ получаемаго имъ отъ академін содержанія и съ назначеніемъ ему въ пособіе на путевыя издержин и содержаніе за границею 1500 рублей изъ сумиъ Святъйшаго Синода.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высовопреосвященства: «1888. Февраля 9. Исполнять».

VIII. Слу шали: Представленіе воммессім изъг.г. наставнивовъ академія по присужденію денежныхъ наградъ за наидидатскія сочиненія студентовъ IV вурся, окончившихъ курсъ въ 1587 году, отъ 31 января 1888 г. следующаго содержанія: «Коммиссія по присужденію денежныхъ наградъ за лучшія сочиненія студентовъ IV курся, инсанныя въ 1886/7 г., разсмотревъ письменные отвывы и выслушавъ словесным разъясленія подлежащихъ присутствующихъ преподавателей, инфинетъ своимъ полагала бы:

- 1) сочинения нандидатовъ богословия Никольского Николая и Смирнова Петра признать заслуживающими премій Высокопрессвященного Митрополита Іоснов (по 165 руб. сер.);
- 2) сочиненія вандидатовъ богословія Наркевича Самунла и Червяновскаго Евстанія привнать заслуживающими денежной награды по 50 р. с. каждому изъ процентовъ съ подлежащаго капитала;
- 3) кандидатамъ богословія Зубовскому Петру, Оровискому Константину, Самунлову Вячеславу, Холискому Николаю, Чредину Якову, Ярушевичу Дороесю и Осдотову Антону выдать остатокъ вышеозначенныхъ процентовъ въ начествъ денежной награды (по равной каждому части)
- и 4) сочиненіе кандидата богословія Лаврова Димитрія удостоить премін Протопресвитера І. Л. Янышева».

Справка. Означенные въ представлени студенты писали навидидатскія сочиненія на темы: Никольскій Николай—«Исторія Кирилло-Бълозерскаго монастыря нослів кончины преподобнаго Кирилла (по рукописямъ академической библіотеки)», Смирновъ Петръ—«Полемическая противъ раскола литература съ 1666 по 1766 годъ, ея достойнства и недостатки», Наркевичъ Самуилъ—«Ересь Оводосія Косого», Червяковскій Евставій—«Римскій Катихизисъ и Православное Исповіданіе Петра Могилы», Зубовскій Петръ—«Сильвестръ Медвідевъ», Орфинскій Констан-

тинъ—«Религіозные взгляды Гартиана и ихъ притика», Самунловъ Вячеславъ—«Семьдесятъ лътъ исторія аріанства на латинскомъ западъ (360—430 г.г.)», Холисній Николай—«Ученіе Канта о религіи», Чрединъ Яковъ—«Этика Шоненгауэра», Ярушевичъ Доровей—«Типъ проповъди Иннокентія, Архіепископа
Херсонскаго», Федотовъ Антонъ—«Св. Тихонъ Задонскій, какъ
проповъдникъ» и Лавровъ Димитрій—«Разборъ сочиненія Фомы
Кемпійскаго «О подражаніи Христу».

По заявленіямъ г.г. наставниковъ академін: ординарныхъпрофессоровъ И. О. Нидьекаго и И. Е. Троицкаго, испр. д. ординарнаго профессора Н. И. Барсова, экстраординарныхъ просссоровъ: Т. В. Барсова и протојереевъ: В. Г. Рождественскаго и П. О. Неколаевскаго и исправлявшаго должность доцента Н. Г. Дебольского, заслуживаютъ почеткого отзыва Совета академін кандидатскія сочиненія следующихъ студентовъ, онончившихъ курсъ въ 1887 году: Молитвословова Аркадія на тему: «Критическій обзоръ раскольнических» сказаній о патріаркъ Никонъ и его церковно-преобразовательной двятельности, завершенной московскимъ соборомъ 1666-7 года», Соколова Павла-- «Іоаннъ Арндтъ и его сочинение объ истинномъ кристианствъ». Храневича Всеводода-«Блядъ Паскаль въ борьбъ съ іезунтами», Смирнова Константина— «Евгеній Булгаринъ и Нинифоръ Осотовій, шихъ значеніе въ исторія русской церкви и духовной дитературъ», Одьховскаго Григорія—«О монастырскомъ управленів въ русской цернви до учрежденія Святайшаго Синода». Ежова Андрен-«Подлинность 2-го соборнаго посланія Ап. Петра». Сапопрова Леонида — «Коринескій раскол» (историкоэкзегетическое изследование)», Одинцова Николая-- «Учительныя вниги XVIII въка, изданныя для народа», Попова Митрофана-«Питиримъ, патріархъ Московскій», Кибальчича Ивана--- Философія Паскаля» в Сабинена Валеріана—«О понятів Бога въметафизикъ Лейбница».

Въ въдъни академи находятся въ настоящее время 165 руб.—проценты съ завъщаннаго Высокопреосвященнымъ Митрополитомъ Іосноомъ напитала, оставшиеся отъ 1882 года, 165 руб.—отъ 1884 года, 165 руб.—отъ 1886 года и 5 руб.—отъ прошлыхълътъ; въ текущемъ году имъютъ поступить 165 руб.—преміальныхъ съ помянутато капитала денегъ.

По силъ уваза Святъйшаго Синода отъ 28 декабря 1873 года за № 3776, Совътъ авадеміи изъ означенныхъ денегъ назначаетъ преміи судентамъ за лучшія представленныя ими кандидатскія сочиненія, но не менъе вакъ по 165 руб. каждая.

Во 2-из пунктв означеннаго указа свазано: «премін назначать, не раздробляя ихъ, въ каждой академін за кандидатское сочненіе по накому бы то на было отделенію признанное лучшимъ изъ представленныхъ студентами при переходё изъ III курса въ IV, съ темъ чтобы, согласно волё завещателя, выдача премій производилась не прежде, какъ по окончаніи полнаго академическаго курса».

Въ 3-иъ пунктъ сназано: «преміи могуть быть переносины наъ года въ годъ въ такомъ случав, если въ тотъ годъ, въ который премія назначена, не окажется сочинскій, достойныхъ оной, твиъ болве, что это можеть до нъкоторой степени способствовать наблюденію равномірности относительно курсовъ, которые по порядку очереди будуть оставаться бесъ преміи».

Въ въдъніи академіи находятся 53 руб. 67½ коп. отъ 1887 года, составляющіе проценты съ капитала, пожертвованнаго служанцим въ С.-Петербургъ воспитанниками по С.-Петербургской духовной академіи бывшаго Ректора оной, нынъ Протопресвитера І. Л. Янышева на учрежденіе при академіи премін вмени его, о. Янышева, ва лучшее кандидатское сочиненіе воспитанниковъ академіи по нравственному богословію.

Въ утвержденномъ Святвйшимъ Синодомъ положении объ

- «\$ 2. Прекія ежегодно выдается, по усмотрѣнію Совѣта академін, одному въъ студентовъ за лучшее кандидатское сочиненіе по правственному богословію».
- «§ 3. Въ случав неприсужденія премін въ накомъ либо году она присоединяется къ напиталу»;

Въ въдъніи анадеміи находится юбилейный въчный напиталь въ 10004 руб. и проценты на оный, завлючающієся въ  $5^{\circ}/_{\circ}$  бицетахъ государственнаго банка,  $5^{\circ}/_{\circ}$  облигаціяхъ С.-Петербургскаго городскаго кредитнаго общества и  $5^{\circ}/_{\circ}$  облигаціяхъ госуцарственнаго восточнаго займа на сумму по номинальной цънъ
3750 руб. Процентовъ съ основнаго юбилейнаго напитала ежегодно получается 400 р. 16 к.; съ упомянутыхъ же, накопив

шихся на напиталъ процентныхъ бунагъ—3750 руб. на 1 годъ причитается процентовъ 186 руб.  $62^{1}/_{2}$  коп., а всего процентовъ съ юбилейнаго капитала на 1 годъ приходится 586 р.  $78^{1}/_{2}$  в.

Опредвленіемъ Совъта академін 19 марта 1870 года постановлено: проценты съ юбилейнаго капитала употреблять: а) на награды за лучшія сочиненія студентамъ, оканчивающимъ ІІІ вурсъ; б) на пріобрътеніе нужнъйшихъ книгъ для академической библіотеки и в) на преміи за ученыя особливо учебныя сочиненія во разнымъ частямъ академическаго образованія, написанныя лицами духовнаго въдомства, особенно же наставниками академіи.

Въ 1872—84 годахъ, по опредъленіямъ Совъта авадемів, выдаваемо было за лучшія кандидатскія сочиненія неъ процентовъ съ юбилейнаго напитала по 300 руб. въ годъ и въ 1886 и 1887 годахъ было выдано по 400 руб. въ каждый годъ; означенныя деньги были выдаваемы въ февралъ мъсяцъ изъ наличныхъ сумиъ авадеміи съ тъмъ, чтобы по полученіи въ ноябръ процентовъ съ юбилейнаго вапитала, выданная сумма возвращена была въ своему источинку, что дъйствительно и было важдый разъ исполняемо.

Опредълнии: Согласно представлению коммесси по присуждению денежныхъ наградъ за дучшія кандидатскія сочиненія студентовъ IV курса, окончившихъ курсъ въ 1887 году, и заявденіямъ гг. наставниковъ академін, выдать окончившемъ въ 1887 году курсъ анадемін вандидатамъ: Непольскому Неколаю н Смирнову Петру премін Высокопреосвященнаго Іосифа (по 165 руб. каждая), Лаврову Лимитрію-премію Протопресвитера І. Л. Янышева, Наркевичу Самунлу и Червяковскому Евстанію денежныя награды изъ процентовъ съ юбилейнаго капитала по шестидесяти р. каждому; Зубовскому Петру. Оронновому Константину, Самунлову Вячесдаву, Холискому Ниволаю, Чредину Якову, Ярушевичу Доросою и Осдотову Антону-денежныя награды изъ процентовъ съ того же капитала, по равной части каждому, по сорока рублей. Сочиненія кандидатовъ: Сапопрова Леонида, Ежова Андрея, Храневича Всеволода, Соколова Павла, Одинцова Николая, Смирнова Константина, Ольховсваго Григорія, Сабинина Валеріана, Кибальчича Ивана, Молитвословова Аркадія и Попова Митрофана удостонть почетнаго отвыва Совета академіи.

Настоящее опредъление Совъта представить на утверждение Его Высокопреосвященства.

По утвержденія сего опредвленія, сообщить оное Правленію академін для зависящихъ распоряженій о выдачь уназанныхъ премій и денежныхъ наградъ изъ °/о съ юбилейнаго капитала подлежащимъ лицамъ.

На сенъ журналь послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: <1888. Февраля 9. Исполнить».

ІХ. Слушали: Прошевіе дъйствительного студента авадемін Николая Успенскаго на имя Преосвященнаго Автонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академія, отъ 28 января сего года слъдующаго содержавія: «Препровождая при семъ прошеніи мое разсужденіе на данную мит тему профессоромъ педагогики: «О религіозно-вравственномъ образованіи по Денцелю», прошу Ваше Преосвященство принять оное разсужденіе на разсмотръніе и заключеніе, удовлетворительно ли оно для полученія степени вандидата богословія».

Справка: Дъйствительный студенть Николай Успенскій окончиль курсь ученія въ академія въ минувшемъ 1887 году; представленное имъ при окончаніи курса ученія въ академія сочиненіе на степень кандидата на тему: «Религіозно-правственное образованіе по Демиелю» не было признано Совътомъ удовлетворительнымъ для означенной степени; средній баллъ по устнымъ отвътамъ и семестровымъ сочиненіямъ за четырехлітній академическій курсъ у него 4.20.

§§ 139 и 140 и § 81 лит. а, п. 6 устава прав. дух. ака-

О предвини и: Разсмотрвне представленнаго на степень вандидата богословія сочиненія двйствительнаго студента Ниволая Успенскаго поручить экстраординарному профессору С. А. Соллертинскому сътвиъ, чтобы онъ представиль Совъту свой отзывъ объ означениомъ сочиненіи.

Х. Слушали: Представленную Преосвященнымъ Антоніемъ, Епископомъ Выборгскимъ, Ректоромъ академіи, въдомость о числе пропущенныхъ гг. наставниками лекцій въ теченіе минувшаго января мъсяца.

Опредвинии: Въдомость напечатать съ журналами Совъта. XI. Слу m вли: Прошеніе временно исправляющаго долж ность инспектора, соборнаго ісромонаха Миханда отъ 5 севраля сего года следующаго содержанія: «Не имен средствъ на напечатаніе своего, представленнаго на соисканіе стецени магистра богословія, сочинснія: «Истина бытія Бомія», имено честь покорнейше просить Советь анадемія выдать мие занисобразно ссуду въ количестве пятисоть (500) рублей, срокомъ на три года, наъ анадемическихъ сумиъ, для таковыхъ целей предназначенныхъ».

Справка: Капиталъ на изданіе вингъ въ настоящее время состоитъ билетами на сумну 3350 руб. и наличными деньгами въ количествъ 38 руб. 2 коп.

Кромъ того, по опредъленіямъ Совъта академін, изъ этого напитала выдано было: въ 1885 году и. д. ординарнаго прооссора Н. И. Барсову 1000 руб. на три года, въ 1886 году экстраординарному просессору С. А. Соллергинскому 500 руб. на два года и въ 1887 году доценту А. П. Лонукину 600 руб. на три года—для напечатанія ихъ сочиненій.

Опредвинии: Предоставить Правленію акаденів выдать временно и. д. инспектора академія соборному ісромонаку Миланду пятьсотъ рублей изъ суммъ на изданіе внигъ, заимообразно, на три года; но предварительно испросить на сіе разрѣшеніе Его Высокопреосвищенства.

На семъ журналъ послъдовала резолюдія Его Высокопрессвященства: «1888. Февраля 9. Исполнить».

ХІІ. Слушали: Отношеніе Г. Директора Хозийственнаго Управленія при Святвищемъ Синодъ на имя Преосвищемнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академіи, отъ 27 инваря сего года за № 1338 слёдующаго содержанія; «Въ Алеутской епархіи, учрежденной въ 1869 году въ Свверной Америкъ, постоянно ощущается недостатовъ нандидатовъ для занятія священно-церковно-служительскихъ должностей, несмотря на значительныя преимущества службы въ эгой епархіи.

Всяйдствіе сего, по порученію Его Высовопревосходительства Г. Синодальнаго Оберъ-Прокурора, нийю честь препроводить при семъ въ Вамъ два вяземпляра очерка состоянія Алеутской епархіи, для ознакомленія съ втою епархіею воспитаннивовъ ввёренной Вамъ академіи, на случай, если бы явились между ними желающіе поступить на службу въ означенную епархію, при чемъ ваявленія по сему предмету, съ надлежащими аттеста-

ніями Академическаго Правленія о качествахъ просителей, могутъ быть направляемы къ Алеутскому епархіальному Начальству, чрезъ Хозийственное Управленіе при Святайшемъ Синода».

Опредвини: Принять къ свъдъню. Препровожденные при отношени два экземпляра очерка состояния Алеутской епархін передать въ студенческую библіотеку для ознакомленія съ этою епархією воспитанниковъ академіи.

ХІП. Слушали: Заявленіе Преосвященнаго Владиніра, Епшекопа Алеутского и Аляскинского, отъ 1 сего февраля следующаго содержанія: «Вследствіе прошенія студента IV нурса Николая Гринкевича, поданнаго на мое имя, объ опредёленій его на должность исаломщика при Александроневской каседральной церкви города Санъ-Франциско въ Америке, покорнейше прошу Советь академія сообщить мие сведёнія объ успекакъ и поведеній означеннаго студента въ продолженій академического курса для того, чтобы я имель возможность ходатайствовать предъ Святьйшимъ Синодомъ о дарованій ему степени кандидата богословія после подачи кандидатекой диссертацій безъ окончательнаго экзамена при выходё изъ академіи».

Справка. Свёдёнія объ успёхахъ и поведеніи студента Николая Гринкевича во время академическаго курса сообщены Преосвященному Владиміру, Епископу Алеутскому и Аляскинскому, отношеніемъ отъ 4 сего февраля за № 124.

Опредълнян: Принять нъ свъдънію.

ХІV. Слушали: а) Отношеніе Директора Московскаго Публичнаго и Румянцевскаго Музеевъ отъ 23 января сего года за № 75 слёдующаго содержанія: «Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Господина Министра Народнаго Просвъщенія, въ 80 день декабря минувшаго года Высочайше соняволнять на отсылку въ Совътъ С.-Петербургской духовной академіи на двухмъсячный срокъ принадлежащихъ Музеямъ рукописей, значащихся по описанію «Славяно-русскія рукописи» В. М. Ундольскаго, М. 1870: 1) подъ № 187 въ л., на 405 л., Маргаритъ Новый, избранныя сочиненія Іоанна Златоустаго, въ переводъ Князя Андрея Курбскаго и 2) подъ № 306 въ 4°, на 117 л., Евфросина Псковскаго житіе, 1-го списателя.

Препровождая означенныя рукописи, ижью честь покоривние просить Совътъ С.-Петербургской духовной академіи о получе-

він ихъ увъдомить и, по истеченіи срока пользовавія, возвратить рукописи въ Мувеи».

Справка, Журналы собр. Сов. акад. 29 октября и 19 ноября 1887 года.

О получении рукописей Директоръ Московскаго Публичнаго и Румянцевскаго Музеевъ увъдомленъ отношениемъ отъ 27 января ва № 100.

Полученныя рукописи, по распоряжению Преосвященнаго Антонія, Ректора академія, сданы въ библіотеку академія для полькованія студентовъ IV курса Демьяновича Григорія и Никифоровскаго Ивана.

6) Отношеніе Правденія Нажегородской духовной семинарів отъ 25 января сего года за № 80 слідующаго содержанія: «Согласно отношенію Совіта С.-Петербургской духовной авадемів отъ 22 сентября минувшаго 1887 года за № 1434, Правленіе Нажегородской духовной семинарів честь имість при семъ представить въ Совіть С.-Петербургской духовной авадемія изданную Іерусалимскимъ патріархомъ Досновемъ книгу Тόμος 'Αγάπης на одинъ місяць, по истеченія котораго покорнійше просить ес возвратить».

Справка. Журналы собр. Сов. акад. 29 октября и 16 декабря 1887 года.

Полученная внига передана экстраординарному просессору И. С. Пальмову, по прошенію котораго она и была выписана Совътомъ академін.

Опредълили: Принять въ свёдёнію.

- XV. Слушали: а) Отношеніе Ректора Инператорскаго Московскаго университета отъ 27 минувшаго января за № 259 съ препровожденіемъ экземпляра «Отчета о состояніи Императорскаго Московскаго университета за 1887 годъ».
- б) Заявленіе Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Рентора академів, о томъ, что виъ получены въ даръ академеческой библіотекъ слъдующія изданія: 1) отъ Преосвященнъйшаго Архіепископа Херсонскаго и Одесскаго Никанора три энземпляра его сочиненія, подъ заглавіємъ: «Позитивная онлосооія и сверхчувственное бытіе. Томъ Ш. Критика на критику чистаго разума Канта. С.-Петербургъ. 1888», 2), отъ Настоятеля Московскаго Данилова монастыря архимандрита Аменлохія его

трудъ: «Карпинскій Апостоль XIII—XIV въка». Томъ IV, часть І. Москва. 1887 и 3) изданія Православнаго Палестинскаго Общества: а) «Православный Палестинскій Сборникъ. Приложеніе V въ 7-му вып. и 18-й выпускъ» и б) «Странствованія Василья Григоровича-Барскаго по святымъ мъстамъ востока съ 1723 по 1747 г. г.». Изд. подъ редавцією Н. Барсукова. Вып. XLVI. С.-Петербургъ. 1887.

в) Представленіе библіотекаря академіи Алексія Родосскаго отъ 28 минувшаго января за Ж 3 слідующаго содержанія: «Честь иміно довести до свідінія Совіта академіи, что ординарнымъ профессоромъ оной И. Е. Троицкимъ пожертвовано въ академическую библіотеку въ теченіе января місяца сего года 13 названій книгъ, въ количестві 51 волюма.

Представляя при семъ списокъ пожертвованнымъ книгамъ, честь имъю объяснить, 1) что книга подъ № 6: Binterim — «Die vorzüglichsten Denkwürdigkeiten der Chr.-Kathol. Kirche»—въ 17 книгахъ—есть 2-е изданіе, каковаго въ академич. библіотекъ нѣтъ, 2) что книга подъ № 13: Centiae Magdeburgienses—съ УШ-й по XIII-ю книгу (4 книги) составляютъ дополненіе въ имъющимся въ акад. библіотекъ первымъ семи книгамъ и 3) что остальныхъ книгъ, пожертвованныхъ профессоромъ, нѣтъ (за исключеніемъ № 10-го) въ акад. библіотекъ.

Опредълили: а-в. Книги препроводить нъ библіотеварю для внесенія ихъ въ наталогь и храненія въ библіотекъ; за сообщеніе же и пожертвованіе ихъ благодарить.

XVI. Слушали: Прошеніе помощника инспектора Могилевской духовной семинаріи Якова Чредина на ими Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, отъ 26 января сего года слідующаго содержанія: «Иміно честь покорнійше просить Васъ, Ваше Преосвященство, сділать зависящее отъ Васъ распоряженіе о высылкі мні чрезъ Правленіе Могилевской духовной семинаріи моего кандидатскаго сочиненія «Этика А. Шопенгауэра» для списанія и просмотрінія срокомъ на 2—3 місяца».

Справка. Въ опредълени Совъта академи 12 ионя 1876 года, между прочимъ, сказано: «Не выдавать и не высылать кандидатскихъ сочиненій авторамъ ихъ, а предоставлять имъ самимъ или чрезъ переписчиковъ дълать копіи съ своихъ сочиненій въ канцеляріи академіи».

Опредвляли: Препроводить кандидатское сочинение г. Чредина, согласно его прошению, въ Правление Могилевской духовной семинарии для выдачи ему, Чредину, съ обязательствомъ возвращения онаго чрезъ Семинарское Правление по истечени трехийсячнаго срока.

На представленія съ журналами №№ 1, 2, 4, 6, 9, 10 и 12—16 последовала резолюція Его Высокопреосвященства: <1888. Февраля 9. Къ исполненію>.

#### ЖУРНАЛЫ

## собранія Совіта академія

12 февраля 1888 года.

подъ председательствомъ Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, присутствовали всё ординарные и вистраординарные профессоры, кром'в временно и. д. инспектора соб. іеромонаха Миханла и профессоровъ протоіерея П. Ө. Никольевскаго, С. А. Соллертинскаго, А. И. Садова и А. И. Пономарева.

І. Слушали: Проектъ отчета о состоянія и дъятельности академін за 1887 годъ, составленный ординарнымъ просессоромъ А. Л. Катанскимъ.

Справка: § 90 уст. прав. дук. академій. По опредѣленію Совъта академіи 24 сентября прошлаго года, составленіе и прочтеніе отчета поручено ординарному профессору А. Л. Катанскому.

О предвлили: Разсмотръвъ и, по исправления, одобривъ отчетъ, представить его Святайшему Синоду и напечатать во всеобщее свъдъніе.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопрессвященства: «1888. Февраля 13. Исполнять».

П. Слу мали: Прошеніе Благовъщенской Васильсостровской церкви священника Іоанна Панова отъ 8 сего севраля слъдующаго содержанія: «Представляя при семъ составленное месю сочиненіе, подъзаглавіємъ: «Босскоэтъ и его проповёди», покоривание прошу Совътъ академія подвергнуть его разсмотрънію и, если окажется удовлетворительнымъ, допустить меня пъ защить его въ качествъ дессертаціи на степень магистра богословія».

Справва: Священнять Іоаннъ. Пановъ окончиль курсъ ученія въ 1876 г. и удостоенъ степени напидата богословія съ правонъ на полученіе степени магистра безъ новыхъ устныхъ испытаній.

\$\$ 136, 139 и \$ 81 лит. а. п. 6 устава прав. дух. академій. О пред в и и и и: Поручить исправляющему должность ординарваго профессора Н. И. Барсову разсмотрать представленное вандидатомъ богословія свящевникомъ Іоанвомъ Пановымъ на степень магистра богословія сочиненіе съ тамъ, чтобы онъ въ

теченіе четырехивсячнаго срока представиль Соввту академін свой отвывь объ ученыхь достовиствахь означеннаго сочиненія.

III. Слушали: Отзывъ экстраординарнаго просессора протојерен В. Г. Рождественсваго о сочинении дъйствительнаго студента Николан Таирова «Св. Исидоръ Пелусіотъ, какъ тол-кователь свящ. Писанія» слъдующаго содержанія:

«Сочиненіе окончившаго курсъ въ 1887 году студента Николая Танрова, подъ заглавіемъ: «Св. Исидоръ Пелусіоть, какъ толкователь свящ. Писанія», состоить изъ шести главь, о содержанів которыхъ ясно можно судить по нхъ оглавленіямъ. Въ I главъ излагается «Общій взглядь на состояніе толкованія свящ. Писанія до времени св. Исидора Пелусіота»; во II—«Краткій очервъ жизни и дъятельности св. Исидора Пелусіота»; въ Ш-«Взглядъ св. Исидора Пелусіота на свящ. Писаніе и на способъ его толкованія»; въ IV-«Общій характеръ толкованій св. Исидора Педусіота»; въ У-«Частиватиее обозрвніе пріемовъ и особенностей въ толкованіяхъ св. Исидора Пелусіота» и навонецъ въ VI--«Отношеніе св. Исидора Пелусіота, вакъ эгзегета, въ другимъ тоднователямъ, и въ особенности къ св. Іоанну Златоусту». Кромъ того, въ концъ сочинения авторомъ сдъланы два приложенія: во-первыхъ, «Указатель разночтеній свящ. текста въ твореніяхъ св. Исидора Пелусіота» и во-вторыхъ- «Унаватель ивсть свящ. Писанія, толкуеных въ твореніях св. Исидора Пелусіота».

Трудъ автора, какъ видно уже изъ вышеуказаннаго содержанія его, представляетъ полное и всестороннее обозрѣніе предмета сочиненія. Какъ личность св. Исидора Пелусіота, такъ и его творенія—письма изучены авторомъ основательно; оцѣвка его, какъ экзегета, у автора весьма обстоятельная и правильная; отъ вниманія автора не ускользнула ни одна изъ выдающихся, наиболю карактерныхъ чертъ толкованій св. отца; въкоторыя изъ этихъ чертъ изложены авторомъ особенно рельефио и подтверждены ясными примърами толкованія разнообразныхъ мъстъ В. и Н. Завъта, выбранными изъ многочисленныхъ писемъ св. Исидора. Совершенно върно подмъчены тъкже авторомъ и различные недостатки въ толкованіяхъ св. отца. Разсматривая отношеніе св. Исидора Пелусіота къ другимъ толкователямъ, авторъ главнымъ образомъ останавливается на вымсненіи отношеній его въ св. Іоанну Златоусту; отношеніе же его къ другимъ отцамъ и учителямъ церкви, которыми онъ также несомнънно пользовалси отчасти, очерчено у автора только въ общихъ чертахъ.

Язывъ и изложение сочинения, можно свазать, безупречны; сочинение читается легко и съ большинъ интересомъ.

Для удостоенія автора степени кандидата трудъ его вполнъ удовлетворителенъ.

Справна. Николай Танровъ окончить курсъ ученія въ академін въ минувщемъ 1887 году и Совътомъ академін 31 августа того же года удостоенъ былъ званія дъйствительнаго студента. При окончаніи курса ученія сочиненія на степень кандидата онъ не представняъ. Таковое онъ представняъ въ январъ мъсяцъ сего года; разсиотръніе представленнаго имъ на степень кандидата сочиненія поручемо было экстраординарному профессору протоіерею В. Г. Рождественскому. Средній баляъ по устнимъ отвътамъ и семестровымъ сочиненіямъ за четыре года у Танрова 4.55.

§§ 139, 140 и 81 дит. б, п. 10 устава дух. анадемій.

Опредвини: Удостоять дъйствительнаго студента Никоная Танрова степени кандидата богословія съ правомъ полученія степени магистра безъ новаго устнаго испытанія и объ утвержденів его въ этой степени представить Его Высокопреосвященству.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Февраля 13. Утверждается».

IV. Слушали: Отношеніе Совъта Московской духовной академіи отъ 13 января сего года за № 10 слъдующаго содержанія: «Совътъ Московской духовной академіи» честь пиветъ препроводить при семъ въ Совътъ С.-Петербургской духовной ака-

денін довументы бывшаго студента 4 курса Московской академін Сергія Сергієвскаго: 1) аттестать № 276, 2) свидітельство о принскі № 722, 3) свидітельство о явкіз № 1388 и 4) свідінія объ успіхахь и поведеніи Сергієвскаго въ Московской дуловной академів, покорнійше прося о полученіи ихъ увідомить».

С правка: Бывшій студенть 4-го курса Московской духовной авадемім Сергів Сергієвскій переведенть на тотъ же курсъ въ С.-Петербургскую академію съ разрішенія Святійшаго Синода, изъясненнаго въ указі отъ 4 декабря минувшаго года за № 4121.

О получения документовъ Сергіевскаго Совътъ Московской духовной академія увъдомленъ отношеніемъ отъ 23 января сего года за № 80.

Какъ видно изъ препровожденныхъ при отношеніи Совъта названной академіи свъдъній объ успъхать студента Сергіевскаго въ Московской академіи, послёдній во вреня обученія въ Московской академіи на первыхъ трехъ вурсахъ слушалъ предметы: введеніе въ кругь богословскихъ наукъ, св. писаніе ветхаго 
и новаго завъта, библейскую исторію, гомилетику и исторію проповъдничества, пастырское богословіе и педагогику, общую церковную исторію, исторію русской церкви, патристику, оплософію, 
психологію, исторію философіи, всё предметы второй парадлельной группы, греческій и нъмецкій языки. Такимъ образомъ студентъ Сергіевскій въ Московской академіи не слушаль еще слелующихъ предметовъ академическаго курса: догматическаго и 
вравственнаго богословія, церковнаго права и церковной археологіи и литургики.

На IV вурсе С.-Петербургской духовной академіи въ текущемъ году преподаются предметы: догматическое богословіе, педвгогива, церковное право, исторія русской церкви, патристива, исторія пропов'я на предметовъ 2-й группы исторія и разборъ западныхъ испов'яданій. Следовательно Сергіевсвій на IV курсії С.-Петербургской академіи выслушаєть всі предметы, какихъ онъ не слушаль въ Московской академіи, кромі одного предмета—правственняго богословія,—и сверхъ того выслушаєть вторично всторію русской церкви, патристику, педагогику, гомилетику и исторію пропов'ядничества и исторію и разборъ западныхъ испорівданій.

Опредвини: Принять из свядению. Присланные документы хранить при двиахъ Совъта. Студенту Сергіевскому обънвить, что онъ из концу академическаго курса долженъ сдатьвкаменъ по преподаваемымъ на IV курсъ предметамъ, за исключеніемъ исторіи русской церкви, патристики, педагогики, гомилетики и исторіи и разбора западныхъ исповъданій, кои онъ слупалъ въ Московской академіи, а также и по правственному богословію, коего онъ въ Московской академіи не слупалъ.

V. Слу шали: Представленіе библіотеваря авадемін Адексвя Родосскаго отъ 10 февраля сего года за № 4 следующаго содержанія: «Прилагая при семъ составленный на основаніи заявленій гг. наставниковъ академін списовъ внигъ, требующихся для авадемической библіотеви, честь имбю представить Совету академін, что, во 1-хъ, за исключеніемъ учебныхъ книгъ (французской христоматіи Герри и 3-й части измецкой граммативи Кейзера, упоминутыхъ въ списит подъ №№ 56 и 57) остальныхъ книгъ и изданій въ акад. библіотемъ изтъ, и что, во 2-хъ, всего потребуется на пріобратеніе означенныхъ въ семъ списит книгъ 375 руб. 10 коп.

Справна. § 81 лит. а, п. 9 устава православныхъ духовныхъ авадемій.

Опредвики: Разръшить библіотекарю выписать исчисленныя въ приложенномъ къ его представленію спискъ книги съ тъмъ, чтобы объ уплатъ за нихъ представлено было имъ Правленію академін.

На представленіи съ журналами №№ 2, 4 и 5 послѣдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Февраля 18. Кънсполненію».

## ЖУРНАЛЫ

# собранія Совіта академін

18 марта 1888 года.

Подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антовія, Епископа Выборгскаго, Ревтора академів, присутствовали ординарные и вистраординарные профессоры, кромъ и. д. инспектора академіи соборнаго ісромонаха Миханда и профессоровъ М.О. Коядовича и О. Г. Елеонскаго, не бывшихъ по болъзни и профессора Н. А.

Скабалановича, не бывшаго по случаю назначения его присямнымъ засъдателемъ въ С.-Петербургскомъ Огружномъ Судъ.

І. Слушали: Сданный Его Высовопреосвищенствомъ указъ Святаннаго Синода отъ 25 февраля сего года за № 996 слъдующаго содержанія: «По указу Его Императороваго Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали рапорть Преосвященнаго Владеміра, Епископа Алеутскаго и Аляскинскаго. отъ 1 сего оевраля, въ воемъ, объясняя, что студентъ IV вурса С.-Петербургской духовной академін Николай Гринкевичъ подадъ ему. Преосвищенному, прошеніе объ опредвленім его на должность псаломщика при каседральной церкви гор. Санъ-Франциско въ Амеракъ и выразкаъ жеданіе сопровождать его въ предстоящемъ вскоръ путешествін въ Алеутскую спархію, ходатайствуеть объ освобожденія названнаго студента отъ окончательнаго устнаго эквамена при выходъ изъ академіи и объ удостоеніи его, посля подачи имъ кандидатской диссертаціи, ученой степени кандидать богословін. Принавали: Въ виду выраженняго студентомъ Гринвевичемъ желанія посвятить себя служенію православной цериви въ отдаленной Алеутской спархів, Свитайшій Синодъ опредідяеть: согласно ходатайству Преосвященнаго Владиміра, освободеть названнаго студента отъ предстоящихъ въ конце токущаго учебнаго года окончательныхъ испытаній, предоставивъ Совту С.-Петербургской духовной академів по вопросу объ удостоенів Гринвовича учевой богословской степени войти установленнымъ порядкомъ въ сужденіе, по представленіи имъ сочиненія; о чемъ, для зависящихъ распориженій, послать Вашему Преосвященству укавъ, давъ внать таковымъ же и Преосвященному Алеутскому».

На семъ указъ послъдовала резолюція Его Высовопреосвящемства: <1888. Февраля 28. Въ Совъть авадемім въ исполненію».

Справка. Журн. собр. Сов. 5 февраля 1888 года.

Опредълили: Принять къ свъдънію.

II. Слу m али: Отношеніе Канцеляріи Оберъ-Прокурора Святьйшаго Сянода отъ 10 сего марта за № 1064 слідующаго содержанія: «По утвержденному Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ 25 минувшаго севраля докладу Учебнаго Комитета при Святьйшемъ Синодъ, кандидатъ С.-Петербурговой духовной академіи Константинъ Ореннскій опредъленъ на должность преподавателя по латинскому языку въ Олонецкую духовную семинарію.

Ванцелярія Оберъ-Прокурора долгомъ поставляєть увѣдомить о семъ Совѣть академіи, для зависящаго распоряженія, присовокупляя, что объ ассигнованіи слѣдующихъ Оронновому, по положенію, денегъ нынѣ же сообщело Хозяйственному Управленію при Святѣйшемъ Синодѣ».

Справна. Означенное отношевіе сообщено Правленію академін. О пред в лили: Принять из сведёнію.

III. Слушали: а) Предложеніе Преосвященного Антонія, Епископа Выборгского, Ректора академін, слідующого содержанія: «Съ 29 января сего года въ академін свободна должность дектора англійского языка. Совіть академін 5 минувшого февраля поставовиль сужденіе о заміжшенім сей должности мийть въ одномъ нав слідующихъ засіданій Совіта. Не благоугодно-ли будеть Совіту войти нынів въ сужденіе насательно заміщенія должности лектора англійского языка. При семъ прилагаю два прошенія на мое имя: преподаватели англійского языка при С.-Петербургской І гимнавім Стюарта Анструзера отъ 3 минувшого февраля и бывшого лектора англійского изыка при Кієвеной духовной академін Надворного Совітника Алексія Михайловского отъ 15 сего марта о зачисленім ихъ кандидатами на должность лектора англійского языка при академім».

б) Прошеніе преподавателя англійскаго языка при С.-Петербургеной I гимназін Стюарта Анструзера на иня Преосвящемнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, отъ 3 минувшаго февраля следующаго содержанія: «Имею честь обратиться въ Вашену Преосвященству съ поворнайшею просъбою о назначения меня, буде признается возножнымъ, на вакантную доджность девтора англійского языка при С.-Петербургской духовной академін. Занимаясь въ теченіе тринадцати літь преподаванісить англійскаго языка, я въ настоящее время состою штатнымъ преподавателемъ при С.-Петербургской I гимназім. Въ случав, если бы Вашену Преосвященству благоугодно было -ондромные боль и проводы в пробрам о пробрам образования о поставить пробрам образования о пробрам образования о пробрам образования обра сти, таковыя могли бы быть доставлены настоятеленъ Казанскаго собора, отцемъ протојереемъ А. А. Лебедевымъ и старшимъ воспитателемъ и преподавателемъ виглійского явыко въ С.:Петербургскомъ коммерческомъ училище Действительнымъ Статоккиъ Советнякомъ Иваномъ Егоровичемъ Гуддетомъ».

в) Прошеніе бывшаго дектора англійскаго языка при Кіевской духовной академін Надворнаго Совітника Алексія Михайловскаго на имя Преосвященнаго Антонія, Ректора академія, отъ 15 сего марта слідующаго содержанія: «Имію честь покорнійше просить Ваше Преосвященство ходатайствовать предъ Совітомъ С.-Петербургской академіи о зачисленій меня въ число кандидатовь на открывшуюся должность дектора англійскаго языка при С.-Петербургской академіи. При семъ имію честь присовокупить, что я ознакомился съ англійскимъ языкомъ во время моей службы псаломіщикомъ при миссіонерской церкви въ Нью-Іоркі, въ Соединенныхъ Штатахъ Америки, и состояль лекторомъ англійскаго языка при Кіевской духовной академіи въ теченіе 8 літь, что видно изъ прилагаемаго при семъ моего аттестата о службів и отношенія изъ Совіта Кіевской духовной академіи».

Справка. Со смертію лектора англійского языка въ академіи Павла Нурока, скончавшагося 29 января сего года, въ академіи открылась должность лектора англійского языка.

Журн. собр. Сов. 5 февраля 1888 года.

Въ § 49 устава академій изложено: «Лекторы языковъ опредъяются по предварительномъ удостовъреніи Совъта въ ихъ свъдъніяхъ и способностяхъ къ преподаванію.

*Примъчаніе*. Въ случат врайней нужды Совътъ можетъ допустить въ преподаванію новыхъ языковъ и наличныхъ преподавателей академіи».

Въ § 60: «Одинъ преподаватель не можеть занимать двухъ каеедръ, кромъ крайнихъ случаевъ и никакъ не далъе одного года. За исполнение должности преподавателя по вакантной каеедръ онъ получаетъ, по усмотрънию Совъта, съ разръщения Преосвященнаго, вознаграждение въ разиъръ, не превышающемъ жалованъя доцента».

По § 81 устава академій, лит. б, п. 4, избраніе кандидатовъ на должности лекторовъ отнесено къ предметамъ занятій Совъта, представляемымъ на утвержденіе Епархіальнаго Преосвищеннаго.

Преосвященный Антоній, Ректоръ академін, въ настоящемъ собраніи Совъта словесно заявиль Совъту академін, что доценть А. П. Лопухинъ согласемъ взять на себя преподаваніе англійскаго языка до конца сего учебнаго года.

Опредвлила: Сужденіе о замвщенім должности лектора

англійскаго языка имъть въ концв настоящаго 1887/, учебнаго года, зачисливъ бывшаго дектора названнаго языка въ Кіевской духовной академіи Алексвя Михайловскаго и преподавателя того же языка въ С.-Петербургской первой гимназіи Стюарта Анструзера кандидатами на означенную должность. Временно же преподаваніе англійскаго языка до конца текущаго учебнаго года поручить доценту А. П. Лопухину съ назначеніемъ ему вознагражденія въ размъръ жалованья, полагающагося по должности лектора. Настоящее опредъленіе Совъта академіи представить на архимастырское утвержденіе Его Высокопреосвященства.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвищенства: <1888. Марта 21. Утверждается.

IV. Совёть анадемін входиль въ разсужденіе о вызов'я восинтанниковъ семинарій въ составъ новаго анадемическаго курса.

С правка. Въ § 109 устава духовныхъ академій свазано: «Совътъ академіи предъ началомъ академическаго года, по расчисленіи, сколько изъ какой семинаріи предполагается нужнымъ вызвать лучшихъ воспитанниковъ въ составъ новаго академическаго курса, представляеть, въ опредъденномъ по \$ 81 норядкъ, Святъйшему Синоду о вызовъ таковыхъ въ академію и виъстъ съ симъ объявляетъ объ имъющемъ быть пріемъ въ академію, для желающихъ поступить въ оную».

Указъ Святвёшаго Сянода отъ 13 мая 1870 г. за № 1045.

Увазъ Святвишаго Синода отъ 22 іюля 1870 г. за № 43.

Указъ Святъйшаго Синода отъ 18 іюня 1880 г. за № 2362.

Указъ Святвишаго Синода отъ 9 августа 1882 г. за № 8.

Увазъ Святвищаго Синода отъ 6-13 іюля 1883 г. за № 1195.

Указъ Святвишаго Синода отъ 5 мая 1887 года за № 1471.

Утвержденное Святъйшимъ Синодомъ отъ 4 мая—3 іюня 1887 года за № 830 завдюченіе Хозяйственнаго Управленія объ уменьшеній числа назенновоштныхъ студенческихъ вавансій въдуховныхъ академіяхъ и о превращеніи отпуска изъ духовно-учебнаго капитала суммы на содержаніе 4-хъ сверхштатныхъ воспитанниковъ западваго края въ С.-Петербургской академіи.

Въ началу 188°/• учебнаго года въ академіи освободится 30 казеннокоштныхъ вакансій и 7 частныхъ стипендій, а именно: Высокопреосвященнаго Исидора, Митрополита Новгородскаго и С.-Петербургскаго, Высокопреосвященнаго Іоанникія, Архіспи—

скопа Херсоневаго и Одесскаго, Высокопреосвященнаго Сосоніи, Архіспископа Туркестанскаго и Ташкентскаго, Преосвященнаго Герасима, Епископа Астраханскаго и Енотаєвскаго, Преосвященнаго Хрисанов, Епископа Нижегородскаго и Арзамасскаго, Протоісрея Іоанна Рождественскаго и купца Николая Погребова.

Определили: Въ составъ новаго академическаго курса вызвать на казенный счеть 25 воспитанийсовъ изъ семинарій: С.-Петербургеной 1, Пеновской 2, Новгороденой 2, Архангельской 1, Олонецкой 2, Витебской 2, Литовской 2, Минской 1, Римской 1, Тверской 3, Самарской 1, Воронемской 1, Тамбовской 1, Холиской 1, Владимірской 2 и Вологодской 2, остальныя затімъ казеннокоштныя вакансіи, а равно и им'ющілся стипендіи именя частныхъ лицъ предсотавить волонтерамъ. О вызов'є въ академію семинарскихъ воспитанниковъ установленнымъ порядкомъ представить Святьйшему Синоду. Вибог'я съ тімъ объ витьющемъ быть пріем'я въ виздемію, для желающихъ поступить въ оную; сділять въ мурнавахъ: «Церковныя Відомости, издаваємыя при Святьйшемъ Правительствующемъ Синодъ» и «Перновный Вістникъ» и въ гасеть «Правительственный Візстникъ» объявленія.

На сенъ журналь последовала резолюція Его Высокопрессвищенства: «1888. Марта 21. Исполнить».

V. Слушали: Предложение Преосващеннаго Антонія, Епископа Выборгенаго, Рентора академін, слідующего содержанія «Въ виду опончанія настоящаго учебнаго года и меланія заблаго-временно объявить объ инфющенъ быть въ началі наступающаго учебнаго года пріекі въ авадемію, инбю честь предложить Совіту авадеміи войти въ разсужденіе о навначеніи времени и предметовъ накъ для устнаго, такъ и для письменнаго повірочнаго испытанія для желающихъ поступить въ академію, соотвітственно \$\frac{5}{2}\$ 108—115 устава дуковныхъ академій и правиламъ на сей предметь существующимъ и сділать надлежащее постановленіе».

Справка. §§ 108—115 и § 81 л. а, п. 1 устава православныхъ духовныхъ академій.

§§ 4-й и 5 утвериденныхъ Его Высокопреосвищенствомъ править о пріємъ въ студенты С.-Петербургской духовной звадемін.

Указъ Святъйшаго Синода отъ 18 ноября 1869 года за № 54.

II пунктъ Высочайте утвержденныхъ 8 іюня 1869 года дистемпинарныхъ правиль.

Въ 1887 году были назначены повърочныя испытавія письменныя: по св. писанію новаго завъта, исторіи философіи и датинскому языку и устныя: по догнатическому богословію, общей церковной исторіи, греческому языку и одному изъ мовыхъ языковъ—оранцузскому или измецкому.

Определял: Желающих поступить въ академію въ наступающемъ учебномъ году подвергнуть письменному испытанію: по священному писанію ветхаго завёта, понходогім и греческому явыку и устному: по основному богословію, правственному богословію, датинскому языку и одному изъ новыхъ языковъоранцузскому или нъмецкому, по желанію разаменующихся. Темы дви сочиненій дать 18, 19 и 20 августа. Чтеніе сочиненій и выборъ темъ поручить доценту ісромонаху Антонію, и. д. доцента В. С. Серебренняову и заслуженному ординарному просессору Е. И. Ловигину. На помощниковъ инспектора возложить обязанность наблюсти, чтобы сочинения допущенными къ эквамену была манисаны въ теченіе времени съ 9 до 2 часовъ по полудня, бевъ всявихъ стороннихъ пособій и чтобы инкто жев нишущихъ сочинение до подачи его не выходить неъ залы, гдъ производится испытаніе. Производство устныхъ испытаній поручить: по основному богословію 29 августа Пресевищенному Антомію, Ректору академін, н. д. инспентора соборному ісромоваку Мижанлу и и. д. доцента В. С. Серебренивову, по правственному богословію-24 августа и. д. инспектора соборному ісромонаху Миханду, экстраординарному профессору И. С. Пальмову и доценту О. А. Техомирову, по латинскому явыку-26 августа заслуженному ординариому профессору Е. И. Ловятину, экстраординарному просессору А. И. Садову и и. д. доцента А. И. Высовоостровскому и по новымъ язывамъ-27 августа экстраординарному профессору В. В. Болотову, доценту і вромоваху Антонію и лекторамъ изыковъ Л. П. Размуссену и И. И. Фаснахту. О настоящемъ постановленім Совъта дать знать кому следуетъ выпискою изъ журнала и просить гг. наставниковъ академіи. воторымъ поручено чететь сочиненія и производить устныя испытанія, представить въ Совъть списки съ баллами не позже 27 августа.

На семъ журнала посладовала революція Его Высовопреосвященства: «1888. Марта 21. Утверждается».

VI. Совъть низлъ суждение о производствъ непытаний студентовъ I, II, III и IV нурсовъ.

Справна. П пунктомъ Высочайще утвержденных 8 іюня 1869 года двециплинарныхъ правиль постановлено: «обратить вниманіе начальствъ тёхъ учебныхъ заведеній, гдѣ производятся непытанія переводныя в окончательныя, на необходимость соблюдать при сихъ испытаніяхъ всѣ постановленныя для нихъ правила безъ мадъйшаго послабленія».

§§ 130—138 и 81 лат. б, п. 2 устава православныхъ духовныхъ академій.

О предълнии: Испытанія произвести въ порядкъ, опредъленномъ особымъ росписаніемъ. Какъ настоящее опредъленіе Совъта, такъ и самое росписаніе непытаній представить на Архипастырское утвержденіе Его Высонопреосвященства и, по утвериденіи, сообщить гг. наставникамъ академіи.

На семъ журналь носледовала ресолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Марта 80. Исполнить».

VII. Слушали: Дондарь секретари Совыта и Правденія А. Княжинскаго следующаго содержанія: «Совыть академіи въ заседаніи своемь 18 явваря сего года, выслушавь отзывь ординарных профессоровь А. Л. Катанскаго и М. И. Каринскаго о представленномъ на соменаніе степени магистра богословія сочиненій и. д. ямешентора академіи соборнаго ієромонаха Миханла, постановняь сужденіе о допущенія сочиненія ієромонаха Миханланда на магистерскій коллоквічнь имъть по напечатаніи его.

Нынъ магистерское сочинение и. д. инопектора івромонаха Механда: «Опыть уясненія основных» христіанских» истинь естественной человъческой мыслыю. Выпускъ первый. Истина бытія Божія» отпечатано, доставлено въ Совъть, и гг. членамъ Совъта препровождено по экземпляру онаго.

О чемъ честь имъю доложить Совъту академіи».

Справка. Журн. собр. Сов. 10-го сентября 1887 г. и 18 января 1888 г.

§§ 136, 139 и § 81 лит. а, пи. 6 и 10 устава академій.

Опредвлили: Согдасно съ отзывомъ профессоровъ А. Л. Катанскаго и М. И. Каринскаго о магистерскомъ сочинени и. д. инспектора академіи соборнаго іеромоваха Миханда: «Опыть уясненія основных» христіанскихъ истинъ естественной человъ-

ческой мыслью. Выпускъ первый. Истина бытія Божія» (С.-Петербургъ. 1888), принять это сочиненіе на соисканіе степени магнотра богословія и допустить его на волловвіумъ. Оффиціальными оппонентами при защить ігромонахомъ Михаиломъ своего сочиненія назначить ординарныхъ профессоровъ А. Л. Катанскаго и М. И. Каринскаго. Предоставить Преосвященному Антонію, Ректору академія, по соглашенія съ оппонентами и съ магнстрантомъ, назначить время для защищенія сочиненія въ одинъ наъ свободныхъ дней.

УПІ. Слушали: Отзывъ ординарнаго просессора А. Л. Катанскаго о представленномъ на сомсканіе степени магистра богословія сочиненіи учителя Александроневскаго духовнаго училища Ивана Орлова «Труды Максина Исповъдника по распрытію догнатическаго ученія о двухъ воляхъ во Христъ. Историкодогнатическое изслёдованіе» слёдующаго содержанія: «Сочиненіе раздёляется на двё части: историческую и догнатическую.

Въ двухъ главахъ исторической части авторъ обозраваетъ:

1) мизнь и дъятельность Максима Исповедника, накъ борца за православіе и защитника православнаго ученія о двухъ воляхъ во Христъ и 2) догиатическо-полемическіе его труды, посвященные раскрытію и защить этого ученія.

Въ первой главъ авторъ прежде всего рашаетъ спорный вопросъ о времени и оботонтельствахъ вознивновенія моновемитскаго двеженія, затычь излагаеть ходь событій въ первый періодъ ноторін моновелитства, до выступленія Максина Испов'ядинка на поприще догивтиво-полемической деятельности, именно говорить: о дъятельности Сергія константинопольского, Кира Александрійскаго, папы Гонорія, Сооронія і русалимскаго и другихъ лицъ, а равно объ изданіи "Ехдесіс'а. По изложенію автора дентельность Максима Исповедника представляется въ следующемъ видъ. За 5 лътъ до изданія "Ехдесіс'я, онъ появляется въ Александріи, по всей въроятности побывавши напередъ на о. Крить по пути изъ Константинополя въ Александрію. Въ Александріи въ теченіе 6 лать (633-639 г.) онь является единомысленнымъ съ защитникомъ православія Софроніємъ, хотя этотъ жизни св. Мансина, «александрійскій», канъ его называеть авторъ, вообще нало извъстенъ. Открыто выступаетъ Максинъ Исповъдникъ на поприще полежини въ следующій періодъ его жизни (по автору) «африванскій» (639—645 г.), из которому относится большая часть его твореній, писемъ и трактатовъ, въ томъ числь и внаменитый его диспуть съ Пирромъ, въ слъдъ за которымъ онъ вивсть съ Пирромъ отправляется въ Римъ, а повозвращеніи изъ Рима снова въ Африну организуетъ африканскіе соборы, осудившіе моновелитство. Показавъ отношеніе римскаго запада въ моновелитству въ лиць четырекъ слъдовавшихъ за Гоноріємъ папъ, противниковъ моновелитства, авторъ заканчиваетъ свой историческій очеркъ изложеніемъ событій послъдняго періода жизни и дъятельности св. отца: новаго его путешествія въ Римъ, осужденія появившагося Тотос'а на Латеранскомъ соборъ, взятія Максима Исповъдника вибсть съ папою Мартиномъ подъ стражу, суда, ссылки, страданій и послъднихъ дней Исповъдника.

Авторъ съ большимъ усердіемъ и немалымъ уситхомъ старадся въ этой главъ ръшить спорные и запутанные вопросы, напримъръ: о началъ моновелитского движенія, о степени участія въ немъ разныхъ историческихъ лицъ,—освътить темные и малоизвъстные періоды жизни и дъятельности св. отца, а равно и установить точную хронологическую послъдовательность событій, напримъръ: времени принятія Максимомъ Исповъдникомъ монашества, вступленія Гонорія на папскій престоль, прибытія Максима Исповъдника въ Александрію, потомъ въ Африку, путешествій его въ Римъ и продолжительности пребыванія его въ разныхъ мъстахъ. Въ этой главъ вообще замъчается тщательность изслъдованія каждой, даже второстепенной исторической подробности.

Тании же чести сочиненія, посвященная обслідованію догкатико-полемических трудовъ Максима Исповідника. Здісь, разділивь его творенія на дві группы: 1) на излагающія ученіе о двухъ естествахъ во Христі и 2) на трактующія о двухъ воляхъ, авторъ представляєть краткій анализъ почти каждаго изъ посланій и трактатовъ св. отца и сообщаєть свідінія объ обстоятельствахъ и времени написанія того или другаго сочиненія, въ особенности же останавливаєтся на важнійшемъ изъ твореній этого св. отца—на «Диспуті съ Пирромъ», содержаніє котораго передаєть подробніе, чімъ—другихъ твореній.—Много труда положено на составленіе и этой главы, и есля библіографическія зашінанія автора милють во многить случаять характерь догадокь и предположеній, то по большей части это—не его вина. Онъвиновать разві только въ избытить усердія—сказать хоть что нибудь (рискуя впасть въ совершенный произволь) даже и въ тіхть случаять, когда рішительно нізть никакихъ данныхъ для опреділенія повода, времени написанія извістнаго сочиненія, даже лица, которому оно предназначалось.

Вторая догнатическая часть сочиненія, большая по объему, но менъе удачная по исполненію, завлючаеть въ себъ четыре главы.

Въ первой главъ второй части, послъ опредъленія объема и емысла понятій фоск и отботаск у моносизитовъ, моноселитовъ и у Максина Исповъдника, авторъ излагаетъ ученіе этого св. отща о двухъ естествахъ во Христь, направленное въ опроверженію преимущественно северіанъ, которые въ защиту своего заблужденія есылались на Діонисія Ареопагита, Асанасія В. и Кирила александрійскаго, почему Максинъ Исповъдникъ и долженъ былъ анализировать свидътельства этихъ отцевъ церкви.

Во второй главъ авторъ переходить из издоженю учение о двухъ воляхъ во Христъ по твореніямъ Максима Исповъдника. Здъсь онъ знакомить съ приводниким этимъ св. отцемъ теоретическими основаніями въ пользу имели, что воля есть принадменность естества или природы, а не ипостаси или лица и затъмъ—съ его разъясненіями понятій: воля, гномическая воля, дъйствованіе (дехурия, учорихо̀у дехурия и ѐче́русія). Далъе приводить возраженія моноведитовъ противъ теоретическихъ основаній Максима Исповъдника въ пользу признанія двухъ естественныхъ воль и дъйствованій во Христъ и представляєть опроверженіе этихъ возраженій Максимомъ Исповъдникомъ. Наконецъ указываеть тъ ивста изъ св. Писанія и изъ твореній отеческихъ, на которыя опирался Максимъ Исповъдникъ при расирытіи православнаго ученія о двухъ воляхъ во Христъ.

Въ третьей главъ излагается ученіе Максима Исповъдника о соединеніи въ единой Ипостаси Христовой двухъ естественныхъ воль и дъйствій. Здёсь авторъ по твореніямъ св. отца расирываеть симсть понятій σύνθετος υπόστασις, περιγώρησις των

φύσεων, άντίδοσις τῶν ίδιωμάτων, θέωσις τῆς άνθρωπίνης φύσεως— «сложная ипостась, проникновеніе естеств», общеніе свойств», обоженіе человіческого естества» и анадизируєть приводимый Максимомъ Исповъдинкомъ образъ «расваленнаго меча», при чемъ ваходить, что этоть образь хорошо ученяеть епособь не тодько соединенія естествъ, но и существованія и проявленія двукъ естественных воль и дъйствій въ единой Ипостаси Христовой. Затъмъ приводить, по твореніямъ Максима Исповъдника, евангельскіе примеры совокупнаго действованія двухь естествь во Христь, не противоборствующих, а вполив согласныхъ двятельности (въ силу безграшности Его человаческой природы) и отивчаеть указываемыя Мансиномъ Исповедникомъ изпоторыя особенности дъйствованія человъческой природы Христовой сравнительно съ образомъ дъйствованія нашей. Заплючаеть эту главу рашеніемъ вопросовъ: вавъ Максинъ Исповадникъ представляль себв двятельность человвческого ума Христова, преуспъявіе Христа Спасителя въ познанів по человъчеству и прицисываль ин онъ человъческой душь Спасителя самосо-AIRARIA.

Въ четвертой и последней главе сочинения авторъ излагаетъ содержащийся въ разсиатриваемыхъ творенияхъ анализъ теоретическихъ и патристическихъ оснований моновелитского учения. Моновелиты выводили единство воли изъ единства лица. При этомъ они приходили изъ предположению вакой-то единой «сложной воли», отлачной отъ естественныхъ воль или же из предположению единой «божественной воли», приспособляющейся из человъческой природъ, относительно и времение усвояющей себъ движения и дъйствия последней. Опровергая такия теории моновелитовъ, Максинъ Исповъдникъ визств съ такъ не оставляль безъ внимания и критическаго разсмотрания и тъ доказательства, какия моновелиты усиливались приводить въ защиту своего заблуждения изъ творений отцевъ церкви (Григория Бог., Аванасия В., Діонисія Ареоп. и изъ нославия папы Гонорія).

Вторая погматическая часть сочиненія обработана менже тикательно, чэмъ перван и самый предметь обследовань менже обстоятельно и многостороние, чемъ жизнь и деятельность св. отца. Замъчаются по мъстамъ недосмотры, особенно въ изложенін, недоотаточная продуманность накоторыхъ частностей, а иногда надишняя краткость. Жаль, что авторъ не посвятиль на обработку этой части также много труда, какъ и на первую; далве, чтоонъ ближе не познакомился съ древними психологическими возвръніями, вианіе поторыхъ необходимо для болье отчетливаго пониманія древней догматической терминологім и отчасти способа раскрытія ученія о водяхь во Христв (авторъ пользовался для овнакомленія съ этемъ предметомъ однимъ намецкимъ сочиненісиъ); наконець недьзя не пожедёть и того, что, увденаясь цёдями системативаціи мыслей Мансима Исповідника о данномъ предметъ, онъ менъе надлежащаго обращалъ внимание на приведение подробныхъ выдержевъ жет твореній св. отца, въ особенности чувствуется недостатовъ въ греческовъ подстрочномъ текств. Изъ четырокъ главъ этой части тротья глава, важивйшая и трудивишая, слабве прочихъ, въ особенности конецъ ся. При всемъ томъ и эта часть сочиненія имветь свои достониства. Творенія Максема Исповаделя научены и со стороны догнатической полно. что составляеть во всякомъ случав не мадый трудь. И осли нево всёхъ частностяхъ удалось автору обладеть весьма впрочемъ труднымъ предметомъ, то въ общемъ все-таки сочинение его даетъдовольно подное и совершенно последовательное, систематическое HELOMORIO TOFO, UTO BY TROPORISMY CB. MARCENS IDEBOLETCE BY защиту православнаго ученія о двухъ волихъ во Христь и въ опровержение моноссинтства, такъ что по сочисско можно состановодьно ясное понятіе о движенія и развитія догиатической нысли этого отда деркви. Въ этомъ снысле задача автора дать (BART OHT BLIDAMACTCH) «HELOCTHOC EDCCTABLICHIC O XDECTOLOFHческомъ возержнім Максима Испов'ядинка»—выподнена.

Несмотря на отмъченные выше недостатки сочиненія, во вниманім въ значительному труду автора, въ весьма большой трудности предмета и въ указаннымъ выше достоинствамъ, въ особенности первой части сочиненія и отчасти второй, нахожу возможнымъ принять сочиненіе на сонсваніе стецени магистра

богословія, накъ трудъ достаточный для сей степени. Въ цензурномъ отношеніи препятствій къ напечатавію не встрачается».

Экстраординарный просессоръ В. В. Болотовъ въ настоящемъ засъдани Совъта словесно занвилъ свое согласие съ завлючениевъвышензложеннаго отзыва ординарнаго просессора А. Л. Катанскаго касательно принятия магистерской диссертации учителя Орлова на соискание степени магистра.

Сиравиа. По опредълению Совъта анадемии отъ 13 июня 1887 года, разсмотръніе представленнаго учителемъ Орловымъна соменаніе степени магистра богословія сочиненія поручено было коминссів изътг. наставниковъ ординарнаго профессора А. Л. Катанскаго в эвстраординарнаго профессора В. В. Болотова, сътъвъ, чтобы она представила Совъту свой отвывъ объ овначенномъ сочиненія въ ваучномъ и цензурномъ отношеніяхъ.

Г. Орловъ окончилъ курсъ ученія въ академіи въ 1885 году и удостоєнь степени кандидата богословія съ правонъ полученія степени магнетра безъ новаго устиаго испытанія.

Увазомъ Святъйшаго Синода отъ 27 іюля 1884 г. за № 2481 Совъту академіи предоставлено право печатанія на казенный счетъ магистеровихъ диссертацій тъхъ академическихъ воспитанниковъ, которые представять приготовленныя ими рукописи на сомсканіе степени магистра не поэже двухъ лётъ по окончаніи курса, съ тъмъ, чтобы расходы на печатаніе сихъ диссертацій производились въ предълахъ сумны, ассигнуемой ежегодно поштату на печатаніе протоколовъ и магистерскихъ диссертацій.

§§ 136, 139 m § 81 mm. a, nu. 6 m 10 yetaba aragemin.

Опредълни: Отзывъ поминссій изътг. наставниковъ: ординарнаго профессора А. Л. Катанскаго и экстраординарнаго профессора В. В. Болотова о представленномъ на соиснаніе степени магистра богословія сочиненіи Ивана Орлова «Труды Максима Исповъдника по распрытію догматическаго ученія о двухъ воляхъ во Христъ» принять къ свъдънію; одобрить вто сочиненіе къ напечатанію, разрышивъ печатаніе омаго на счетъ сумиъ, ассигнованныхъ на печатаніе протоколовъ и магистерскихъ диссертацій; сужденіе же о допущеніи его на магистерскій колловвіумънивъв въ послъдствіи времени по напечатаніи сочиненія.

IX. Слушали: Заявленіе преподавателя Могилевской ду стояной семинарія Димитрія Тихомирова отъ 8 сего марта сли-

дующаго содержанія: «Согласно постановленію Совіта анадемін отъ 19 ноября 1887 года, честь нийю представить въ Совіть свое сочиненіе «Св. Григорій Нисскій, накъ моралисть» —съ изміненіемъ ніжоторыхъ мість и выраженій на стран. 235—238 и 249—250».

Справна. Преподаватель Тихомировъ въ мартъ мъсяцъ минувшаго года представилъ въ Совътъ академіи на сомсканіе степени магистра богосдовія сочиненіє: «Св. Григорій Нисскій, какъ моралисть» (Могидевъ на Дивиръ. 1886). По опредължію Совъта академіи отъ 21 апръля того же года, разсмотръніе означеннаго сочиненія было поручено воминссія изъ г.г. наставнимовъ: и. д. ординарнаго просессора Н. И. Барсова и доцента О. А. Тихомирова. Разсмотръвъ означенное сочиненіе и отзывы о ненъ названныхъ наставниковъ, Совътъ академіи въ засъданіи своемъ 19 ноября 1887 года постановилъ: признавая указанныя въ отзывахъ научныя достоинства магистерскаго сочиненія Дамитрія Тихомирова, предложить автору исправить въ сочиненія дамитрія Сорыя допущенныя имъ неточности и вновь представить его на разсмотръніе Совъта академіи.

Названное сочинение въ исправленномъ его видъ въ мастоящее время и представлено г. Тихомировымъ въ Совътъ амадеміи.

Журн. собр. Сов. авад. 21 апрадя 1887 г. и 19 ноября того же года.

\$\$ 136, 139 и 81 лит. а, п. 6 устава православныхъ духовныхъ анадемій.

О пред влили: Поручить коминссін, разсматривавшей представленное на сонсканіе степени магистра богословія сочиненіе преподавателя Тихомирова: «Св. Григорій Нисскій, накъ моралистъ» (Могилевъ на Дифпръ. 1886), разсмотрфть его сочиненіе въ исправленномъ его видъ и о послъдующемъ донести Совъту академіи.

Ж. Слушали: Отвывъ исправляющаго должность ординарнаго просессора Н. И. Барсова о сочинени помощника инспектора Тверской духовной семинаріи дъйствительнаго студента Миханла Лебедева «Гомилетика св. отцевъ цериви» слъдующаго содержанія: «Въ своемъ сочинени г. Лебедевъ издагаєтъ гомилетическое ученіе Св. Златоуста, Василія В., Григорія Богосло-

ва, бл. Іеронима, св. Амвросія Медіоланскаго, бл. Августива и св. Григорія Двоеслова, содержащееся въ извістныхъ ихъ гомилетических твореніяхь, располагая это ученіе въ порядив извъстных отделовъ современной Гомилетики: о внутреннемъ характеръ и назначенім проповъди, о ея содержаніи, расположеніш мыслей и построенів, о изложенів, о значенів риторики поотношенію въ гомелетивъ и т. д. Излагаеть это ученіе авторъ большею частію подлинными словами св. отцевъ. Выборъ мість **ВВЪ ТВОРСВІЙ НАЗВАННЫХЪ СВ. ОТЦЄВЪ СДЪЛАНЪ ДОВОЛЬНО ПОДНЫЙ;** расположены онв въ порядкв вполев правильномъ и стройномъ. Изложение и языкъ въ сочинение очень хорошие. Недостатки сочиненія: 1) отсутствіе въ сочиненім гомилетическихъ понятій св. отцевъ Церкви и церковныхъ учителей до IV съка, которыя авторъ могъ бы извлечь въ готовомъ уже подборв пав паватетнаго учебиния Гомилетики Лютца, который сму не непакветень (онъ не однажды цитуеть это сочиненіе); 2) авторъ мало остановидся на гомилетических понятіяхъ Оригена; 3) недостатовъ точности и подноты въ цитатахъ: называя то или другое сочиненіе св. отца, авторъ не всегда обозначаетъ его полное заглавіе, не обозначаеть иногда автора перевода. Вообще же сочиненіе можеть быть признано удовлетворительнымъ для степени RSHIRIGIAD.

Справка. Миханлъ Лебедевъ окончилъ курсъ ученія въ С.-Петербургекой духовной академін въ 1881 году съ званісмъ дъйствительнаго студента. Представленное имъ на третьемъ курсъ академін на степень вандидата богословія сочиненіе не было признано Совътомъ академін удовлетворительнымъ для означенной степени. Средній баллъ по успъхамъ за три первые курса онъ имълъ 4.12.

§§ 139, 140 и 81 лят. б. п. 10 устана духовныхъ академій. Разсмотръніе вышеназваннаго сочиненія Лебедева, по опредменію Совъта академіи отъ 18 января сего года, было поручено и. д. ординарнаго профессора Н. И. Барсову.

О предвими: Удостоить двиствительного студента Михаила Лебедева степени нандидата богословія и объ утвержденіи его въ этой степени представить Его Высокопреосвищенству.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвя с щенства: «1888. Марта 21. Утверждается». XI. Слушали: Представленную Преосвященнымъ Антоніемъ, Епископомъ Выборгскимъ, Ректоромъ академін, въдомость о числѣ пропущенныхъ гг. наставниками лекцій въ теченіе минувшаго феврали мѣсяца.

Опредвини: Въдомость напечатать съ журналами Совъта. XII. Слушали: а) Отношеніе Хозяйственнаго Управленія при Святъйшемъ Синодъ отъ 23 января сего года за № 1160 слъдующаго содержанія: «По порученію Г. Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода, Хозяйственное Управленіе имъетъ честь препроводить при семъ 1 экз. книги подъ заглавіемъ: «Казанская центральная крещено-татарская школа. Матеріалы для исторіи просвъщенія крещеныхъ татаръ, для ознакомленія съ миссіонерскою дъятельностію этой школы».

- б) Отношеніе того же Хозяйственнаго Управленія отъ 29 января сего года за № 1533 съ препровожденіемъ полученнаго въ Управленіи изъ Государственной Типографіи экземпляра IV тома третьяго полнаго собранія законовъ, въ бумажив.
- в) Отношеніе Совата И и ператорскаго С.-Петербургскаго университета отъ 30 января сего года за № 124 еъ препровожденіемъ экземпляра «Обозранія преподаванія наукъ въ Императорскомъ С.-Петербургскомъ уливерситеть на весеннее полугодіе 1888 учебнаго года».
- г) Отношеніе Коминссін для разбора древних актовъ, Высочай ше учрежденной при Управленіи Кіевскаго, Подольскаго и Волынскаго Генералъ-Губернатора, отъ 3 сего марта за № 93 следующаго содержанія: «Кіевская Коммиссія для разбора древних актовъ издала отдъльною брошюрою статью Высокопреосвященнаго Инновентія Херсонскаго, бывшаго ректора Кіевсной духовной авадемін, подъ заглавіемъ: «О началь христіанства въ Польшв», въ воторой вполив разъясияется и неопровержимо доказывается, что Польша въ первый періодъ своей политической жизни была единовфрною намъ и долго еще чуждалась плевелъ датинства, щедро и упорно насъвавшихся въ ней адептами папства. Признавая весьма жедательнымъ, чтобы эта историческая истина получила возможно болже шировое распространение, Коммиссія опредвиния разослать означенную брошюру, между другими учрежденіями, во вст высшія и среднія учебныя заведенія Имперів. Поэтому, препровождая при семъ 1 экземпляръ

этой брошюры для библіотеки дуковной академіи, Коммиссія просить Правленіе не оставить ее ув'ядомленіемъ о полученіи означенной брошюры».

- д) Отношеніе священника Виленской Дворцовой Е. И. В. Придворно-походной Аленсандро-Невской церкви Капитона Петрова отъ 13 минувшаго освраля за № 63 съ препровожденісмъ для академической библіотеки брошюры: «Справочный табличный календарь съ пасхалією на всв годы» (Вильна. 1887) въ двукъ экземплярахъ.
- е) Заявленіе Преосвященнаго Антонія, Ревтора академів, о томъ, что имъ получены въ даръ авадемической библіотекъ слъдующія изданія: 1) изъ Хозайственнаго Управленія при Святийшемъ Синодъ: a) «Уставы православных» духовных» семинарій и училищъ, Высочайте утвержденные 22 августа 1884 года, съ относящимися въ нивъ постановленіями Святёйшаго Свиода> (СПБ. 1888) въ двухъ эвземпларахъ и б) журналъ: «Истина. Лист за богословску науку и пастирску практику». Январь 1888. (Задар.) въ двухъ вяземплярахъ, 2) отъ исправляющаго должность ниспевтора соборнаго геромонаха Михаила сочинение его: «Опытъ уясненія основныхъ христівнскихъ истинъ естественной человъческой мыслыю. Выпускъ первый. Истина бытія Божія» (СПБ. 1888) въ двукъ экземплярахъ, 3) отъ священника города Шук Воскресенскаго собора Евланиія Правдина сочиненіе его «Исторія Шуйскаго, Владимірской губернін, духовнаго училища, со времени основанія его въ 1816 г. по 1886 годъ» (Владеніръ губ. гор. 1887 г.), 4) отъ г-жи Софін Снессоревой: «С.-Петербургскій Восиресенскій первондассный общежительный женскій монастырь въ трехъ частяхъ. Исторія в описаніе». СПБ. 1887, 5) изданія Православнаго Палестинскаго Общества: а) «Странствованія Василья Григоровича-Барскаго по святымъ изстамъ востока съ 1723 по 1747 гг.». Вып. XLVII (СПБ. 1888) и б) брошюра «Сообщенія Православнаго Палестинскаго Общества». Декабрь 1887 г., 6) изданіе Ирвутскаго Комитета Православнаго Миссіоверскаго Общества: «Труды православных миссій Иркутской епаржін». Том. 3 и 4-й (Иркутскъ. 1885 и 1886) въ двукъ вкземплярахъ, 7) «Варшавскія Университетскія Извъстія» за 1888 г. № 1 и 2 (Варшава. 1888 г.), 8) «Извъстія Петровской Земледъльческой и Лесной Академіи». Годъ десятый. Выпускъ третій

(Mockba. 1887) m 9) (The Foreign Church Chronicle and Reviews-March 1, 1888. London.

ж) Представленіе доцента авадеміи Александра Лопухина отъ 17 освраня сего года слідующаго содержавія: «Честь имію представить Совіту авадемін присланную чрезь меня для авадемической библіотеки книгу, представляющую ученое изслідованіе и остотипическое воспроизведеніе изністнаго документа: «Ученіе двінадцати апостоловь». Высоко ціня этоть дарь, представляющій собою отрадное довазательство той тщательности и любни, съ которыми современные американскіе ученые богословы относятся и древнить церковно-историческимь документамь, я иміню честь присоедивить къ этому, что жертвователь этой книги, американскій богословь декань Хэль, есть одинь изъ лучшихь знатоковь православнаго востока въ Америків и искреннійшій починатель его древнихь святынь. Онь же и главный участникъ этого ціннаго изданія».

Опредвиние: Принять из свяденю. Книги препроводить къ библіотекарю для внесенія въ ваталогъ и храненія въ библіотека, за сообщеніе же и пожертвованіе ихъ благодарить.

XIII. Слушали: Заявленіе экстраординарнаго профессора И. С. Пальмова отъ 11 сего марта слъдующаго содержанія: «Честь нивю представить при семъ Совъту анадеміи старопечатную нингу и рукопись, пожертвованныя чрезъ меня въ библютеку С.-Петербургской духовной анадемік священнякомъ надгробной Иромской церкви (близъ Будапешта въ Венгрів) о. Осоонлонъ Никодаеничемъ Кардасевичемъ. Первая—«Съборнивъ» (общая минея), напечатанный въ Венецін, повельність Божидара Вуковича, іеродіаконовъ Моиссовь изъ Дечанскаго монастыря, въ 1538 году, въ листъ, 432 листа, веземплиръ полный; въ текств помъщены изображенія святыхъ; въ академической библіотекъ нивется уже оденъ экземпляръ этой вниги, въ которомъ, впрочемъ, недостаетъ одного последняго листа. Последняя же (рувопись) содержить въ себъ засвидетельствованную копію съ сотна Псковскія вотчины Его Сіятельства графа Андрен Кирилловича» Разумовскаго, писанную въ 1787 году на гербовой бумагь въ листъ, на 117 листахъ».

О предвимия: Представленныя книгу и рукопись препроводить въ библютеку академіи для внесенія въ каталогъ и хра-

ненія въ библіотекъ; за пожертвованіе же ихъ выразить священня Кардасевичу искреннюю благодарность Совъта академіи.

XIV. Слушали: Заявленіе Преосвященнаго Антонія, Епискова Выборгскаго, Ректора академін, слёдующаго содержанія: «Въ даръ церковно-археологической коллекціи при академін получены отъ воспитанника Кишиневской духовной семинаріи А. Усиневича древнія монеты, въ количеств'я тридцати одной, калювыя монеты при семъ и прилагаю».

Справка. По распоряженію Преосвященнаго Антонія, Ревтора авадемін, канцелярія авадемін отношеніємъ отъ 17 сего марта за № 316 увъдомила воспитанника Кишиневской духовной семинаріи Усиневича, что прислаиныя инъ монеты въ академін получены и что, по донесенін Совъту академін о его пожертвованін, указанныя монеты будутъ переданы въ церковноархеологическую коллекцію.

Опредвинии: Принять въ свъдъню. Полученыя монеты препроводить въ завъдывающему церковно-археологическою колленціею экстраординарному профессору Н. В. Покровскому для краненія въ коллекців.

XV. Слушали: Отношеніе Ректора Императорскаго Новороссійскаго университета отъ 22 минувшаго севраля за № 452 слідующаго содержавія: «Для окончавія мяслідованія «о русских в дитературных в сборнавах» привать-доценту русской словесности Яковлену необходимо просмотріть рукопись «Измарагда», принадлежащую С.-Петербургской духовной академіи, повтому нийю честь просить Правленіе академіи, не признасть да оно возможным выслать вту рукопись въ библіотеку Императорскаго Новороссійскаго университета сроком на одинъмісяць».

Справка. Просимая рукопись библютеки С.-Петербургской академін «Измарагдъ» препровождена къ Ректору Императорскаго Новороссійскаго университета на означенный въ отношенім его срокъ при отношеніи 16 сего марта за № 314.

Опредвинии: Принять въ свёденію.

XVI. Слушали: Прошеніе экстраординарнаго профессора С. А. Соллертинскаго отъ 26 минувшаго февраля слёдующаго содержанія: «Въ 1886 году Совётомъ академіи разрёшено было меё удержать взятые мною въ 1883 году, завмообразно, на три

года безъ процентовъ 500 рублей изъ капитала на изданіе внигъ еще въ теченіе двухъ лътъ. Не имъя возможности въ настоящее время внести въ срокъ всей означенной суммы, честь имъю покорнъйше просить Совътъ академін разръшить миъ уплачивать сказанный долгъ съ разсрочкою чрезъ ежемъсячные взносы попятидесяти рублей. При семъ честь имъю заявить, что я обязуюсь внести, сверхъ 500 рублей, и проценты на капиталъ, поразсчету».

Справка. Въ 1883 году выдано было профессору С. А. Соллертинскому 500 рублей на напечатание его сочинения заимообразно на 3 года изъ суммъ на издание внигъ по опредълению 
Правления академии 24 феврали, согласно утвержденному Его Высовопреосвященствомъ опредълению Совъта академии 14 того же 
феврали. Въ 1886 году утвержденнымъ Его Высовопреосвященствомъ опредълениемъ Совъта академия 27 марта разръшено было 
профессору Соллертинскому, согласно его прошению, удержать 
взятые имъ изъ капитала на издание книгъ 500 рублей еще въ 
течение 2-хъ лѣтъ.

О предвини: Предоставить Правленію анадеміи, согласно прошенію профессора С. А. Соллертинскаго, принимать отъ него въ уплату долга наждомъснчно по 50 р., съ учетомъ и процентовъ на напиталъ по равсчету съ 24 февраля текущаго года.

XVII. Слушали: Прошеніе студента IV курса академів Николая Гринкевича на ния Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академія, отъ 2 сего марта сліжующаго содержанія: «Честь имію покорнійше просить Ваше Преосвященство уволить меня изъ ввіренной Вашему управленію академія въ виду назначенія меня Святійшимъ Синодомъ на должность псаломщика при русской миссіи въ г. С.-Франциско».

Справка. Жури. собр. Сов. 5 февр. 1888 г.

81 лит. б, п. 1 устава дух. авадемій.

Опредвими: Выписать студента Николая Гринкевича изъ числа студентовъ IV курса академіи, о чемъ и сообщить Правленію академіи, и. д. испектора и подлежащимъ наставнивамъ академіи.

XVIII. Слушаля: Прошеніе студента II курса академін Семена Соколова отъ 18 марта сего года следующаго содержанія: «Мнъ, какъ оставшемуся на повторительный курсъ, пред-

стоить держать экзамень по психологіи, который ядержаль при переході съ перваго вурса на второй. Иміно честь просить Совіть академіи освободить меня оть экзамена по этому предмету. Но такъ какъ я изъ предметовъ первыхъ двухъ курсовъ не держаль экзамена по логикі, то обращаюсь съ просьбою разрішить мий держать экзамень по логикі въ то время, когда назначень экзамень по психологіи».

Справка. Студентъ II вурса Семенъ Соколовъ на первомъ курсъ обучалси въ теченіе одного учебнаго года—188<sup>5</sup>/є; на второмъ же курсъ обучается уже второй годъ, такъ какъ, по опредъленію Совъта отъ 24 сентября 1887 года, былъ оставленъ на второй годъ во второмъ курсъ, по бользии. Въ теченіе 188<sup>5</sup>/є учебнаго года на первомъ курсъ преподавалась психологія; по ней студентъ Соколовъ держалъ экзаменъ и имъстъ баллъ; въ текущемъ 188<sup>7</sup>/є учебномъ году на II курсъ преподается также психологія, логика же въ этомъ учебномъ году читается на I курсъ. По составленному Совътомъ академіи нормальному распредъленію предметовъ по курсамъ, чтеніе логики назначено на I и II курсахъ.

О предвимии: Оснободинь студента II вурса Семена Соколона отъ вторичнаго экзамена по психологін, разръшить ему держать экзамень по логикъ.

На представлении съ мурналами №№ 1, 2, 7—9 и 11—18 последовала резолюція Его Высонопреосвященства: <1888. Марта 21. Къ исполненію.

### **Журнал**ъ

### собранія Совёта академія

3 апръля 1888 года.

Подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антонія, Еписнопа Выборгскаго, Ревтора академіи, присутствовали: встординарные и вистраординарные профессоры, кромъ профессоровъ: Ө. Г. Елеонскаго, А. И. Садова и А. И. Пономарева, не бывшихъ по болъзни.

Временно исправляющій должность инспектора С.-Петербургской духовной академін, кандидать богословін, соборный ісромонахь Михаиль (Грибановскій) защищаль представленную имъ на

соисваніе степени магистра богословія диссертацію, подъ заглавіємъ: «Опытъ унсненія основныхъ христіанскихъ истинъ естественной человъческой мыслью. Выпусвъ первый. Истина бытія Божія» (С.-Петербургъ. 1888).

Оссиціальными оппонентами были ординарные просессоры: А. Л. Катанскій и М. И. Каринскій.

Справка. §§ 136 и 81 лет. в, п. 6 устава прав. дух. академій.

О предвини: Признать защиту удовлетворительною и объ утверждении исправляющаго должность инспектора академии вандидата соборнаго ісромонаха Миханла въ степени магистра богословія представить установленнымъ порядкомъ Святвишему Синоду.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Апръля 4. Исполнить».

### ЖУРНАЛЫ собранія Совіта академія

8 апръля 1888 года.

Подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгсваго, Ректора академія, присутствовали: и. д. инспектора академія и всъ ординарные и экстраординарные профессоры, кромъ профессоровъ Н. И. Барсова и протоіереевъ В. Г. Рождественскаго и П. О. Николаевскаго, не бывшихъ—первые по бользни и послъдній по причинъ совершенія церковной службы.

І. Слушали: Сданный Его Высокопреосвященствомъ указъ Святвйшаго Сивода отъ 5 апрвля сего года за № 1456 следующаго содержанія: «По указу Его Императорскаго Величества, Святвйшій Правительствующій Синодъ слушали: представленіе Вашего Преосвященства отъ 4 сего апрвля за № 456, въ коемъ ходатайствуете объ утвержденіи исправляющаго должность инспектора С.-Петербургской духовной академіи, кандидата, соборнаго іеромонаха Михаила въ степени магистра богословія. Приказали: Исправляющаго должность инспектора С.-Петербургской духовной академіи, кандидата, соборнаго іеромонаха Михаила, удостоеннаго Совътомъ названной академіи степени магистра богословія, утвердить, согласно ходатайству Вашего Прео-

священства, въ таковой степени; о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъ».

На семъ указъ Святъйшаго Синода послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Апръля 5. Въ Совътъ академіи для распоряженія».

Справана. § 53 устава прав. дух. анадемій.

Опредвини: Принять въ сведению. Представить Его Высовопреосвященству объутверждения исправляющаго должность инспектора внадемия ісромонаха Михаила въ должности доцента. Объ утверждени же его, ісромонаха Михаила, въ степени магистра богословія внести въ формулярный о службе его списовъ; при чемъ, заготовивъ для него магистерскій дипломъ, выдать оный ему.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Апръля 9. Утверждается».

II. Слушали: Сданный Его Высокопреосвищенствомъ указъ Святвёшаго Синода отъ 5 апрвия сего года за № 1455 сивдующаго содержанія: «По указу Его Императорскаго Величества, Святыйшій Правительствующій Синодъ слушали: представленіе Вашего Преосвященства отъ 4 сего априля за № 457, въ коемъ, свидътельствуя объ отлично-усердной и полезной службъ исправляющаго должность инспектора С.-Петербургской духовной академін, соборнаго ісрононаха Миханда и доцента той же академін ісромонаха Антонія, ходатайствуєте о возведеніц ісромонаха Миханда въ санъ архимандрита, а јеромонаха Антонія въ званіе соборнаго івромонаха. Привазали: Во вниманіе из засвидітельствованію Вашего Преосвященства объ отлично-усердной и полезной службъ исправляющаго должность инспектора С.-Петербургской духовной академін, соборнаго ісромонаха Михаила и доцента той же академін ісромонаха Антонія, возвести ісромонаха Миханла въ санъ архимандрита, а јеромонаха Антонія удостопть званія соборнаго ісромонаха Свято-Троицкія Александроневскія лавры, о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъ».

На семъ указъ Святъйшаго Синода послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Апръля 5. Въ Совътъ академія для распоряженія».

Справна. Опредъление Святъйшаго Синода, повънсиенное

въ вышензложенномъ указъ онаго, объявлено, по принадлежности, и. д. инспектора академія іеромонаху Миханлу и доценту академія іеромонаху Антонію и отношеніемъ отъ 7 сего апръля за № 490 сообщено Духовному Собору Свято-Троицкія Александроневскія лавры.

О предвлили: Принять въ свъдънію. О возведеніи исправляющаго должность инспектора академіи соборнаго ісромонаха Миханда въ санъ архимандрита и объ удостоеніи доцента академіи ісромонаха Антонія званія соборнаго ісромонаха Свято-Тронцкія Александроневскія лавры внести въ формулярные о службъ ихъ спяски.

ПІ. Слушали: Отношеніе Канцеляріи Оберъ-Прокурора Святвйшаго Синода отъ 24 марта сего года за № 1384 слъдующаго содержанія: «По утвержденному Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ 18 текущаго марта докладу Учебнаго Комитета при Святвйшемъ Синодъ, опредъдены на духовно-учебную службу кандидаты С.-Петербургской духовной академіи Петръ Зубовскій и Николай Звъревъ преподавателями: первый въ Витебскую духовную семинарію, по обличительному богословію, исторіи и обличенію русскаго раскола и мъстныхъ сектъ, а последній въ Мещовское духовное училище, по греческому языку.

Канцелярія Оберъ-Прокурора Святвйшаго Синода долгомъ поставляетъ сообщить о семъ Соввту академіи для зависящаго распоряженія, присовокупляя, что объ ассигнованіи слідующихъ упомянутымъ лицамъ, по положенію, денегъ нынів же сообщено Хозяйственному Управленію при Святвйшемъ Синодъ».

Справка. Означенное отношение сообщено Правлению академии.

Опредвлили: Принять въ свъдънію.

IV. Слушали: Представленную Преосвященнымъ Антоніемъ, Епископомъ Выборгскимъ, Ректоромъ академіи, вёдомость о числъ пропущенныхъ гг. наставниками лекцій въ теченіе минувшаго марта мёсяца.

Опредвлили: Въдомость напечатать съ журналами Совъта.

V. Слушали: Отношеніе С.-Петербургскаго Духовнаго Цензурнаго Комитета отъ 1 апръля сего года за № 354 слъдующаго содержанія: «Комитетъ Цензуры Иностранной препроводилъ

въ С.-Петербургскій Комитеть Духовной Цензуры двадцать четыре выпуска изданія «Истина» 1887 г. Т. ІІ на одномъ изъславянскихъ нарічій и просиль объувідомленіи: могуть-ли означенные выпуски быть допущены въ обращенію въ публивів.

Духовный Пензурный Комитеть, не имън въ числъ своихъ членовъ знающаго означенное наръчіе, на основаніи ст. 222-й устава о цензуръ и печати (изд. 1886 г.), поворнъйше проситъ Совътъ академіи поручить кому либо изъ наставниковъ академіи разсмотръть представляемые при семъ выпуски изданія «Истина» и доставить въ Комитетъ отзывъ свой по содержавію отношенія Иностранной Цензуры».

С правка. Въ ст. 222-й устава о цензуръ и печати (изд. 1886 г.) изъяснено: «Въ случав вступленія въ Цензурный Комитеть вниги на языкъ, или о предметъ, неизвъстномъ членамъ онаго, Комитетъ можетъ просить себъ временнаго члена у Совъта академіи, который и назначаетъ таковаго на сей одинъ случай».

По распоряженію Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, означенные въ отношеніи Духовнаго Цензурнаго Комитета двадцать четыре выпуска изданія «Истина» 1887 г. Т. П 5 сего апръля препровождены, для разсмотрънія, къ экстраординарному профессору И. С. Пальмову, съ тъмъ, чтобы онъ доставиль въ Комитетъ отзывъ свой о томъ: могутъ ди означенные выпуски быть допущены въ обращенію въ публикъ.

Опредванаи: Принять въ свёденію.

VI. Слушали: Отношеніе Ревтора Императорскаго Московскаго университета на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ревтора академін, отъ 31 марта сего года за № 881 слідующаго содержанія: «Магистранть Историко-Филологическаго факультета Афанасій Васильевь, имізя надобность для своей диссертаціи въ рукописи, принадлежащей Санктиетербургской духовной академіи и означенной въ ваталогів новгородскихъ софійскихъ рукописей подъ № 1265, просить меня ходатайствовать о доставленіи ему этой рукописи. Вслідствіе этого, имізю честь покорнійше просить Ваше Преосвященство не отказать сділать распоряженіе о высылків означенной рукописи во ввізренный міт университеть на два місяца».

Опредвинии: Препроводить въ Ректору Императорскаго

Московскаго университета означенную въ его отношении рувопись на указанный имъ срокъ.

- VII. Слушали: а) Отношеніе Совата Московской духовной академін отъ 18 марта сего года за № 133, съ препровожденіем ъ въ Совать С.-Петербургской академін по экземпляру магистерскихъ диссертацій: А. Кормавина «Учевіе объ оправданіи», Н. Виноградова «О конечныхъ судьбахъ міра и человака», А. Струнникова «Вара какъ уваренность по ученію православія» и А. Клитина: «Подлинность посланій св. ап. Павла къ Тимовею и Титу», брошюры «Годичный актъ въ Московской духовной академіи 1-го октября 1887 г.» и «Журналовъ Совата Московской духовной академіи 1836 г.».
- б) Отношеніе Ректора Императорскаго Казанскаго университета отъ 26 марта сего года за № 488, съ препровожденіемъ въ академію диссертаціи Богородицкаго на степень доктора сравнительнаго языковъдънія, подъ заглавіемъ: «Курсъ грамматики русскаго языка. Часть 1-ая: оонетика».
- в) Заявленіе преподавателя Донской духовной семинаріи Л. Епифановича отъ 13 марта сего года слёдующаго содержанія: «Препровождая при семъ два ваземпляра своего труда, подъ заглавіемъ: «Записки по обличительному богословію», покорнъйше прошу одинъ изъ нихъ передать въ фундаментальную библіотеку академіи, а другой—въ студенческую».

С правва. Одинъ экземпляръ сочиненія: «Записви по обличительному богословію» переданъ, по принадлежности, въ студенческую библіотеку.

г) Заявленіе Начальника Военно-Юридической академіи Генераль-Лейтенанта П. О. Бобровскаго отъ 4 априля сего года слідующаго содержанія: «Имію честь представить въ даръ академін мое изслідованіе о «Судьбі супрасльской рукописи» и добавленіе въ особой замітті съ нівкоторыми біографическими данными о профессорів св. писанія и библейской археологіи въ главной духовной семинаріи при бывшемъ Впленскомъ университеті Миханлів Бобровскомъ».

С правка. При заявленія препровождены паданія: 1) «Судьба супрасльской рукописи, открытой докторомъ богословія, нагистромъ вилосовіи и вилологіи М. К. Бобровскимъ. Историкобибліогравическое изследованіе». СПБ. 1887 при 2) «Еще заметка о супраслысной рукописи (Дополнение къ статью». «Судыба супраслысной рукописи») СПБ. 1888.

д) Заявленіе И. А. Вахрамтева отъ 2 априля сего года, съ препровожденіемъ вяземиляра изданной имъ книги: «Рукописи славянскія и русскія, принадлежащія дъйствительному члену Императорскаго Русскаго археологическаго Общества И. А. Вахрамтеву» М. 1888.

Опредълили: Принять въ свъдънію. Книги препроводить въ библіотеварю дли внесенія ихъ въ каталогъ и храменія въ библіотекъ, за сообщеніе же и помертвованіе ихъ благодарить.

VIII. Слу шали: Представление библютеваря авадемии Алевсвя Родосского отъ 6 апрвля сего года за № 8 следующаго содержания: «Прилагая при семъ составленный на основани заявлевій гг. наставниковъ академіи списовъ внигъ, требующихся для авадемической библютеки, честь имею представить Совету академіи, что за исключеніемъ вниги подъ № 21-мъ, требующейся въ другомъ завемиляръ, остальныхъ поименованныхъ въ семъ списев книгъ въ академической библютеве нетъ, и что всего по сему списку требуется на сумму 196 р. 80 коп.».

С правка. § 81 лит. а, п. 9 устава православныхъ духовныхъ академій.

О предвини в Разръшить библіотекарю выписать исчисленныя въ приложенномъ въ его представленію спискъ вниги сътъиъ, чтобы объ уплатъ за нихъ представлено было имъ Правленію авадеміи.

На представленіи съ журналами №№ 2—8 послѣдовала резозюція Его Высокопреосвященства: «1888. Апрѣля 9. Къ исполненію».

#### журналы

### собранія Совіта академія

14 апрпля 1888 года.

Подъ председательствомъ Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академіи, присутствовали: и. д. инспектора знадеміи и всё ординарные и экстраординарные профессоры, проме профессоровъ: Т. В. Барсова, Н. В. Покровскаго и С. А. Соллертинскаго, не бывшихъ по болезни.

І. Слушали: Донесеніе заслуженных ординарных профессоровъ М. О. Кояловича и И. О. Нильскаго и экстраординарнаго профессора В. В. Болотова следующаго содержанія: «Честь вижемъ представить Совету авадеміи пересмотренныя нами правила о прієме въ студенты авадеміи и правила о времени и порядке производства испытавій при переходе студентовъ изъ вурса въ вурсъ и при окончаніи академическаго курса, съ измененіями и дополненіями, сделанными нами согласно определенію Совета академіи отъ 19 мая минувшаго 1887 года».

С правка. Опредъленіемъ Совъта академія отъ 19 мая 1887 года поручено было коммиссім изъ гг. наставниковъ: заслуженныхъ ординарныхъ профессоровъ М. О. Кояловича и И. Ө. Нильскаго п экстраординарнаго профессора В. В. Болотова пересмотръть правила о пріемъ въ студенты академія и правила о времени и порядкъ производства испытаній при переходъ студентовъ изъ курса въ курсъ и при окончаніи академическаго курса, приноровительно къ уставу академій 1884 года, привести эти правила въ соотвътствіе между собою и вновь пересмотрънныя правила представять Совъту академіи.

§§ 108—113 и 130—140 устава прав. дух. академій.

О предълня и: Представленныя коммиссіей правила о времени и порядкъ производства испытавій при переходъ студентовъ изъ курса въ курсъ и при окончаніи академическаго курса, представить на Архипастырское утвержденіе Его Высокопреосвященства.

На семъ журналѣ послѣдовала резолюція Его Высовопреосвященства: <1888. Апрѣля 20. Утверждается».

Правила о времени и порядкв производства испытаній въ С.-Петербургской духовной академіи при переход'я студентовъ изъ курса въ курсъ и при окончаніи ими академическаго курса, составленныя Сов'ятомъ академіи и утвержденныя Высокопреосвященнымъ Исидоромъ, Митрополитомъ Новгородскимъ и С.-Петербургскимъ.

§ 1. Экзамены студентовъ академін во встять четырехъ курсахъ производятся въ концъ учебнаго года (§ 130), начинаясь въ концъ апръля и оканчиваясь не позже 10 іюня, въ нетабельные дни въ дообъденное и послъобъденное время, согласно съ подробнымъ

росписаніемъ по днямъ предметовъ испытанія, каждый годъ для сей пъли особо составляемымъ.

§ 2. Студенты обязательно сдають экзамены по каждому предмету въ назначенные по росписанию дни. Въ случай болйзни, засвидительствованной врачемъ, перенесение экзамена съ одного дня на другой можетъ быть допускаемо для студента только съ разръшения Ректора, а въ отсутствие его—инспектора. Отсрочка же экзамена до посликаникулярнаго времени, на основании указа Святийшаго Синода отъ 22 февраля 1888 г. за № 945, допускается по особенно уважительнымъ причинамъ и въ каждомъ отдивномъ случай только съ особаго разръшения Его Высокопреосвященства.

Примъчаніе. Получившіе отсрочку зазаменовъ до послѣванивулярнаго времени сдаютъ ихъ до начала учебныхъ занятій, т. е. съ 15 августа до 1 сентября.

§ 3. Экзамены производится посредствомъ коммиссій (§ 131 Уст.), назначаемыхъ Советомъ академін и состоящихъ подъ председательствомъ Ректора академін, или инспектора, или члена Правленія (зап. стр. 29), изъ преподавателя предмета испытанія в ассистента.

Примъчаніе. Въ случав нужды, по усмотрвнію Соввта, предсвдателями могутъ быть назначаемы ординарные профессоры и не состоящіе членами Правленія.

- \$ 4. Оцівна познаній испытуенаго отмівчается преподавателемъ предмета испытанія, по соглашенію съ членами коммиссіи, въ нарочито для того приготовленномъ спискі, который, по окончанім испытанія, подписывается всіми членами коммиссіи. Степень знаній испытуемаго выражается баллами—5, 4, 3, 2 и 1. Баллъ 5 означаетъ познанія отличныя, 4—очень хорошія, 3—хорошія, 2—посредственныя и 1—слабыя. Перевизаменовка вообще не допускается.
- § 5. Студенты первыхъ трехъ курсовъ, оказавшіе удовлетворительные успъхи въ наукахъ, равно канъ имѣющіе доброе поведеніе (§ 132), переводятся въ слѣдующій по соотвѣтствію курсъ. Оказавшими удовлетворительные успѣхи признаются студенты, виѣющіе въ общемъ выводѣ баллъ какъ по устнымъ отвѣтамъ, такъ и по семестровымъ сочиненіямъ не ниже 3. Попроведенію баллъ долженъ быть не ниже 4.

- § 6. Въ случав неуспвиности, зависвышей единственно отъ болвани, студентъ (согласно § 134) можетъ быть оставляемъ Совътомъ вкадемін въ томъ же курсв на 2 годъ, но тольно одинъ разъ въ продолженіи четырехлівтняго академического курса, въ случав же неуспівшности, зависівшей не отъ болізни, студентъ увольняется изъ академіи.
- § 7. Баллы считаются отдально по каждому предмету. Баллы по семестровымы сочинениямы считаются также отдально по каждому сочинению (§ 123). Баллы по проповадямы выставляются выособой графа и вы конца академическаго курса изы вихы составляются средній баллы, который и прилагается кы устному баллу по гомилетикы. Баллы по новымы языкамы (примачаніе кы § 133) выставляются нь особой графа, но вы общій счеты балловы не вводятся.
- § 8. Списки выдержавших экзамень студентовь первыхътрехь курсовъ составляются (§ 18?) на основани средняго балла изъ устныхъ отвётовъ и сочиненій, который определяется следующимъ образомъ: общая сумма балловъ по устнымъ отвётамъ слагается съ удвоенною суммою балловъ по семестровымъ сочиненіямъ и полученная такимъ образомъ цыфра дёлится на количество устныхъ отвётовъ, сложенное съ удвоеннымъ количествомъ семестровыхъ сочиненій.
- § 9. Студенты четвертаго курса представляють свои курсовыя сочиненія не позже 1 мая Ректору авадемін. Впрочемъ въ особо уважительныхъ случанхъ, по усмотрънію Ректора, можеть быть дана незначительная отсрочка.
- § 10. Сочиненія курсовыя разсматриваются тами наставниками, по предмету которыхъ они писаны, и представляются, по прочтеніи, Ректору академіи не позже 10 іюня, съ письменнымъ отзывомъ относительно возможности допущенія сочиненія къ соисканію ученой степени кандидата или магистра богословія.
- § 11. Списовъ студентовъ окончившихъ куреъ составляется на основани общаго балла за весь академическій курсъ, выводимаго следующимъ образомъ: слагаются средніе баллы за 1, 2, 3 и 4 курсы и делятся на четыре.
- § 12. Студенты, инфющіе за весь анадемическій курсъ въ общемъ выводъ баллъ свыше 4 и по наждому предмету въ отдъльности не ниже 3 и представившіе сочиненіе, признанное Совъ-

5 вып. (начало толков. книги пр. Исвіи) ц. 75 к., съ перес. 1 р.; 6-й вып. пародолж. толк. Исаін) ц. 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к., 7-й вып. (толк. книги толк. Пеалмовъ) ц. 1 р. безъ перес. и 1 р. 15 к. съ перес; вып. 9-й (продолж. годк. на книгу св. прор. Исаіи) цана 1 р. безъ перес, и 1 р. 25 к. съ перес.

### продаются еще слъдующія книги:

1) Объ отношенім писателей классическихъ къ библейскимъ по воззрѣнію христіанскихъ апологетовъ. Соч. проф. спб. дух. акад. Е. Н. Ловягина. 1872 г. Цъна 1 р. 25 к., съ цересылкою 1 р. 50 к.

2) Исторія Санктпетербургской духовной академіи. Соч. И. А. Чистовича. Ц'яна

1 р. съ перес.

3) **С.**-Петербургская духовная академія ва послѣднія **30** лѣтъ (1858—1888 гг.)

E o же. 1889 г. Цъна 3 руб.

4) Семейная жизнь въ русскомъ расколь. Историческій очеркъ раскольническаго ученія о бракъ. Выпускъ 1-й (отъ начала раскола до царствованія ямператора Николая 1). Соч. проф. академін И. Ө. Нильскаю. Цена 1 р. 75 к. съ перес. 2 р. Выпускъ 2-й (царствованіе императора Николая I). Цвна 1 р. съ перес. 1 р. 25 к.

5) Нъскольно словъ о русси, расколъ. Eio же. Цвна 75 к. съ пер.

6) Исторія возсоединенія западно-русскихъ уніаствъ старыхъ временъ. Соч. М. Кояловича. (Стр. XI и 400) Цена 2 съ перес.

7) Объ апокрисисъ Христофора Филарета. Изслъдованіе Н. А. Скабалановича.

Спб. 1873 г. Цзна 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

8) Отношеніе греческаго перевода LXX толковниковъ къ еврейскому мазоретскому тексту въ книгъ пророка јеремін. Изследованіе И С. Якимова. Цена 1 р., сь перес. 1 р. 25 к.

9) Догматическое ученіе о семи церковныхъ таинствахъ въ твореніяхъ древпъйшижъ отновъ и писателей церкви до Оригена включительно. Проф. А. Л. Ка-

шанскаго. Cn6. 1877 г. Ц. 2 р. 50 к. съ цер. 26 1/2 печ. д.)

10) Историческое обозръніе священ. ннигъ Новаго Завъта. Выпускъ первый Свящ. В. Г. Рождественскаго. 1878 г. (263 стр.) Ц. 1 р. 25 к. съ пер.

11) Константинопольскій патріархъ и его власть надъ русскою церковію.

Соч. проф. Т. В. Барсова. 1878 г. Цъна 3 р. съ перес

12) Историческіе, критическіе и полемическіе опыты Проф. Н. И. Барсова. 1878 г. (567 стр.) Цвна 3 р. съ перес.

13) Классификація выводовъ. Профессора М. И. Каринскаго. Цена 2 р.

14) Происхеждение древне-христіанской базилики. Доцента  $H.\ B.\ Иокровскаго.$ Итна 1 р. 75 к. безъ перес., 2 р. съ пересылкою.

15) Историческая живучесть русскаго народа и ея культурныя особенности.

М. О. Кояловича. 1883 г. Цена 25 к.; съ пересылкой 30 к.

16) Дидактическое значеніе священной исторіи въ кругь элементарнаго образованія. Вып. 1-й. С. А. Соллертинскаго. Спб. 1883 г. Ц. 2 р. 25 к.

17) Виссаріонъ Никейскій. Его двятельность на ферраро-флорентійскомъ соборъ, богословскія сочиненія и вначеніе въ исторіи гуманивма. А. И. Садова. Спб. 1883 г. Ц. 2 р.

18) Византійское государство и церковь въ XI в. Н. А. Скабалановича. Спб. 158**1. Ц. 3** р.

19) Исторія Израильскаго народа въ Египтъ отъ поселенія въ вемлъ Гесемъ до египетскихъ казней. Соч. экстраорд. проф. О. Г. Елеонскаго. Спб. 1884 г.

20) Матеріалы для біографіи Иннокентія, архіеп. херсопскаго, изд. проф. Н. И. Барсова. Выпускъ 1-й. Спб. 1884 г. Ц. 2 р. Вып. 2-й. Ц. 2 р.

21) Исторія первобытной христіанской пропов'єди (до IV в.). Соч. профессора Н. И. Барсова. Спб. 1885 г. Ц. 1 р. 50 к. съ перес.

22) Религіозное, общественное и государственное состояніе евреевь во время судей. Доц. Ив. Г. Троицкаю. 1885 г. и 1880 г. Цвна съ перес. 2 р.

23) Какъ училъ о престномъ знаменіи всероссійскій патріархъ Іовъ (1589 г.)?

Спб. 1890. Соч. проф. Н. И. Барсова. Ц. 25 к.

24) Вопросъ о папской власти на Констанцкомъ соборъ. Т. А. Налимова. Спб о 1590 г. Ц. 2 р. 50 к.

25) Блаж. Осодорить, епископъ Киррскій, его жизнь и литературная дъятельность. Церк.-истор. изслъдование Н. Н. Глубоковскаго. Томы 1-11. Цъна на

| <ul> <li>V. День и годъ мученической копчины св. свангелиста Марка (І. Изслёдованіе фонъ-Гутшмида — ІІ. Что говорять акты? — ІІІ. Ученыя попытки отдёлаться отъ «пасхи». — ІV. Безъ выхода. — V. Когда іуден правдновали песахъ? (Прологь и слёдованная псалтирь). — VІ. Не 69-й годъ и не 61-й. — VІІ. Рёшевіе задачи). Проф. В. В. Боло това</li> <li>VІ. Новости русской и иностранной литературы (І. Опи саніе рукописныхъ собраній, находящихся въ городё Кіевё. — ІІ. Императоръ Левъ VІ Мудрый и его царствованіе въ церковно-историческомъ отношеніи. — ІІІ. Катихизисъ коптской церкви. — ІV. Голосъ съ Синая).</li> </ul> |                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Bв особомь приложении:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
| VII. Толкованіе на неалмы (объясненіе псалма XXXVIII, 8—14, введеніе къ псалму XXXIX и объясненіе 1—11 стиховъ его). Прот. Н. П. В и ш-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
| някова.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>571—5</b> 87 |
| VIII. Иротоколы засъданій Совъта СПетербургской Ду-<br>ховной Академіи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 161-224         |

### Почтовый ящикъ редакціи:

Б. Доставленныя вами въ редакцію письма высокопоставленныхъ особъявъ бумыть покойнаго митрополита московскаго пе могуть быть папечаталы ин въ одномъ изъ академическихъ изданій, такъ какъ въ нихъ затрогиваются еще пепоръшенные вопросы.

ZZZ. Доставленные вами матеріалы переданы на разсмотрѣніе спеціалиста соотвѣтствующей науки и съ ними поступлено будеть сообразно съ его мнѣніемъ, о чемъ и будеть сообщено вамъ въ свое время.

И. И. Р. Редакція благодарять ва присланную статью, которой дано будеть місто въ ближайшемъ выпускі журнала, и ждеть продолженія «писемъ».

И. Б. Ваша статья можеть быть напечатана, хотя редакція и не имфеть вовможности назначить опредъленнаго времени, въ виду обилія срочныхъ статей.

Адресъ редакціи «Христіанскаго Чтенія» и «Церковнаго Въстника»: СПБургъ, Невскій проспектъ, д. 180, кв. 7. Для личныхъ объясненій редакція открыта въ лътніе мъсяцы по вторникамъ отъ 11 до 1 ч. дня, а контора редакціи (Уголь 7-й Рождественской и Дегтярной, д. № 28—30, кв. 8) по средамъ отъ 10 до 4 ч. дня.

# XPHCTIAHCROE 4TEHIE

# выпускъ 1893 пятый.

### CEHTABPL-OKTABPL

**прибавленія** къ «Церковному Вістнику», издаваемому при С.-Петербургской Духовной Академіи.

### СОЛЕРЖАНІЕ:

CTP.

1. Памятники византійской иконографіи и искусства (Общій характеръ византійской иконографіи и искусства. — Очервъ исторіи художественной діятельности Византіи: діятельность Константина Великаго, Юстиніана и др. — Византійскій стиль, его характеристика и происхожденіе. — Мозанки равеннскія и солунскія. — Снимки съ главнійшихъ памятниковъ этой мозанки). Проф. Н. В. Покровска го ска го

185 - 221

П. Проскты удучшенія въ нашемъ церковномъ управленія (Вопросъ о возстановленіи соборнаго начала въ русской церкви. — Первыя мысли въ этомъ направленіи. — Мнѣнія и отзывы епархіальныхъ преосвященныхъ и духовныхъ консисторій. — Благовремевность мысли о возстановленіи соборпости въ виду наличнаго положенія церкви. — Мысли о соборности А. Н. Муравьева. — Мнѣніе Филарета московскаго. — Практическія затрудненія и попытки къ ихъ устраненію. — Статья «о нашемъ высшемъ церковномъ управленіи». — Изъ исторіи церковнаго управленія древней Руси. — Ивтересъ, возбужденный вопросомъ). Проф. Т. В. Барсова. . . . . .

222 - 271

III. Письма изъ Швеціи (Общее положеніе церковныхъ діль въ Швеціи, какъ мотивъ къ письмамъ. — Письмо первое: 400-літній юбилей шведскаго реформатора Олая Петри. — Его жизнь и діятельность. — Первыя реформаторскія идеи и разрывъ съ римской церковію. — Поборпикъ идеи христіанской свободы. — Олай Петри какъ канцлеръ Густава

(См. на послыдней страницы).

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Digitized by Google

Реданція просить городскихь и иногороднихь подписчиковь адресовать свои требованія прямо въ реданцію «Церковнаго Въстинка» и «Христіанскаго Чтенія» при С.-Петербургской духовной академіи. Цьна за 52 номера «Церковнаго Въстинка» 1893 г. съ инижави «Христіанскаго Чтенія» 7 р. с. съ перес. Отдъльно: годовое изданіе «Церковнаго Въстинка» съ пересылкою 5 р. с.;— «Христіанскаго Чтенія» съ «Толкованіями»— 5 р. За границей для всёхъ мъсть: за оба журнала 9 р., за каждый отдъльно 7 р. съ пересылкою.

### ВЪ КОНТОРЪ РЕДАКЦІИ ПРОДАЮТСЯ:

1. Христіанское Чтеніе за 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839. 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 и 1847 гг. по 2 р. за эквемпляръ каждаго год а бевъ перес. и по 3 р. съ перес. Выписывающіе одновременно за всъ перечисленные 14 годовъ платять безъ перес. 20 р., съ пересылкою 25 р.

Христіанское Чтеміе за 1848, 1856, 1858, 1859 1860, 1861, 1862; 1863, 1864, 1865, 1866, 1867 и 1868 гг. по 3 р за экземпляръ каждаго года безъ перес. и по 4 р. съ перес. за всъ 13 годовъ 30 р. безъ перес. и 35 р. съ перес.

III. Христілиское Чтеміе за 1849, 1855, 1870 и 1871 гг. по 4 р. за экземпляръ каждаго года безъ перес. и по 5 р. съ перес.; за всъ 5 годовъ виъстъ 16 р. безъ перес. и 20 р. съ пересылкою.

IV. Христіанское Чтеніе ва 1872, 1873 и 1874 гг. по 4 р. с. ва экземпляръ

наждаго года безъ перес. и по 5 р. съ пересылкою.

V. Христіансное Чтеніе за 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1887, 1888, 1889, 1890 и 1891 гг. визств съ Цери. В. по 5 р. съ пер.; откально по 3 р.

VI. «Христ. Чт», ва 1886 г. 3 р. съ перес.

За вст вышеовначенные годы можно получать журналь и отдальными жниж-

ками по 75 к. безъ перес. и по 1 р. съ пересылкою.

Въ «Христіанскомъ Чтеніи» за прежніе годы помъщены савдующія бес тады св. Іоанна Златоуста: а) на кн. Дтяній св. апостоловъ за 1856 и 1857 гг. б) на посланія къ Ефесянамъ и Колосянамъ—за 1858 г. в) на посланія къ Солунянамъ, къ Тимовею, къ Титу, къ Филимону и къ Евреямъ—за 1859 г.

Отдельныя изданія:

1) Творенія св. Іоанна Златоуста: І. Его бесёды-

а) къ антіохійскому народу, т. І. Ц. 1 р. безъ перес. и 1 р. 50 к. съ пер. 6) на развыя міста Св. Писанія, 3-й томъ (38 печат. ляст.). Цівна 1 р.

безъ перес. и 1 р. 50 к. съ пер.

в) въ разные случан, 2-й томъ (34 печ. л.). Цзна 1 р. безъ перес. и 1 р. 10 коп. съ перес.

г) на 1-е посланіе въ Кориноянамъ, два тома (въ 1-мъ т. 25 л., во 2-мъ

27 л.). Ц. 1 р. 25 к. безъ пересыяки и 1 р. 50 к. съ перес.

Письма Златоуста (20 л.). Ц. 50 к. безъ перес. и 75 к. съ пересымкою.
 1 інсьма беодора Студита, два тома (въ 1-мъ т. 20 л., во 2-мъ т. 38 л.),
 1 р. 50 к. безъ перес. и 2 р. съ перес.

3) Церковная исторія Евсевія Памфила. 1-й т. (34 л.) 1 р. безъ перес. ж

1 р. 50 к. съ перес.

- 4) Преосвящ. *Опларета*—Св. подвижницы восточной церкви (25 л.). 1 р. 668ъ перес. и 1 р. 25 к. съ перес.
- 5) Проф. И. В. Чельнова, Древнія формы символовъ (13 л.). 75 к. бевъ перес. и 1 р. съ перес.

6) Митр. Шануны. — Кановическое право (40 д.). 1 р. безъ пер. и 1 р.

50 к. съ перес.

7) Пять выпусковъ «Собранія древних» литургій въ переводь на русскій языкь». Цвна каждаго отдъльно 1 р. съ перес., а всехъ вивств 3 р. съ перес.

8) Генетическое введение въ православное богословие. Лекци по записямъ студентовъ) прот. Ө. Ө. Сидонскаю Цвна 80 к.; съ перес. 1 р.

9) Пеложеніе о правахъ и преимуществахъ лицъ, служащихъ при духовноучебныхъ заведеніяхъ. Цъна 30 к. съ пересылкою.

10 Обозръніе посланій св. ап. Павла къ Кориневнамъ. Проф. М. Голубева (337 стр.). Цъна 80 коп., съ перес. 1 рублъ.

11) «Толиованій на Веткій Завъть» первый и второй выпуски (толкованія дниги пророка Іереніи), цъна 1 р. 25 к. съ перес. за первый выпускъ; второй выпускъ—цъна 2 р. съ пересылкой; за оба выпуска вивств цъна 2 р. 50 к.

## Паматинки византійской иконографіи и искусства.

Мозании равонискія и солупскія.

ЕРЕНЕСЕНІЕ столицы Римсвой имперіи съ запада на востокъ при Константинъ Великомъ отмъчаетъ собою наступление новой эпохи въ исторіи христіанскаго искусства и иконографіи. Здёсь и въ это время зачалось и постепенно окрапло величайшее по своему историческому значенію для христіанскаго средневъковаго міра византійское искусство. Не легво опредёлить съ точностію, какими побужденіями руководился Константинъ В, въ дёлё перемёщенія столицы. Древнее преданіе, перенесенное и въ нашу старинную письменность, сообщаеть, что онъ предприняль это ръшение по особому откровению свыше; тэмъ не менъе не варугъ привелъ его въ исполнение: первоначально онъ посладъ мудрыхъ мужей въ Азію, Ливію и Европу для разысканій; посланные возвратились в рекомендовали государю Македонію и Византію, какъ м'єста наиболіве пригодныя для основанія новой столицы; самъ же онъ имёль въ виду Троаду, прославленную побъдами грековъ (Рукоп. соф. библ. № 1454). Избрана была Византія. Н'якоторые полагали, что Константинъ В. руководился въ этомъ дёлё политическими соображеніями и прежде всего желаніемъ упрочить самодержавіе. Несомивано одно, что Византія, по своему географическому положенію, представляла весьма многія удобства, необходимыя для крыпости государственнаго организма: теплый влимать, богатая и разнообразная флора, роскошная красота моря и береговъ, центральное положение между Европою и Азіею, отличная гавань и пути сообщенія, открывавшія возможность широкихъ сношеній какъ внёшнихъ, тавъ и внутреннихъ, удобства для военнаго флота; все это такія условія, которыя ставили Византію выше одряхлівшаго и истощеннаго продолжительными и частыми войнами Рима и которыя могли въ значительной мёрё свлонять Константина В. на сторону Византіи. Кто видълъ Константинополь и знакомъ съ его окрестностями и красотами Босфора и Золотого рога, тотъ легко пойметъ естественность этихъ соображений. И вотъ въ 328 или 329 году императоръ плугомъ, или остріемъ копья, какъ передають другіе источники, очертиль границы новаго города, назвавъ его Константинополемъ, и ръшился отстроить его такъ, чтобы онъ могъ превзойти даже старый Римъ. Мъстоположение Византін благопріятствовало этой цёли. Подобно старому Риму. Константинополь-новый Римъ расвинуть быль на семи холмахъ и раздёленъ на 14 частей. Въ центрё города поставлена золотая колонна, и отъ нея пошли общественныя дороги по всёмъ направленіямъ. Какъ въ Риме, такъ п здёсь устроены были Августеонъ или форумъ, циркъ, портики, роскошный инподромъ; всюду воздвигались великоленныя зданія, украшенныя остатвами мраморовъ Оракіи и Пропонтили, тріумфальныя арви, термы, дворцы и храмы. Изъ Авинъ, Кесарін, Севастін, Антіохін, Кипра, Крита, Родоса и проч. переносили въ новую столицу превосходныя статуи. Не оставилъ императоръ безъ вниманія и другихъ городовь имперіи: онъ строиль храмы и въ Рим'в и Неапол'в, Антіохін, Виолеемъ, Іерусалимъ, употребляя иногда для этихъ цёлей остатки языческаго искусства <sup>1</sup>). Было бы несправедливо видёть въ этой дани, налагаемой императоромъ на язычество въ пользу христіанства, проявленіе вандализма, какъ это представлялось нъкоторымъ изъ современныхъ почитателей античнаго; мёры эти-явленіе совсёмъ необычное; что Константинъ В. высово ценилъ памятники античнаго искусства-объ этомъ свидетельствують несомнённые историческіе факты. Примъру Константина В. подражали и его преемники: при содъйствін ихъ искусство Византін получаеть дальнъй-

<sup>1)</sup> Евсевій Ц. И. III, 26. 27. 48. 54. 55. 56. 58 и др.

шее развитіе. Въ то время, когда западная имперія стала добычею варваровъ, восточныя провинціи ея находились въ счастливомъ и певтущемъ состоянии. Наряду съ столицею, умножались памятники искусства и въ другихъ городахъ Грецін. Но безъ сомивнія самымъ блестящимъ временемъ для византійскаго искусства было царствованіе Юстиніана. Въ то время, какъ полвоводци его Нарзесъ и Велизарій залеко распространяли военное могущество новой имперіи, самъ императоръ обратилъ свое вниманіе на искусство и обогатиль свою имперію множествомь новыхь зданій. За такую любовь въ искусству и неутомимую дёлтельность современники Юстиніана почтили его титуломъ обновителя міра. Въ 5-й годъ его царствованія (532 г.) произошло возмущеніе партій цирка, жертвою котораго сдёлались в. многія замівчательныя зданія Костантинополя. Катастрофа эта довела архитектурную деятельность Юстиніана до высшей стечени напряженія. Въ это время Юстиніанъ положиль основаніе знаменитаго храма Софіи, построиль также нісколько другихъ церквей и дворецъ. Окрестности Константинополя украсились теперь великолёнными дворцами, роскошными садами и виллами, предназначавшимися для сенаторовъ и богатыхъ гражданъ. Энергія императора содійствовала образованію той художественной византійской школы, которая довела византійское искусство до высшей степени совершенства.--Но художественная дъятельность Византіи не окончилась съ царствованіемъ Юстиніана: ее продолжали сповойно ниви его въ продолженіи цёлаго столетія. Наступившая затемъ эпоха иконоборства нанесла сильный ударъ этой деятельности, но не могла совершенно уничтожить ее. Вслёдъ за возстановленіемъ иконопочитанія императрицею Өеодорою видными дъятелями на этомъ поприщъ являются импер. Василій Македонянинъ, Константинъ Багрянородный -- знаменитый художнивъ своего времени, Іоаннъ Цимисхій, Алексъй Комнинъ и др. Взятіе Константинополя крестоносцами повредило делу искусства не менее, чемъ разорение его турвами. Не имъя ни любви, ни знанія въ этомъ дъль, крестоносцы съ простію вандаловъ набросились на сокровища Константинополя; грабили и разоряли все, что попадало подъ

руку: золотыя и серебряныя украшенія храмовъ, крестыобдирали съ иконъ и утварей церковныхъ оклады, жемчугъ, разрушали и сплавляли церковные сосуды, не пощадили даже ни св. Софію, ни чудотворную икону Одигитріи. Отсель художественная дъятельность Византіи начинаеть замътно ослабъвать; и только знаменитый Авонъ продолжаль служить для нея убъжищемъ: отсюда выходили строгіе богословы, здъсь же, подъ вліяніемъ аскетическаго характера монастырей, выработалась та художественная школа, которая стала лучшею хранительницею древнихъ преданій и т. о. поддержада на время древнюю художественную славу Византів. Однанесмотря на всв невзгоды, закончившіяся турецвимъ погромомъ, Византія оставила намъ дорогое культурное наследіе въ виде многочисленныхъ памятниковъ: по этимъ памятникамъ мы можемъ составить довольно ясное понятіе о художественныхъ силахъ Византіи и историческомъ значенім византійскаго искусства.

Съ именемъ Византіи сливается нераздёльно особый художественный стиль, столь распространенный въ средніе въва, а у насъ въ Россіи отчасти пережившій даже эпоху возрожденія русскаго искусства въ XVII в. Оставляя въ сторонъ памятники архитектурные, какъ требующіе отдъльнаго спеціальнаго изследованія, заметимъ, что еще и до сихъ поръ, не смотря на значительные успъхи византологіи, понятія о византійскомъ стиль, о византійскомъ искусствъ не отличаются надлежащею опредвленностію и точностію. Разногласять какъ относительно его существеннаго характера, такъ и относительно времени и историческихъ условій его появленія, эпохъ блестящаго развитія и упадва, степени его распространенности въ средневъковомъ христіанскомъ мірѣ; даже въ оцьнвъ отдельныхъ памятнивовъ и ихъ принадлежности въ числу произведеній византійскихъ встрічаются неръдко крупныя разногласія. Дэло изученія этихъ памятниковъ, не столь давно начатое, далеко еще не доведено до той полноты, съ накого изучены напр. памятники періода древне-христіанскаго. Византійское искусство составляетъ прежде всего продуктъ исторической жизни Византіи. Основанная на развалинахъ древне-эллинской цивилизацін.

Византія, особенно на первыхъ порахъ своего существованія. сохраняла преданія и наклонности, отличавшія древнихъ эллиновъ. Эллинская цивилизація еще не утратила вполнъ своего значенія даже и въ первые въка христіанства; она была значительною силою, опененною по достоинству христіанами. Задача христіанской Византіи въ данномъ случав сводилась въ тому, чтобы претворить эти научные и художественные останки въ достояніе христіанства, воспользоваться ими для пристівновой начим и искусства. Начиная съ ац. Павла, мы дъйствительно видимъ въ христіанствъ цълый рядъ просвъщенныхъ писателей и отцевъ цервви, которые пользовались плодами эллинской цивилизаціи въ дълъ распрытія и утвержденія христіанскихъ идей, таковы: Іустинъ мученикъ, Климентъ александрійскій, Оригенъ, Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоустъ, Аоанасій Великій и проч. Показателями живучести древней науки служать и существовавшія все-еще философскія школы, которыя пробуждали мысль и вызывали ее на работу; и еретическія общества и секты, какъ результать энергической, хотя бы и ложно направленной, двятельности ума; словомъ всюду пробивалась еще интеллектуальная жизнь, полная разнообразія и интереса; а задатки ел положены были въ предшествовавшей цивилизаціи. Въ сферф искусства христіанство встретило здесь также хорошіе прецеденты: и остатки эстетическаго образованія въ тогдашнихъ школахъ, и непрерывное преданіе о древней художественной слав'в Греціи, и готовые художественные образцы въ виде наличныхъ художественныхъ памятниковъ древней Эллады, -- все это, по естественному порядку вещей, ставило христіанскихъ художниковъ въ тёсную связь съ установленными искони началами. Но и эллинское искусство не можеть быть признано единственнымъ источнивомъ искусства византійскаго. Разноплеменность состава имперіи влекла за собою эклектизмъ въ области искусства: какъ визанийская наука восприняла не мало пришлыхъ элементовъ изъ отдаленнаго востока, Сиріи, Арменін, Египта, Индін, такъ и литература и искусство. Слъды восточной культуры обнаружились и въздаристіаны скихъ сектахъ, и въ древнихъ сказаніяхъ, и въ церемоніалахъ и въ орнаментикв. "Константинополь, говоритъ Бэйе, по самому положенію своему, примываль въ странамъ востока; большая часть его народонаселенія происходила оттуда, а потому восточные нравы и искусства проникали сюда. — Кром'в того, Константинополь находился въ постоянныхъ политическихъ и торговыхъ сношеніяхъ съ могущественнъйшими монархіями востока, особенно съ Персіею. Въ архитектуръ эти вліянія вполнъ ощутительны; но и въ орнаментивъ постоянно встрвчаются мотивы, заимствованные на крайнемъ востовъ, трактуемые въ томъ же самомъ духъ и стилъ. Отсюдато по преимуществу византійскіе художники и заимствовали ту свлонность къ богатству и роскоши, которая проявляется во всёхъ ихъ произведеніяхъ; отсюда также ихъ наклонность къ условной обработив всвит деталей орнамента. Искусство, заимствуя матеріалъ изъ области флоры и фауны, воспроиз-водить его то вполив согласно съ природою, то измвияеть его и создаеть типы искусственные, безпрестанно повторяемые и утратившіе всякое сходство съ формами действительности. Византійцы следовали этому последнему пути и часто брали образцы уже давно принятые на востокъ; отсюда встръчаются у нихъ тв замысловатыя плетенія, тв причудливые цвыты и фантастическія животныя, какія столь обычны въ памтяникахъ Индіи и Персіи 1)". Въ византійской жизни вліяніе востока обнаруживается въ привязанности къ сложному и блестящему перемоніалу, многочисленные образцы вотораго описаны впоследствіи Константиномъ Порфиророднымъ, а также въ блесвъ и роскоши одеждъ и вообще всей обстановки. Въ связи съ этою наклонностію стоитъ любовь византійцевъ въ пышнымъ мозвикамъ и употребленію драгоцінныхъ матеріаловъ-золота, серебра, слоновой вости въ художественномъ производствъ Само собою понятно, что механическое заимствованіе и случайная комбинація готовых эле-ментовь, хотя бы вполн' совершенных не могли создать новаго искусства и возвысить славу Византіи. Обильный притокъ готовыхъ художественныхъ формъ былъ сплавленъ въ художественномъ горниж Византін, сырой матеріалъ пере-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bayet, L'art byzant. p. 103-104.

работанъ, и изъ сплава разнородныхъ элементовъ, подъ вліяніемъ организующаго генія, явилось новое искусство, столь же оригинальное, сколько оригинальна и сама византійская жизнь во всёхъ ея многостороннихъ проявленіяхъ. Безъ природной наклонности къ искусству, безъ таланта и знанія. безъ обширнаго запаса художественныхъ силь не могло явиться столь совершенное искусство, каково искусство Византін: ніть нужды вь настоящее время опровергать устарълое мижніе о византійскомъ искусствъ, какъ неподвижномъ и омертвеломъ; очевидные факты говорятъ совсемъ иное. Подъ вліяність названных условій, искусство Византік уже съ самыхъ первыхъ шаговъ своего бытія должно было мало по малу уклоняться отъ искусства древне-христіанскаго, хотя и не могло вдругъ порвать съ нимъ всякую связь. Наивный лепеть древне-христіанскаго символизма начинаеть уступать мёсто историческому воззрёнію, высшій идеаль искусства полагается не въ прелести и граціозности формы, но въ достоинствъ виутренняго выраженія; искусство должно выражать христіанскія иден и соотвётственно ихъ високому значенію оно должно отличаться возвышеннымъ характеромъ: и типы, и вомпозиціи должны находиться въ полномъ согласіи съ христіанскою догмою; отсюда нёвоторые сцеціалисты называють византійское искусство "догматическимь". Прежде всего выработываеть вызантійское искусство определенный типъ Спасителя, съ воторымъ мы имфли уже случай отчасти повнавомиться выше. "Художественный стиль, приводимъ соображенія Бэйе, до IV в. отличался близостью въ природів, простотою и непринужденностію положеній; съ IV в. эти прелестныя качества начинають исчезать; искусство признаеть неумъстною эту простоту и избърдеть ед, какъ несоотвътствующей достоинству священных изображеній. Изображеніе І. Христа, не отделяющагося отъ овружающей Его толны, смешивающагося съ нею, считается слишкомъ вульгарнымъ, низменнымъ. Онъ есть царь, и искусство должно выразить это. Писатели византійской эпохи дають примірь этихь матеріальныхъ сближеній между царствомъ Божественнымъ и царствомъ человъческимъ. Евсевій въ похвальномъ словъ импер. Константину представляеть Бога, царя небеснаго, въ идеали-

зированномъ образъ царя земного. "Небо служитъ ему престоломъ, земля подножіемъ, небесныя воинства окружаютъ Его, небесныя силы дориносять Его; они видять въ Немъ своего главу, учителя, царя (Похв. К. гл. 1-2)... Точно тавже и христіанское искусство отсель усвояеть І. Христу блестящія одежды, величественный и внушительный видь; голову Его укращаетъ особеннымъ крестообразнымъ съ драгоцвиными вамнями нимбомъ. І. Христосъ не смвшивается толною; Онъ долженъ быть всегда легво по Своимъ отличительнымъ признавамъ. Его мъсто на тронъ, на тронъ византійскомъ, блестящемъ волотомъ и драгоценными вамнями. Онъ сповоенъ, безстрастенъ, господствуетъ надъ всёмъ міромъ и благословляетъ его царскимъ жестомъ. Но этому монарху нуженъ придворный штать; и воть художникъ изображаеть ангеловъ, воторые напоминають человычество, но не принадлежать въ нему, и которые составляють посредство между небомъ и землею. Для того, чтобы образовать этотъ типъ ангеловъ, онъ заимствуеть и вкоторые аттрибуты у языческих геніевь, у Викторіи; но его созданіе отличается истинною оригинальностію. Византійскій ангель своимъ правильнымъ прасивымъ лицомъ, длинными волосами, уврашенными тороками, бълыми одеждами, іератическою позою производить на душу сильное впечативніе. Здёсь можно встати констатировать, -- насколько тъсна связь между искусствомъ и религіозною литературою. Въ эпоху созданія этого новаго типа распространились сочиненія, приписываемыя Діонисію Ареопагиту, гдъ точно указана небесная ісрархія <sup>1</sup>). Византійское искусство выработало также и величавый типъ Богоматери, удержанный повсюду въ средніе віка, а на православномъ востокі отчасти до настоящаго времени. Богоматерь-парица неба и земли, хотя и не имъетъ на главъ царской короны; ея красота-красота выраженія высоваго духа; тронъ царскій-ея обычное м'єсто; роскошныя, украшенныя драгоцонными украшеніями, одежды, обычнаго византійскаго повроя, багряныя царскія туфли, составляють обычную принадлежность этого типа. Создание ти-

<sup>1)</sup> Bayet, Recherches pour servir à l'hist, de la peinture p. 54—55. Paris. 1879.

повъ и композицій на темы ветхаго и новаго завёта, исторін церкви, композицій нравоучительных и догматических -огромивника заслуга византійских художниковъ. Наглядное подтверждение тому представляють какъ разсвянные повсюду византійскіе памятники, такъ и поздне-греческій иконописный подливникъ, въ которомъ собраны византійскія иконографическія преданія, хотя и получившія иной видъ, ко времени составленія подлинника, впрочемъ легво распознаваемыя при помощи наличныхъ памятниковъ. Въ пълой общирной исторін искусствъ востова и запада невозможно указать не другой эпохи, ни искусства вакой либо другой націн, которыя бы могли стать рядомъ съ Византією по отношенію въ широтъ художественных задачь и многосложной работь ихъ выполненія. И это не только по отношенію въ созданію типовъ и композицій, но и по отношонію въ техникі: здісь мы видимъ блестящую мозанку, изящную миніатюру, скульштуру въ широкомъ значения этого слова, особенно же резьбу по слоновой кости и дереву, провзводство металлическихъ издёлій, драгоцённую перегородчатую эмаль, энваустику, фреску и проч. Такъ, теній Византіи, подъ ближайшимъ воздійствіемъ христіанства, столь широко охватившаго византійскую жизнь, изъ амальтамы искусствъ востова и запада создаль новое вызантійское искусство. Следующее обозрение памятниковъ покажетъ намъ существенныя черты иконографическихъ типовъ, композицій и стили; но предварительно мы должны замётить, что всю исторію византійскаго искусства нельзя разсматривать, какъ одинъ неподвижный моменть, и всю совокупность византійскихъ памятниковъ невозможно подвесть подъ одну общую характеристику ни по отношенію къ стилю, ни по отношенію къ иконографіи. Искусство это имбеть свою исторію и особие періоды — зачаточный, періодъ полнаго развитія и упадка и соотвътственно тому одни изъ византійскихъ памятниковъ отражають въ себе еще не сполна привнаки этого стиля, другіе представляють его во всемь блескі развитія, въ третьихъ обнаруживается и недостатокъ творчества, и техническая неумблость, и недостатовъ вкуса. Эти-то последніе, до очень недавняго времени и служили главнымъ матеріаломъ. на которомъ историки искусства основывали свою характери-

стику византійскаго искусства вообще; и понятно, что такая карактеристика не могла быть върною. Уже съ IV въка въиконографіи и искусстві, особенно на востокі, обнаруживается замітное тяготініе въ опреділенной установкі типовъ, вомповицій, дранировокъ, обстановки; но эта наклонность не есть синонимъ монотоннаго однообразія. Древивишія произведенія византійскаго художества носять на себ'в ясные следы художественной свободы и разнообразія. Одна и таже личность съ ея обычными для испусства художественными определеніями представляется не совсёмь одинаковою въ творческомъ воображении различныхъ художнивовъ. Такъ напр. во всёхъ изображеніяхъ Спасителя, Богоматери, апостоловъ V — VI в. мы узнаемъ изображаемыхъ лицъ, но въ то же время мы отличаемъ здёсь ясно произведенія разныхъ художниковъ. Такое разнообразіе представлялось возможнымъ при томъ единственномъ условін, если двятельность художника не была стеснена тою безпощадною традицією, воторая, установивъ строгія и неизмінныя нормы въ искусствъ, исключаетъ собою всякое проявление художественной индивидуальности. Когда художникъ рабски следуетъ за преданіемъ, то онъ является копінстомъ, когда же онъ свободно творить, то вводить въ свое произведение элементъ личный и следов. вводить разнообразіе въ искусство. Этимъто художественнымь разнообразіемь и отличаются древнъйшія произведенія византійскаго искусства. Въ красотв типовъ и харантеръ моделлировки, въ свободъ контуровъ, въ олицетвореніяхъ предметовъ природы и отвлеченныхъ понятій здёсь проглядывають еще ясные слёды искусства античнаго; но богословская идея видимо уже овладъваеть художникомъ и налагаетъ печать на его произведеніе, сообщализображаемымъ лицамъ и событіямъ внушительную важность, величіе и точность, требуемую самою идеею, которая положена въ основу ихъ. Природа изображеній все еще не забыта; въ изображеніяхъ видно близкое подобіе человіческагоорганизма. Иное дъло въ эпоху упадва: природа почти совсвиъ забыта или поглощена принципомъ богословскимъ. Художникъ-богословъ перенесъ центръ тяжести, въ область религіозно-правственных отношеній и поставиль себь цыль

дидавтическую. Онъ обращаетъ главное вниманіе на голову изображаемаго лица. Нравственною, а не физическою красотою художнивъ эпохи упадка хотель вліять на врителя. Его идеалы-подвижники, пребывающіе въ молитві, продолжительномъ ноств и бавнін; ихъ строгая подвижническая мораль полагала отпечатокъ на ихъ лицахъ, поэтому и въ произведеніямъ византійсваго художества эпохи упадка, лица изображаемыхъ святыхъ постепенно становятся сухими и тощими. Главнымъ украшениемъ этихъ лицъ, въ отличие отъ античныхъ моложавыхъ и безбородыхъ фигуръ, является борода, какъ символъ правственной зрёлости. Положение лица изображаемаго являлось условнымъ; фигура длинною и тощею, руки вялыми, черты лица выражали мрачную угрюмость: большіе глаза, покрытый морщинами лобь, узкій нось сь двумя глубокими бороздами по сторонамъ, оранжевый или праснокоричневый цвыть лица, все это довольно распространенныя черты (хотя не безъ исключеній) византійскаго искусства въ эпоху его упадка. Драпировка изображеній въ византійскомъ искусстві всегда самая тщательная: фонъ по преимуществу волотой-символь небесной славы, складки одеждъ на первыхъ порахъ естественны, а въ эпоху упадка расчитаны съ удивительною точностію; одежда неріздко проложена золотомъ. Голову святого всегда окружаетъ нимбъ, голову Спасителя нимбъ врестообразный. Иногда вся фитура І. Христа окружена ореоломъ. Каждая фигура имбетъ соответствующую подпись, сделанную въ вертивальномъ направленіи: значение ея, какъ понятно само собою, должно было постепенно усиливаться вмёстё съ упадкомъ индивидуальности въ изображеніяхъ святыхъ.

Переходя въ обозрвнію памятнивовъ византійской иконографін и искусства, мы прежде всего должны остановиться на мозанкахъ Равенны. Нигде, даже въ самомъ Риме, обильно снабженномъ памятниками восточнаго искусства, нельзя найти такого богатства и полноты мозаическихъ произведеній, какъ въ Равениъ: въ равенискихъ мозаикахъ данъ обильный матеріаль для характеристики этого искусства въ теченіи цёлыхъ двухъ стольтій; здысь возможно прослыдить и постепенный переходъ въ искусствъ отъ періода древне-христіанскаго въ

византійскому (V в.) и полный равцейть византійской мозанки въ VI въкъ. Неоднократно уже дълались попытки ихъ ученаго изданія и обследованія въ известныхъ трудахъ Чіампини, Гарруччи, Рана, Ж. П. Рихтера, Бейе и Диля; но было бы полезно и новое изданіе и обследованіе ихъ, особенно со стороны русскихъ византинистовъ. Равенна, незначительный городокъ римской имперіи, въ началъ У в., вследствіе движенія къ Риму варваровъ, стала императорскою резиденцією. Здёсь жили импер. Гонорій, Плавидій, Валентиніанъ III и его мать Галла Плавида; Ромуль Августь, Одоакръ и Өеодорихъ остготскій; а затымь, благодаря завоеваніямъ Велизарія, Равенна вошла въ составъ византійской имперіи. Но уже и ранве того, на первыхъ же порахъ своего возвышенія, Равенна стояла близко въ Византіи: епископы Равенны уже давно тяготёли въ востоку, а во времена Өеодориха уже окрвиъ равенискій экзархать. Вивств съ экзархами и весь церковный клиръ и монашество стояли на сторонъ Византіи. Церковный обрядъ здёсь быль гречесвій, а отсюда дегко понять, почему и произведенія тогдашняго равеннскаго искусства имёли византійскій характерь: номимо высовихъ преимуществъ Византіи въ этомъ отношеніи и ея громкой славы повсюду, къ этому именно искусству свлоняло Равенну и конфессіональное родство. Своимъ политическимъ и культурнымъ возвышениемъ Равенна обязана главнымъ образомъ Галав Плавидь, Осодориху и Юстиніану. Вмёстё съ тёмъ каждое изъ этихъ царствованій подарило намъ памятники мозаикъ, по которымъ возможно судить о направленіи равеннскаго искусства въ V и VI вв. и о степени его близости къ искусству византійскому.

Ко времени Галлы Плавиды относятся мозаиви ватолическаго ваптистерія. Мозаиви эти исполнены по распоряженію епископа равеннскаго Неона (425—430 г.), какъ это видно изъ эпиграммы Агнелла, автора сочиненія о жизни равеннскихъ епископовъ. Содержаніе мозаивъ опредёляется назначеніемъ самаго зданія: зданіе это—врещальня, съ необходимымъ для врещенія бассейномъ посрединѣ; отсюда и мозаиви его представляютъ лицъ и событія, имъющія близкое отношеніе въ этому таинству. Въ вругломъ медальонъ вупола

надъ пентромъ крещальнаго резервуара помѣщено прекрасное мозанческое изображение врещения Спасителя въ Горданъ (рис. 47). І. Христосъ обнаженный стоить въ водё; съ правой стороны Его на береговой скалё — Іоаннъ Креститель: правая рука его простерта надъ главою Спасителя 1), въ жъвой онъ держить вресть — символь христіанства. Сверху надъ главою І. Христа паритъ голубь-символъ Святаго Духа. Съ лъвой стороны выступаетъ изъ воды бородатый мужъ, олицетворяющій Іорданъ, съ подписью IORD..., съ

тростникомъ въ левой руке н съ покрываломъ. Всв ука--товрикто идугифист вынив ся полною художественностію, натуральною постановвою и изяществомъ моделлировки и контуровъ. Но античный характеръ фигуръ Спасителя и Іоанна Крестителя носить на себв уже нвкоторый отпечатокъ христіансваго идеальнаго возэрвнія того времени. Длинные волосы ихъ локонами палаютъ на плечи, подбородки и щеки



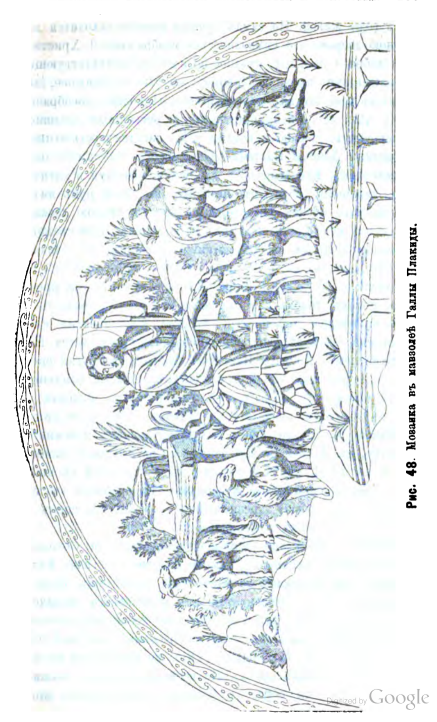
Рис. 47. Мозанка равеннскаго ваптистерія.

обрамлены бородами; выражение лицъ спокойное, величественное и серьозное. Все это уже значительно отличаеть изображение крещения отъ изображений того же события въ древне-христіанской скульптурів и фрескахь и приближаеть его въ византійскому типу изображенія крещенія І. Христа. Вокругъ этого изображенія и нісколько ниже его въ стінахъ купола изображены 12 апостоловъ въ туникахъ и съ вънками въ рукахъ: они представлены здёсь въ одномъ изъ трудныхъ

<sup>1)</sup> Чашка, изъ которой онъ льетъ воду на главу Спасителя, здёсь представляется неумъстною, такъ какъ, очевидно, вдея художника предполагаеть врещение чревъ погружение. Притомъ она является непонятнымъ исключеніемъ въ ряду другахъ древнахъ изображеній крещенія (чревъ погруженіе). По всему віроятію, она составляєть позднюю прибавку, явившуюся подъ вліяніемъ католической практики крещенія.

для художника моментовъ---въ движеніи. Однавоже, художнивъ довольно удачно преодольль трудности этого момента: всь апостолы идуть спокойно и притомъ отличаются индивидуальными чертами въ лицахъ. Волосы ихъ короткіе; намбовъ нътъ; отдълены одинъ отъ другого растеніями, образующими сегменты вруга, и занавъсами, падающими сверху. Нъсколько ниже апостоловъ изображены престолы въ числъ четырехъ съ четырьмя лежащими на нихъ евангеліями, и между ними четыре трона съ подушками и крестами (этимасія) — символы славы Христа. Еще ниже изображены волюты и растительные побъги, исполненные золотомъ по синему фону; наконецъ, между окнами расположены ленныя изображенія пророковъ съ внигами, свитвами и благословляющими десницами. Тавимъ образомъ, въ целомъ изображения эти въ лице I. Христа, прорововъ и апостоловъ представляютъ торжествующую церковь Христову.

Къ той же первоначальной эпохъ равенискаго искусства относятся мозаики вз усыпальниць Галлы Илакиды. Своимъ внутреннимъ видомъ усмпальница эта напоминаетъ подземныя мъста собраній древнихъ христіанъ: внизу въ нишахъ расположены украшенные скульптурою саркофаги, какъ въ катакомбахъ; стъны украшены мозаиками, которыя своимъ полусимволическимъ характеромъ также перепосять имсль наблюдателя въ первые въка христіанства. Сводъ этого зданія представляеть собою небо, усёянное звёздами, съ четвероконечнымъ врестомъ въ срединв и символами Евангелистовъ по краямъ. Въ люнетахъ ниже купола между окнами представлены на зеленомъ лугу апостолы: ихъ отдёляють другь отъ друга группы изъ сосудовъ съ водою, стоящихъ между двумя голубями. Типы апостоловъ, драпировка ихъ, жестикуляціи отличаются непринужденностію; это люди, проникнутые высшимъ вдохновеніемъ, люди убъжденія, съ ясно сознанными идеалами. Въ числъ ихъ апостолъ Петръ изображенъ съ ключемъ въ лѣвой рукъ: если эта подробность не составляеть поздней прибавки, то мы имъемъ здъсь древнъйшій примъръ такого изображенія. Въ боковыхъ люнетахъ представлены два источника, изъ которыхъ къ каждому подходять по два оленя, символы христіанскихь душь, жажду-



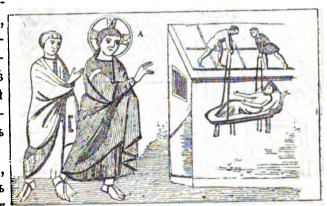
щихъ воды живой. Но самая лучшая мозаика находится надъ. входною дверью: это символическое изображение I. Христа въ видъ добраго пастыря, сходное по идеъ съ соотвътствующими изображеніями эпохи катакомбъ, но уже получившее, подъ вліяніемъ христіанскаго міровоззрѣнія, нѣсколько своеобразную форму (рис. 48). Сцена представляеть роскошный данишафтъ съ деревьями, травою и горами; здёсь насутся шесть агицевъ; въ срединъ Добрый Пастырь: Онъ сидить на камнъ, одътъ въ далматикъ, Его голова съ длинными волосами и античноелицо украшены золотымъ нимбомъ; въ лъвой рукъ вивстопастушескаго посоха Онъ держитъ крестъ; правою ласкаетъ одного изъ шести окружающихъ Его агицевъ. Если сравнимъ это изображение съ изображениями катакомбъ, то увидимъ, что оно носить на себъ совершенно ясные слъды иногопониманія этого сюжета. Добрый Пастырь держить уже вресть, но не посохъ, голова Его окружена сіяніемъ, одежда указываеть на высшее достоинство: простая идиллическая сцена переведена здёсь въ возвышенное созданіе христіанства. Надъ изображеніемъ Добраго Пастыря изображена другая сцена: жельзная рышетка; подъ нею костерь, объятый пламенемь; справа быстро приближается въ этой решетве мужская фигура съ золотымъ крестомъ на правомъ плечъ и съ внигою въ лівой рукі: это одинь изъ христіанскихъ мученивовъ, въроятно, св. Лаврентій, замученный на раскаленной рышеткы; вресть на плечь, книга и четыре книги евангелій въ шкапь суть символы испов'яданія мучениковъ. Изображеніе это принадлежить въ числу древнъйшихъ изображеній сценъ изъжизни христіанскихъ мучениковъ.

Мозаики Аріанскаго ваптистерія (Магіа ін Cosmedin) какъ по своей компановкъ, такъ и вообще по стилю близко подходять къ мозаикамъ католическаго ваптистерія: сходство содержанія легко объясняется изъ одинаковаго назначенія того и другого памятника: это такая же крещальня, а потому и мозаики представляютъ тоже изображеніе крещенія Спасителя (типъ І. Х. безбородый), тъхъ же апостоловъ съ вънками, въ сегментахъ круга. По всей въроятности мозаистъ принялъ здъсь за образецъ мозаики католическаго ваптистерія; или же оба они слъдовали одному недошедшему до

насъ образцу. Однакожъ, если справедливо первое, то онъ слъдовалъ не рабски за своимъ прототипомъ и допустилъ въ деталяхъ кое-какія уклоненія.

Болье важное значение въ истории византийскаго искусства и иконографии имъютъ мозаики равениской церкви Аполинарія Новаю (постр. при Өеодорихъ и въ 553—566 передана православнымъ). Составляя работу мастеровъ отчасти времени Өеодориха, отчасти Юстиніана мозаики эти своею численностію превосходять все, что мы имъемъ въ этомъ родъ отъ предшествовавшаго времени: онъ тянутся по объимъ сторонамъ средняго нефа и представляють 26 изображеній изъ библейской исторіи и 32 фигуры святыхъ между окнами и поверхъ оконъ. Рядъ изображеній начинается у входной

двери съ лѣвой стороны,
гянется затѣмъ по алтарной стѣнѣ
и по правой
сторонѣ нефа. Выборъ
изображеній
показываетъ,
что мозаисть
нмѣлъ въвиду



представить рис. 49. Мозанка въ церкви Аполлинарія Новаго.

славу І. Христа, а потому избираль изъ евангельской исторіи тѣ событія, которыя ближе подходили къ его цѣли, и располагаль ихъ не въ хронологическомъ порядкѣ, но опять сообразно съ намѣченною имъ идеею. Содержаніе изображеній составляють: ученіе І. Христа, Его чудеса, отдѣльныя событія изъ исторіи Его страданій и воскресенія. Въ частности въ порядкѣ размѣщенія изображеній мы видимъ здѣсь: исцѣленіе разслабленнаго (рис. 49), исцѣленіе бѣсноватаго, исцѣленіе второго разслабленнаго, отдѣленіе овецъ отъ козлищъ, лепту вдовицы, мытаря и фирисея, воскрешеніе Лазаря, бесѣду съ самарянкою, бесѣду съ грѣшницею,

исцёленіе двухъ слёпыхъ, чудесный ловъ рыбы, насыщеніе народа и собраніе остатковъ (хлёба и рыбы). Компановка иконографическихъ сюжетовъ, типы и одежды, особенно моложавый типъ Спасителя въ тунивъ указываютъ еще на живучесть первоначальныхъ преданій христіанскаго искусства. Слёдующій отдёлъ, заключающій въ себъ изображенія событій страданія и воскресенія І. Христа, представляетъ болёе самобытныхъ христіанскихъ чертъ, чёмъ первый: типъ Спасителя — мужественный, почти всё фигуры бородатыя, въ

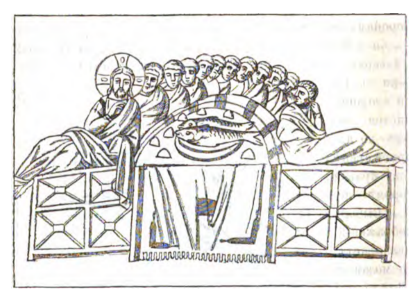


Рис. 50. Мозанка Аполинарія Новаго.

величавыхъ позахъ, съ сосредоточеннымъ выраженіемъ въ лицъ. Явленіе это не есть слъдствіе разновременнаго происхожденія тъхъ и другихъ мозаикъ, такъ вакъ исторія искусства представляетъ не мало примъровъ, гдъ тъ и другія
формы и типы стоятъ рядомъ на одномъ и томъ же памятникъ и относятся въ одному и тому же времени. Это явленіе переходной эпохи: типы и сюжеты первыхъ въковъ христіанства еще не изгладились изъ памяти художниковъ, въ
то же время народилось не мало и новыхъ, получившихъ
свое начало не въ античномъ искусствъ, но уже на самобытной почвъ христіанства. Порядокъ изображеній во вто-

ромъ отдълъ хронологическій; всъхъ изображеній 13: тайная вечеря въ переводъ историческомъ, въ видъ стола съ возлежащими за нимъ І. Христомъ и учениками (рис. 50); І. Христосъ

въ Геосиманіи (рис. 51) и лобзаніе Іуды (рис. 52); взятіе Спасителя въ Геосиманскомъ саду; Христосъ на судв у первосвященника; предсказаніе І. Христа объ отреченіи ап. Петра (рис. 53) и отреченіе ап. Петра (рис. 54); раскаяніе Іуды; Христосъ предъ Пилатомъ; путь въ Голгоов (рис. 55); муроносицы и ангелъ у гроба Спасителя; І. Христосъ съ двуия ученивами на пути въ Эммаусъ и явленіе І. Христа одиннадцати ученикамъ при запертыхъ дверяхъ. Въ цёльной исторіи страданій Спастителя, какъ видно, опущенъ существенно важный моменть распятія. Типъ этого изображенія быль еще не выработанъ BR SHOXA мозаиста; вводить же его вновь мозаисть не инфлъ настойчивыхъ побужденій, такъ какъ изображеніе распятія вносило бы замётный разладъ

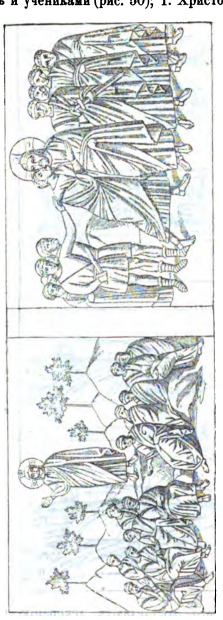
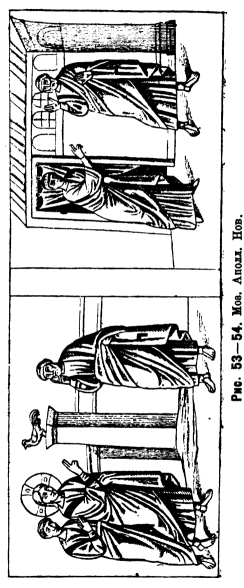


Рис. 51-52. Мозанка въ ц. Аполлипарія Новаго въ Равепий.

въ его основную мысль о величіи І. Христа. Эти изображенія слідують одно за другимъ не непрерывно, но разділены ку-

полообразными орнаментами; ниже ихъ человъческія фигуры со свитками, одътыя въ туниви и иматіи на подобіе апостоловь, а надъ окнами и въ конхъ помъщено около 128 голу-



бей, которые имфють декоративное значение. или же, быть можеть, какъ догадывается Рихтеръ, символически укавывають на местный равеннскій обычай избирать епископовъ по укаванію голубей съ неба. Навонецъ, заслуживають зайсь особеннаговниманія, по грандіозности замысла. мозанки, изображающія двіпроцессін на ствнахъ средняго нефа и относящіяся, вёроятно, во времени Юстиніана: на однойствив-процессія изь 26 святыхъ мужей торжественно выступаеть съ винами въ рукахъ изъ воротъ города Равенны (гдъ вдали видвиъ даже царскій дворецъ) и направляется въ I. Христу, сидящему на тронв среди четырекъ ангеловъ съ жезлами. Зеленый лугъ и вішови футови в причиви олного святого отъ

другого, составляють декорацію картины. На другой стёнь процессія изъ 22 святыхъ дъвъ, также съ вънками, выступаеть изъ равеннской гавани по направленію къ

сидящей на тронѣ Богоматери съ Младенцемъ, предъ Которими стоятъ волхви. Какъ первое, такъ и второе изображенія процессій повреждени. Стиль ихъ отличается большею изисканностію и необыкновенною тщательностію въ отдѣлкѣ даже мельчайшихъ деталей. Въ то же время всѣ фигуры обнаруживаютъ недостатокъ движенія, положеніе ногъ и корпуса не отвѣчаетъ намѣренію художника — заставить эти фигуры двигаться, и въ чертакъ лица не замѣтно индивидуальности.

Указанные памятники равенискихъ мозаикъ даютъ еще понять, что здёсь характеръ византійскаго искусства и ико-

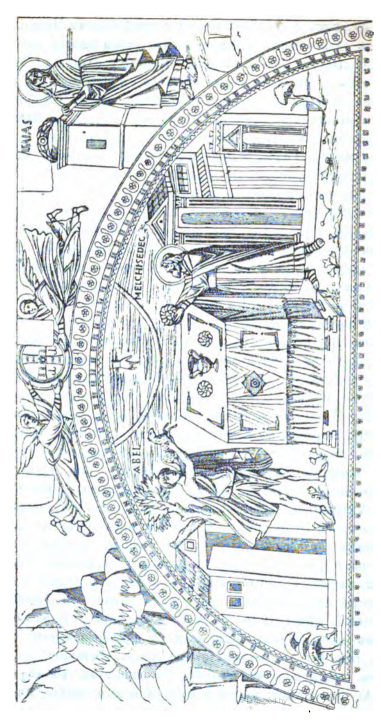


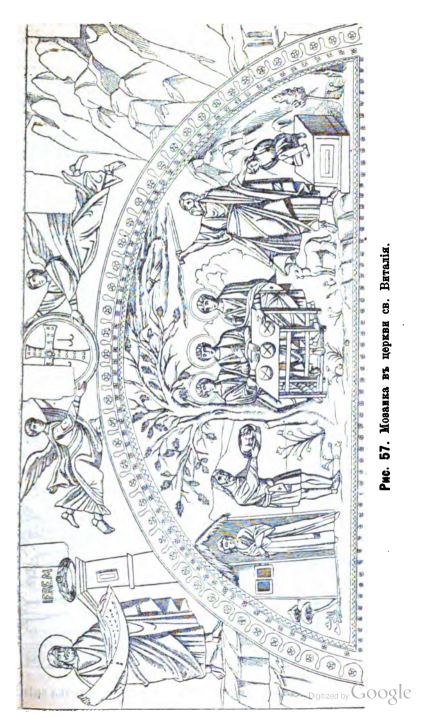
Рис. 55. Мов. Аполл. Нов.

нографіи не вполев установился, и среди многочисленных признаковъ несомнённо византійскаго характера по мёстамъ проглядываютъ черты, почти сполна перенесенныя сюда изъ искусства первопачальнаго христіанскаго. Къ VI-му столітію періодъ такого колебанія проходитъ и нормы, отличающія знантійское искусство отъ древне-христіанскаго и всякаго пругого, устанавливаются полніве и опреділенніве. Цільнымъ с блестящимъ памятникомъ мозаикъ этого времени служать созаиви въ церкви св. Виталія равеннскаго (524—534). Мо-

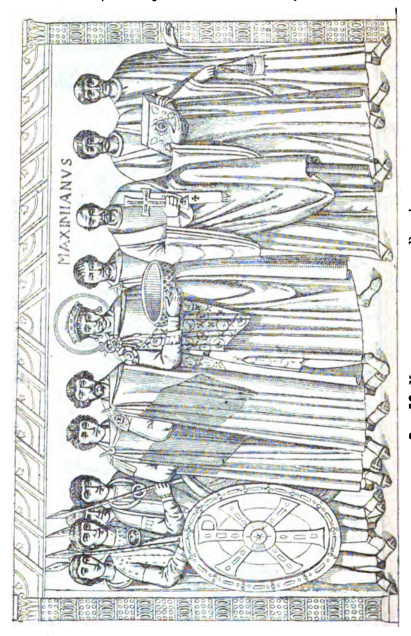
ванви эти расположены здёсь по стёнамъ и сводамъ алтаря. Въ нижнемъ ряду алтарныхъ стънъ помъщены изображенія изъ ветх. завёта, въ верхнемъ-новозавётныя. Чтобы яснье представить себь расположение этихъ мозанкъ, нужно припомнить, что алтарь храма св. Виталія, точнее его апсида, имъетъ форму многогранника, и изображенія, о которыхъ мы сейчась будемъ говорить, находятся въ двухъ граняхъ, прилегающихъ къ центральной восточной грани. Съ той и другой стороны находится по одной центральной группъ изображеній и по ніскольку побочныхъ. Расположеніе ихъ тамъ и здёсь одинавово: тамъ и здёсь центральныя группы обрамлены полуциркульными арками, пяты которыхъ стянуты прямыми линіями, образующими опору для изображеній; тамъ и здёсь-надъ центромъ арки помещается по два ангела, поддерживающіе вресты въ медальонахъ, - пріемъ весьма распространенный въ византійскихъ монументальныхъ живописяхъ; для примъра укажемъ на мозаику Аполлинарія во мозаиву Софіи въ Константинопол'в (сходныя рамы) и мозаику преображенія—синайскую (рама и ангелы). Пріемъ этоть стоить въ полной гармоніи съ общею наклонностію византійскаго искусства въ полуциркульнымъ формамъ, проявляющеюся въ устройствъ арокъ, куполовъ, оконъ и проч. - Содержаніе этихъ группъ и побочныхъ изображеній заимствовано, какъ мы свазали, изъ ветхаго завёта. Въ центре первой группы (рис. 56) помъщенъ столъ, покрытый бълымъ покровомъ съ пурпуровою каймою; на столѣ-сосудъ и по сторонамъ его два хатоа. Столъ этотъ, повидимому, представляетъ копію христіанскаго престола; по сторонамъ его-Авель и Мельхиседенъ приносять дары Богу: Авель-агица, а Мельхиседевъ-хлёбъ; позади ихъ-палаты и деревья. Присутствіе Бога мозаисть отметиль обычными способоми посредствоми неба: исходящей съ синева неба оживлена красноватыми и бълыми облаками и окаймлена золотою каймою. Главныя фигуры Авеля и Мельхиседева представляють особый художественно-историческій интересъ. Авель представленъ, по обычаю, пастухомъ, какимъ онъ являлся всегда на памятнивахъ древности, съ ягненвомъ въ рукахъ, на чреслахъ его накинута звъриная шкура, почти совершенно

вая же, какъ и въ вативанскомъ кодексъ Козьмы Индикоплова; съ лъваго плеча опускается пурпуровая мантія, которую носили пастухи только въ торжественныхъ случаяхъ. Мельхиседень по другую сторону престола-изображень въ видъ старца съ хлёбомъ въ рукахъ: нижняя одежда его бёлаго цвъта перетянута поясомъ, по подолу обрамлена каймою, рукава съ поручами. Сверху на него навинута пурпуровая мантія. Голова окружена нимбомъ. На ногахъ сандаліи. Въ такомъ именно костюмъ представляется изображение Мельхиселека на памятникахъ византійскихъ. Въ соотв'ятствіи съ картиною — на другой стёнё алтаря въ такой же рам' представлена Св. Троица (рис. 57). Подъ тенистымъ деревомъ поставленъ столъ съ тремя хлёбами. За столомъ сидятъ три лица: головы ихъ въ золотыхъ нимбахъ; одёты они въ хитоны и иматіи, но замічательно, что ни одно изъ этихъ лицъ не имбетъ крыльевъ.... Съ левой стороны-Авраамъ, одетый въ опоясанный хитонъ, подносить къ столу на блюде пельнаго тельца. Позади его стоить Сарра съ приложенною въ щевъ правою рукою. Въ цъломъ композиція эта есть не что иное, какъ повторение уже прежде выработанной картины. Рядомъ съ этою сценою-представлена еще сцена принесенія въ жертву Исаака по извъстному способу (жертвенникъ, Исаакъ, агнецъ, Авраамъ съ ножомъ, рука изъ облаковъ). Очевидно, сцена эта не имъетъ тъсной хронологической связи съ сценою угощенія трехъ страннивовъ. Событія эти произошли въ разное время. Однакожъ, если они явились въ нашей мозаикъ рядомъ одно подлъ другаго, то это вовсе не составляетъ ошибки со стороны мозаиста. Дъло въ томъ, что задача мозаиста заключается зайсь не въ точномъ воспроизведении историческихъ событій, но въ высшей идев, именно: онъ желалъ выразить мысль объ искупленіи рода человеческаго. Жертвы Авеля, Мельхиседева и Авраама суть прообразы жертвы І. Христа (Евр. XI. VII); и для этой цёли онъ отмёчаетъ наиболъе рельефныя, хотя бы и разновременныя событія, лишь бы они выражали его мысль. Ветхозав. событія здёсь важны не сами по себе, но призваны на служеніе идев новозавътной; чудеса и событія новаго завъта имбють важность опять главнымъ образомъ по отношенію ихъ къ выс-





шей идећ; событія исторіи, сцены изъ жизни святыхъ и грѣшниковъ все это, по воззрѣнію византійскаго художника богослова



суть отдъльныя проявленія высшей идец. Эта точка зрівнія на изображенія усвоена была и нашими русскими иконописцами.

Въ соответстви съ увазанными ветхозаветными изображеніями, расположены въ верхнемъ ряду алтарныхъ ствнъ мозаическія изображенія Евангелистовъ съ усвоенными имъ и въ настоящее время символами и книгами въ рукахъ. А завершеніемъ всёхъ этихъ мозаикъ служить апокалипсическій агнецъ, изображенный въ сводь, украшенный золотымъ нимбомъ, въ небесной голубой сферъ, усъянной серебряными звёздами. Онъ представленъ въ круге, поддерживаемомъ четырьмя ангелами, подобно тому, какъ въ древне-русскихъ церквахъ Спаситель въ куполь, и окруженномъ весьма изящными арабесками съ павлинами, птицами, рыбами, звёрями и сосудами. Этоть агнець составляеть средоточный пункть, въ которому относятся и ветхозавътныя жертвы, и пророчества, и писанія новозав'ятныхъ Евангелистовъ.

Оставляя въ сторонъ изображенія апостоловъ и святыхъ (Павелъ, Петръ, Андрей, Іаковъ, Филиппъ, Оома, Варфоломей, Іоаннъ, Іаковъ Алфеевъ, Симонъ, Оаддей и Матеей, Гервасій и Протасій) съ Спасителемъ посрединъ, отмътимъ еще двъ любопытныя процессіи на стънахъ храма при входъ въ алтарь: въ одной представленъ (рис. 58) императоръ Юстиніанъ въ діадим'в и нимб'в, въ хламид'в, украшенной золотомъ, съ сосудомъ въ рукахъ; рядомъ съ нимъ архіепископъ Максиміанъ съ врестомъ, въ сърой фелони; подлъ Максиміана-два діакона, изъ которыхъ одинъ несетъ украшенную золотомъ и смарагдами книгу, другой-кадило. Позади императора три министра въ хламидахъ, дале (влево отъ зрителя) дворцовая стража въ вооружении и съ щитомъ, на которомъ изображена золотая монограмма имени I. Христа. Въ соотвътствіи съ этою процессіею мужчинъ на другой сторонъ помъщена процессія женщинъ (рис. 59). Въ срединъ ея выдъляется императрица въ діадимъ съ нимбомъ, въ хламидь, съ сосудомъ въ рукахъ; съ правой стороны ея два придворных в чиновнива въ хламидахъ; изъ нихъ одинъ отврываеть портьеру, изъ-за которой видень фонтань, съ левой стороны императрицы цёлый штать придворныхъ дамъ. Картина эта, по мивнію Ж. П. Рихтера, представляєть свободную художественную передачу древней легенды, которая гласить, что когда императрица Өеодора прибыла въ

церковь Св. Виталія, то явились сюда равеннскія дівицы съ тівмъ, чтобы окропить ее по обычаю святою водою, но, къ удивленію всівхъ присутствовавшихъ, въ то время, когда діввицы подняли полотняное покрывало, прикрывавшее сосудъ съ водою, вспорхнулъ отсюда голубь и такимъ образомъ окронилъ императрицу движеніемъ своихъ крыльевъ. Обів процес-



Рис. 59. Мов. въ ц. св. Виталія.

сіи эти прямо указывають на торжественную церемонію освященія церкви святого Виталія, при которой, въроятно, присутствовали императорь и императрица. Общимъ средоточіемъ для той или другой служить образъ Спасителя, сидящаго на земномъ шаръ; у ногъ Его текутъ четыре ръки, по сторонамъ два ангела съ жезлами и два святыхъ: Виталій, которому Спаситель подаетъ вънецъ и епископъ Екклезій съ моделью храма въ рукахъ. Орнаментика изображенія І. Христа таже самая, что и въ указанныхъ выше ветхозавътныхъ изображеніяхъ; но съ прибавленіемъ вверху двухъ городовъ Іерусалима и Виелеема.

Важное вначеніе для исторіи византійскаго искусства могли бы им'єть мозаики церкви св. Аполлинарія во Флот'є (534—538 г.); но не вс'є он'є современны происхожденію самаго храма. Древн'єтішею мозанкою VI стол'єтія нужно при-

знать здёсь мозаику преображенія въ древнемъ полусимволическомъ переводів, помівшенную въ алтарной апсидів (рис. 60). Картина представляеть одинь изъ лучшихъ и роскошнівшихъ византійскихъ ландшафтовъ: цвітущій лугъ и деревья оживляють весьма значительное пространство алтарной апсиды: среди этого ландшафта выдівляется фигура епископа

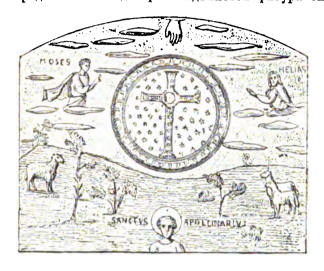


Рис. 60. Мозанка въ ц. св. Аполлинарія во Флотъ.

равенискаго Аполлинарія, въ фелони, омофоръ и нимбъ съ воздётыми для молитвы руками, съ надписью "sanctus Apollinarius"; у ногъ его представлены 10 агнцевъ-символы апостоловъ. Въ верхней части картины изображено преображеніе Господне: въ срединъ-въ кругломъ медальонъ, усъянномъ звіздами, вресть; въ центрі пресіченія балокъ креста небольшой медальонный образъ Спасителя; по сторонамъ поперечной балки греческія буквы а и ю; наверху продольной балки — монограмма "ιχθυς", внизу подпись "salus mundi". Крестъ овруженъ многочисленными звіздами. По сторонамъ креста Моисей и Илія, — первый въ видъ молодого человъка, второй въ видъ старца. Вверху рука изъ облаковъ-символъ соизволенія Бога Отца. Подъ крестомъ агица-символы апостоловъ Петра, Іакова и Іоанна. Надъ аркою 12 агидевъ, 4 символа Евангелистовъ и І. Христосъ въ медальонъ. Полусимволическая композиція этого изображенія и по указанію Агнелла, и по самому характеру своему, должна быть отнесена къ VI стольтію. Оставимъ въ сторонь равеннскія мозаики въ церквахъ евангелиста Іоанна и архіепископской капелль и по связи содержанія отмытимъ здысь мозаику преображенія съ монастырю святой Екатерины на Синайской горю.

Мозаика эта принадлежить къчислу весьма древнихъ, но къ сожалѣнію еще до сей поры мы не имѣемъ вѣрныкъсним-ковъ съ нея, которые бы давали возможность судить объ ея художественныхъ достоинствахъ. Всѣ иностранные и русскіе путешественники упоминають объ этомъ памятникѣ, но снимки



Рис. 61. Синайская моваика.

съ него предлагають или въ видѣ совершенно неясныхъ контуровъ, какъ это видимъ, напр., у Гарруччи (tav. 268), или искаженные произвольно художниками, какъ, напримѣръ, у Поливанова въ синайскомъ альбомѣ. Въ недавнее время памятникъ этотъ подвергнутъ новой оцѣнкѣ проф. Кондаковымъ, но и здѣсь опять нѣтъ точнаго снимка съ мозанкъ. Общій пріемъ размѣщенія изображеній въ данномъ пространствѣ и обстановки въ синайской мозаикѣ напоминаетъ такой же пріемъ мозаикъ Виталія равеннскаго: изображеніе помѣщено въ алтарной апсидѣ; обрамлено такимъ же полукругомъ, вверху такіе же два ангела, но въ повязкахъ и съ вѣнками въ рукахъ виѣсто вѣнцовъ; среди нихъ медальонъ съ крестомъ. Выше изображеніе Моисея въ двухъ видахъ:—снимаю-

щаго сандаліи и получающаго скрижали. Всѣ эти обстановочныя изображенія, по заключенію проф. Кондакова, передъланы уже вновь, но сопоставление ихъ съ равенискими мозанками заставляеть думать, что поправка произведена по древнему рисунку. Главное изображение преображения (рис. 61), къ которому всё указанныя выше относятся, какъ аксессуары, упальном вы своемы первоначальномы видь. Вы средины полувруга по золотому фону изображенъ овалъ (въ видъ яйца) и въ немъ І. Христосъ въ стоячемъ положеніи, съ благословляющею десницею, въ бъломъ иматіи, отороченномъ золотомъ, въ серебряномъ нимбъ, украшенномъ золотымъ крестомъ. По правую сторону Его пророкъ Илія въ виде зредаго мужа, въ длинной опоясанной одеждь, украшенной клавами; съ львой стороны пророкъ Моисей въ виде юноши въ плаще; тотъ и другой съ поднятыми десницами. Внизу подъ Спасителемъ изображенъ зеленый лугь безъ всякой горы, какъ бы следовало ожидать въ виду евангельскаго разсказа о преображеніи. На лугу, на одной плоскости съ ветховав'єтными пророками, разм'ящены три апостола, свид'ятели преображенія. Сравнивая эту мозаику съ мозаикою преображенія въ равениской церкви Аполлинарія во Флоть, мы находимь въ нихъ, при нъкоторомъ сходствъ размъщенія фигуръ, коренное различіе: тамъ мъсто Спасителя занимаеть символическая фитура вреста, здёсь Спаситель, вакъ лицо историческое; тамъ Монсей и Илія представлены въ облавахъ, какъ небесные свидътели славы Христа, здёсь они низведены на землю; тамъ апостолы изображены въ виде трехъ и потомъ 10-ти агицевъ, здёсь мы видимъ прямыя изображенія ихъ. Принимая въ соображеніе эти черты различія, мы уб'вждаемся, что мозаика синайская составляеть въ хронологическомъ порядкъ явленіе болъе повднее по сравнению съ равеннскою, тамъ смътение прямыхъ формъ съ символическими, здёсь полное господство формъ историческихъ. Съ другой стороны и синайскому изображенію еще недостаеть некоторых подробностей, характеризующихъ иконографические типы VIII и IX вв. Прежде всего отмътимъ отсутствіе нимба у пророковъ и апостоловъ, нъкоторую подвижность фигуръ, смёлые контуры и индивидуаль. ность типовъ, въ противуположность однообразію фигуръ

позднёйшихъ. Признаки эти даютъ основаніе относить синайскую мозанку къ VI-VII въканъ. Тъми же чертами отмъчаются и медальонныя изображенія апостоловь, пророковь и двухъ святыхъ-Іоанна діакона и игумена Логина, обрамляющихъ кругомъ главную картину преображенія. Послів преображенія въ первви Аполлинарія во Флотъ, синайская мозанка представляетъ второй по древности обравецъ преображенія. Въ числё древнихъ монументальныхъ памятниковъ мы встръчаемъ этотъ сюжеть еще однажды въмозаикахъ церкви Нерея и Ахиллеса въ Римъ (795-816 г.). Затёмъ онъ повторяется нёсколько разъ въ миніатюрахъ греческихъ рукописей отъ IX до XII века, именно въ Евангелін Императорской публичной библіотеки (№ 21), словахъ Григорія Богослова (Пар. библ. № 510) и др. Сюжеть этотъ сполна быль выработань на востовъ и уже отсюда изръдва. быль переносимь въ западную иконографію. Въ этой-то византійской композиціи заключался основной мотивь для знаменитой вартины Рафаэля Санціо, находящейся теперь въвативанскомъ музеумв.

Близко въ равеннскимъ мозаикамъ по времени и поосновному характеру стиля и иконографіи стоять мозаики солунскія. Городъ, памятный въ исторіи славянскаго просвѣщенія, но давно уже утратившій славянскій обликъ, сохранилъ до нашихъ дней нѣсколько древнихъ храмовъ, давноуже превращенныхъ въ мусульманскія мечети, и въ нихъ иѣсколько мозаикъ. Еще и доселѣ крупные слѣды этихъ мозаикъ, хотя и сильно поврежденныхъ, остались въ двухъ солунскихъ храмахъ — св. Георгія и св. Софіи 1). Церковъ св. Георгія представляєтъ собою образецъ круглыхъ купольныхъ церквей, съ обширнымъ сводомъ. Нѣкоторые изъ старыхъ археологовъ полагали, что на первыхъ порахъ она была языческимъ храмомъ, превращеннымъ въ христіанскую церковьчрезъ присоединеніе алтарной апсиды; другіе утверждали,

<sup>1)</sup> Остатки мозаниъ христіанскихъ, въроятно, есть и въ другихъсолунскихъ мечетяхъ. По сообщеннымъ намъ не столь давно извъстіямъ, мозанки вновь найдены подъ извъстною базиликою св. Димитрія; но какой характеръ онь имъютъ, — неизвъстно. Ср. Ваует,
Весherches р. 92.

что апсида устроена одновременно съ корпусомъ храма, такъ какъ вирпичная кладка ихъ одинакова и что, следовательно, церковь эта никогда не была явыческимъ храмомъ. Впрочемъ, вопросъ этотъ все-таки досель не рышенъ. Во время реставраціи этого храма-мечети въ 1888 году м'естные археологи замічали, что кладка апсиды дійствительно отличается отъ владки корпуса зданія 1). Во всякомъ случав храмъ этотъ относится въ IV-V в.; его мозаиви, по отзыву Байе, спеціально обследовавшаго солунскія древности, относятся къ эпохъ, предшествующей эпохъ Юстиніана 2), а по мнънію Шнаазе и нъкоторыхъ другихъ--- къ эпохъ Константина Великаго. Весь куполь этого храма украшенъ мозаикою, видимою досель. Значительная часть ихъ, правда, уничтожена, и уцвлвышая часть не позволяеть съ точностію опредблить идею, выраженную первоначально въ мозанкахъ купола. Основываясь на сравненіяхъ, нужно полагать, что въ зенитъ свода находилось изображение Спасителя, теперь уже не существующее. Бэйе догадывается, не безъ основанія, что ниже Спасителя находились апостолы. Следующій затемъ (книзу) поясъ изображеній сохранился доселе. Въ восьми отделеніяхъ его находятся мозаическія группы, скомпанованныя такимъ образомъ (рис. 62): въ срединъ роскошный дворецъ, въ которомъ слились во едино элементы античной и византійской архитектуры, съ занав'всами, аркадами и изумрудными карнизами; въ центръ дворца-видно еще восьмичгользданіе; а по сторонамъ каждаго дворца по два святыхъ съ простертыми молитвенно дланями. Число всёхъ святыхъ 13; имена ихъ и время празднованія памяти означены въ греческихъ надписяхъ: Евкарпіонъ воинъ-місяца декабря, Романъ пресвитеръ, Даніилъ врачъ-мъсяца сентября, Козьма врачь-місяца сентября (Косиои істрой μηνί σεπτεμβρίω), Порфирій—въ августь, Онисифоръ воинъ въ августъ, Филимонъ любитель музыки въ мартъ, Левъ воинъ въ іюнъ, Өеринъ воинъ въ іюль, Филиппъ епископъ въ октябръ, Прискъ воинъ въ октябръ, Василискъ воинъ въ

<sup>1)</sup> Свёдёнія эта сообщены быле намъ русскимъ генеральнымъ консуловъ въ Солуни И. С. Ястребовывъ. Digitized by Google

<sup>2)</sup> Bayet, Recherches p. 85.

апрълъ, Ананія пресвитеръ въ январъ. Изъ числа этихъ святыхъ воины одъты сверхъ туникъ въ хламиды, украшенныя клавами и застегнутыя аграфами на правомъ плечъ; остальные—въ длинныя подобранныя фелони. Красота и изящество фигуръ, изящно драпирующіяся одежды, правильная постановка, спокойное и величавое выраженіе лицъ, роскошь и античная красота обстановки позволаютъ отнести эти мозаики къ IV—V в. Мозаики эти очень важны для исторіи православной иконографіи, въ частности для провърки на-

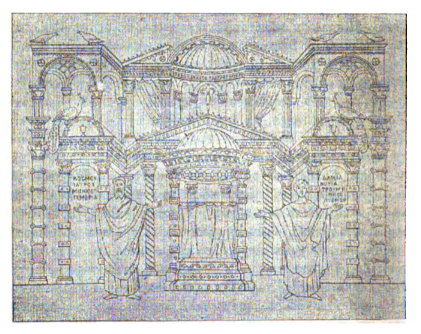


Рис. 62. Мованка въ ц. св. Георгія въ Солуни.

шихъ иконописныхъ подлинниковъ: сравненіе тѣхъ и другихъ дастъ возможность, по крайней мѣрѣ на нѣсколькихъ отдѣльныхъ примѣрахъ, опредѣлить отношеніе нашихъ подлинниковъ къ древнѣйшему иконографическому преданію, именно мозаики эти даютъ матеріалъ для уясненія не столько сходства, сколько отличій, по отношенію къ типамъ 1) и костюмировкѣ. Нѣкоторый матеріалъ доставляютъ онѣ и для

<sup>1)</sup> Напр. Козьма въ солун. моз. съ брадою, Даміанъ безъ брады въ греч. и русск. подл. оба имъють одинъ типъ—бородатый.

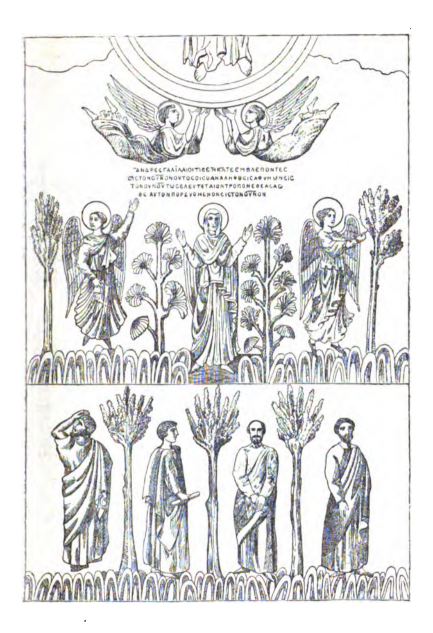


Рис. 63. Мованка ц. Софін въ Солуни.

исторіи православнаго м'всяцеслова.—Другой памятнивъ византійскихъ мозаикъ въ Солуни сохранился ез церкви Софіи. Храмъ этотъ, сходный по архитектурів съ Софіею констан-

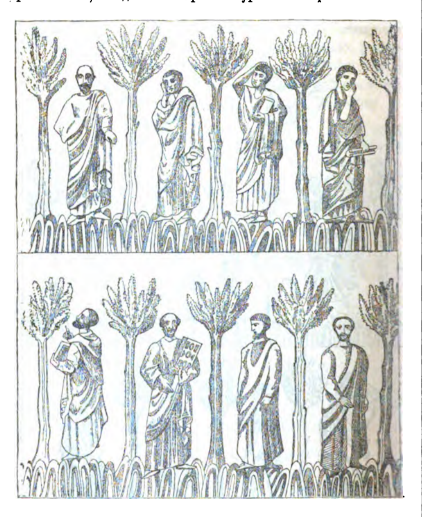


Рис. 64. Мов. ц. Софія въ Солуни.

тинопольскою, построенъ, по всему въроятію, въ VI въкъ 1): его мозаики относятся также къ VI или VII въку. Мозаики

<sup>1)</sup> Бейе указываеть въ алтарной апсидв надпись, въ которой встрвчается имя епископа Константина 549 — 582. Ваует Recherches р. 91.

сохранились въ куполъ храма 1) и выражають собою туже идею росписи купола, которой, какъ увидимъ впоследствіи, придерживались русскіе куложники. Въ пентръ купола изображенъ быль кругь, поддерживаемый мозаическими ангелами, а въ срединъ вруга Спаситель, возносящійся на небеса отъ изображенія Спасителя уцівлівли только ногъ и иматія. (рис. 63). Нісколько ниже этого изображенія— Богоматерь съ воздётыми руками (оранта) и по сторонамъ е я два ангела, изъ которыхъ одинъ лёвою рукою указываетъ вверхъ на Спасителя: мысль этого жеста здёсь же выражена греческою надписью: "ачбрес таккалог те вотпиать визкеточтес егс том опрамом.... Еще ниже въ барабанъ купола изображены двенадцать элостоловъ (рис. 64) съ внигами и свитками: нъкоторые изъ нихъ смотрять вверхъ, другіе сохраняють спокойное положеніе. Основная мысль этого изображенія ясна: картина представляетъ вознесение І. Христа на небо; ангель разъясняеть изумленнымь апостоламь, что I. Христосъ впоследствіи времени явится на вемлю во второй разъ. Пдея эта проходить и въ нашей древне-русской росписи куполовъ. Въ отношении художественномъ Тексье совершенно справедливо считаетъ эту мозаику однимъ изъ лучшихъ произведеній византійскаго искусства. Простое изящное выполнение рисунка, спокойныя, величавыя, монументальныя позы, ландшафтные аксессуары, въ тоже время возвышенность идеи, индивидуальность типовъ и выраженійсуть неоспоримия достоинства этой мозанки. Кром'в нея здёсь упълъли остатви мозанческаго изображенія Богоматери съ Младенцемъ въ сводъ средняго алтарнаго полувружія, а также мозаическія украшенія на стінахь вы виді квадратовь со вписанными внутри ихъ врестами, подписями (Χε βωηθη) и монограммами золотого, краснаго, зеленаго, вирпичнаго и чернаго цветовъ.

Н. Повровскій.

<sup>1).</sup> Онъ повреждены, а отчасти закрыты штукатуркою, такъ какъ храмъ служить мечетью.

## Проекты улучшенія въ нашемъ церковномъ управленія 1).

(Возстановленіе соборнаго начала въ русской дершви).

РИ РАЗРАВОТЕВ проекта предполагавшагеся преобразования духовнаго суда возбуждался вопрось о возстановленія соборнагоначала въ церковновъ управлении русской церкви. Въ особомъ проектв книги "предполагаемая реформа нерковнаго суда" изложены предуказанія на установленіе соборнаго суда въ русской церкви, въ качествъ висшей судебной инстанціи, для разскотрёнія дёль по жалобань на приговоры судебнаго отдёленія святьйшаго Синода, постановлению последнить въ качестве первой инстанцін. и для суда налъ членами и присутствующими святьйшаго Синода. Такинъ соборнинъ судомъ въ проекте представляется побщее собраніе членовъ Правительствующаго Синода и суднаго онаго отделенія съ присоединеніемъ определенняго числя опархівльних врхіереевь но очереди. Такое собраніе инспустся "соборомъ", въ немъ предсъдательствуеть первенствующій членъ святыйшаго Синода <sup>2</sup>). Въ проекта, который быль предложенъ коинтету его членамъ А. О. Лавровниъ, мисль о соборъ била выражена съ большею настойчивостію, ясностію и опреділенностію. Въ своемъ докладъ референтъ привелъ не только основниме мотивы этой мысли, но и полное ея развитіе. Выходя изъ ноложенія, что въ настоящее время святьйшій Синодъ есть посявдняя н высшая инстанція церковнаго суда для всей русской церкви, референть развиваль: "опыть последняго времени свидетельствуеть, что были недовольствующіеся судомъ святвішаго Синода, подавали

<sup>1) «</sup>Христ. Чтеніе» іюль—августь стр. 46—83.

<sup>2)</sup> Предпол. реформ. пер. суд. Вып. П, стр. 1320, § 26—27; ср. стр. 308, § 3—4, стр. 333, § 57.

просьбы на Высочайшее Иня. Просьбы эти изъ коминскій прошеній препровождаются въ святьйшій Синодъ, который и подвергаеть дело новому разсмотренію, т. е. судить самого себя, потому что вного исхода изъ этого положенія вътъ". Нынъ, при общемъ пересмотръ началъ церковнаго судоустройства, не излишникъ представляется вопросъ и о токъ: "не было ди бы признано положных, для устраненія вышеуказанной аномалін, бъ случаяхъ жалобъ на судъ святвёшаго Синода составлять одинъ разъ въ году соединенное присутствіе Правительствующаго и суднаго отдівленій святьнико Синода, съ приглашениемъ еще 12 архиереевъ, по особому, установленному для сего, порядку, и именовать такое присутствіе соборомъ? "Съ утвердительнить отвътомъ на этотъ вопросъ, продолжаль референть, и съ принятіемъ этой имсли "осуществилось бы правило древней церкви о переспотръ ръшеній меньшихъ соборовъ большени и о присоединении въ таконъ случав къ прежникъ судьявъ новыхъ". Кроме сего святейшій Синодъ въ вишеуказанномъ составъ, усиливаемомъ приглашениеть архіореевъ, или соборъ и по необходимости долженъ быть второю инстанцією, апелдяціонною въ отношеніе въ ріменіянь, постановиденымъ суднымъ отявленіемъ Синода въ качествів первой инстанціи. Вт такомъ ниенно качествъ судное отдъленіе святьйшаго Синода будеть дъйствовать по жалобанъ на епархіальнихъ архіереевъ, равно и по преступленіямъ епархіальныхъ архіереевъ, открываемниъ другими путяни и способани. Решать такія дела въ одной инстанціи и не допустить обращения къ суду большаго собора было бы и менъе соответственно правиламъ и практиве древней церкви, вообще допускавшей разспотрение дель въ трехъ инстанціяхъ, —и едвали всегда было бы успоконтельно для лицъ судиныхъ. Мотивируя свое предложеніе, референть обращался за доказательствани и къ параллели, указывая, что "для принятія этого порядка есть основаніе въ практикі греческой церкви XIV віка, а вменно: витрополять Кесарів Каппадокійскій Василій, подвергинсь суду патріаршаго собора, обратился съ жалобою противъ патріарха къ императору. Императоръ, признавъ жалобу неправильною и себъ неподсудною, пригласиль патріарха константинопольскаго, находившагося въ то время въ Никев, созвать прибывшихъ тогла въ Никею архіереевъ, сколько ихъ есть, и пригласить въ Никею патріарка антіохійскаго съ его епископами, для общаго разскотрвнія двла. Такигь образонь составился соединенний судь двухь патріаршихъ Синодовъ". Указавъ далье на параллель для своего предложенія въ судебныхъ уставахъ, референтъ предложенъ очеркъ дъятельности собора для уясненія развиваемой имсли. "Въ случат приянанія уважительною жалоби, принесенной на ръщеніе суднаго отдъленія сватьйшаго Синода, діло вновь пересматривается въ соединенновъ составъ всего святьйшаго Синода. Для сего одинъ разъ въ теченіе года (вменно съ 10 по 25 іюня) месковскіе члены святьйшаго Синода отправляются въ С.-Петербургъ и составляють общее присутствіе. Въ следующій годъ с.-петербургскіе члены Синода такинъ же образонъ составляютъ соединенное присутствіе въ Москвъ. Составъ святъйшаго Синода вроив сего усиливается приглашениемъ еще 12 призываемыхъ къ сему жребиемъ епархіальныхъ архіоросвъ русскихъ, за исключенісмъ сибирскихъ, грузияскихъ, архангельскаго и оренбургскаго, оснобождаемихъ отъ сей обязанности по причинъ затруднительности путемествія. Призванные въ участію въ одинъ годъ освобождаются отъ сей обязанности въ теченіе сабдующаго года, и избраніе производится жребіенъ изъ вськъ архіороовъ, за исключеніомъ исполнявшихъ сію обязавность въ предшествующемъ году. При чемъ архіерен, нивющіе званіе членовъ Синода и присутствующіе въ Синода, присутствують въ соборъ обязательно. Кроиъ енархіальнихъ архіореевъ приглашаются въ соборъ викарные архіорен-иветные, ивстинй касодральный протојерей и старвешій архинандрить спархіи. Дела, признанных подлежащими разспотрению и решению святейшаго Синода въ усиленномъ составъ, первоприсутствующимъ Синода, не поздиве мъсяца предъ открытіенъ засъданій Синода, т. е. 10 ная, разсылаются въ архіородиъ, нибющинь присутствовать въ синодскихъ засъданіяхъ для приготовленія въ докладу. Докладъ провзводится устно архісресиъ, приготовинющенъ дело къ докладу. При секъ допускается и чтеніе документовъ, нивищихъ особую важность въ дълъ. По выслушани доклада даетъ заключение членъ Синода.

исполняющій обязанности наблюденія и обвиненія. Обвиняемый и его защитники могуть быть допускаемы въ представлению своихъ объясненій. ниъ принадлежить и последнее слово. Соборъ русской церкви решаеть судныя дела въ троякомъ качестве. Во-первыхъ --- въ качествъ первой и единственной инстанцін-дъла о проступкахъ н преступленіяхъ членовъ Синода во всемъ, что касается исполненія ими ихъ синодальныхъ обязанностей. Во-вторыхъ---въ качествъ второй и посабдней инстанцін-всь дъла, вчинаемыя въ судновъ отделенін сватейшаго Синода, какъ 1-й инстанців-дела объ архіеренкъ. членахъ дуковнаго суда и совета. Въ третьихъвъ качествъ третьей инстанцін-въ крайнихъ исключетельнихъ случавать, когда дело, уже разспотренное въ двухъ инстанціяхъ. перешло на судъ Императорского Величества. Решенія собора почитаются окончательными и никакому обжанованію не подлежать. Если бы признано было, заключаль референть, святьйшимь Спнодомъ за нолезное въ семъ усиленномъ собраніи обсудить какойлибо нерковно-административный вопросъ, то по испрошени на сіс Височанщаго сонзволенія, вопросы сін обсуждаются въ особихъ, по окончаніи суднихь, засъданіяхь, въ конхь присутствуеть оберь-прекуроръ святьйнаго Синода. Сін засъданія заврытыя 1.

Мисль соъ образованіи собора на вышензложенних основаніяхь была высказана комитету, какъ предложеніе образовать высшую судебную инстанцію надъ судникь отдівленіемь святійшаго Сянода, въ виді чрезвычайнаго и экстраординарнаго суда, который дійствоваль бы въ особыхъ, исключительныхъ случаяхъ. Шоэтому изстоящая инсль и содержавшееся въ ней предложеніе были разсметрены, взвізшены и обсуждены комитетомъ только въ виду ціли предложенія, т. е. со стороны потребности, удобства и пользы осуществиенія сего предложенія для діять суднихъ. Всліздотніе сего при обсужденіи ціли в существа сего предложенія, комитеть прежде всего задался вопросомъ: нужно ли учреждать сверхъ трехъ проектированнихъ инстанцій—духовнихъ судей, духовно-окружныхъ судовъ и судебнаго отділенія святійшаго Синода,—еще четвертую

<sup>1)</sup> См. Записку «нѣсколько соображеній объ измѣненіяхъ въ устройствѣ церковнаго суда» стр. 55—59».

и последнюю инстанцію, и осле настоить въ этомъ необходимость. то въ каконъ вилъ погла бы быть организована эта инстанція? Въ отвътъ на первий изъ сехъ вопросовъ висказано, что гъла о инцалъ архіоройскаго сана до силъ поръ составляли и будуть составлять саное редкое есключение, такъ что неть поводовь в основаній учреждать новую надъ судебнымъ отділеність святьйшаго Синода высшую инстанцію, въ которой если и можеть быть какая либе потребность, то саная ограниченная. Притомъ, въ виду уваженія и дов'врія къ синодальному суду, надлежало би рэшенія его сдълать въ каждонъ случать безъапелляціонными: твиъ болье, что равиноженіе числа инстанцій действуєть вообще болье вредно, чънъ благодътельно въ дъле правосудія. Комитеть не согласился съ этемъ заключеніемъ въ виду соображеній, что въ настоящее время, по существующему устройству въ русской церкви, лица архіоройскаго сана поставлени въ болье стесненное положеніе относительно правъ суда, ченъ все прочіе священнослужители. Въ то время, какъ последніе, недовольные судомъ спархіальнаго начальства, могуть возводить свое дело до суда святейшаго Синода, дицо архіоройскаго сана, сужденное и недовольное судомъ, дишено возножности принести куда либо жалобу, хотя бы и сознавало себя вполив невиннымъ. Подобное положение вещей, оказывалсь неудовлетворительнымъ съ точки зрвнія общей справедливости, представляется несообразнымъ съ канонами древней церкви, но правиламъ и практикъ которой и архіорою било предоставлено право искать суда въ двукъ инстанціяхъ: въ областномъ соборъ метрополім и въ большень соборь архіереевь наскольких интрополій, впосладствін соборъ патріаршенъ. Посему не только справедливо, не и согласно съ практикою древней церкви, предоставить архіерою право анелляцін на судъ Синода. Что же касается другого вопроса, именно вопроса о томъ, въ какомъ виде могла би быть образована жедаемая инстанція, то при обсужденій его взетынени были соображенія и за и протевъ предложенія объ образованіи собора изъ соединеннаго присутствія святьйшаго Синода, съ присоединеність къ сему составу опредъленнаго числа епархіальныхъ архіереевъ. Съ одной стороны было сознано, что учрежденить такого собранія было-

бы действетельно оживаено начало соборности въ нашей русской церкви и отчасти быль бы возстановлень порядокъ соборнаго разрешенія дель, витершій итесто въ древней церкви. Витесть съ симъ воспріяло бы силу и то древне-перковное правило, по которому р'яшенія женьшаго собора должны быть нереспатриваемы большинъ соборонъ. Желательный соборный порядокъ разсмотранія важнайшиль церковно-судныхь дель, напр. дела о расколахь и сресляхь, по обвиненіямъ на архіореовъ, нивлъ дъйствительно мъсто въ древней русской же церкви. — какъ и иний соблюдается въ церквахъ сербской и румынской. Возстановленіе сего порядка принесло бы велекую пользу темъ, что благотворно повліяло бы не только на судебную часть, но и на теченіе вськъ церковно-правительственнихь дель въ русской церкви. При общемъ совещании и прарховъ русской церкви, эти дела получили бы более правильное и внушительное ръшеніе, бывъ подвергнуты болье разностороннему и болье полному обсуждению. Съ другой стороны было обращено винваніе на то, что учрежденіе собора только неъ несколькихъ, нриглашаемихъ по жребію епархівльнихъ архіореевъ, не можетъ дать такому установлению имени собора въ его истинномъ, каноническомъ значенін; соборъ темъ главнимъ образонъ и отличествуетъ отъ всякаго другого собранія ісрарховъ, что въ соборѣ нивють долгь принимать участіє всі наличные еписконы, а не нікоторые только, н притомъ съ правами равнаго голоса. Учреждение предполагаемаго собора на вираженнихъ условіяхъ представляется не совствиъ последовательнить въ виду того, что святейшій Синодъ, по идей его учрежденія, есть также собраніе предстоятелей церкви, приглашаевых для засъданія. Учрежденіе собора если желательно, то белье для дълъ не судебнаго, а административнаго зарактера, для разръщения вопросовъ догиатических, законодательныхъ и дисциплинарныхъ, для обсуждения и разришения конхъ и собирались соборы древней перкви, разсиатривавшіе и судныя діла (Ап. 37. Ант. 20. 1 всел. 5 и др.). Учреждение собора собственно для дълъ судебнаго карактера, не нивя достаточныхъ основаній, не можеть быть признано и целесообразнымъ, такъ какъ предпола-Гасимий соборъ не можеть действовать постоянно и по требованию обстоятельствь; въ отношенія же къ суднымъ дёламъ желательно, чтобы было постоянное учрежденіе, способное во всякое время, по требованію вужды, проявлять свою дёятельность. Отклонивъ на основаніи изложенныхъ соображеній предложеніе объ учрежденіи новременнаго собора въ русской церкви, на который собирались бы епархіальные архіерен по вызову, комитеть, для удовлетворенія необходимости иміть выстую инстанцію, въ которой бы пересматривались діла, вчинаємыя въ судобномъ отдівленія святійтаро Синода, призналь достаточнымъ образовать таковую инстанцію изъ соединеннаго присутствія обонхъ отдівленій святійтаро Синода, нажавъь оное "Общимъ собраніємъ святійтаро Синода").

Затронутая комитетомъ мысль объ учреждения цовременныхъ себоровъ въ русской церкви не осталась незамъченною со стороны епархівльних преосвященних и духовних консисторій. Въ мивніяхъ техъ в другихъ обращается вниманіе на этотъ предметь я представляется желательных вообще оживить соборное управление въ русской церкви и необходинымъ собрать архинастирей даже для обсужденія предположенной духовно-судебной реформы. Въ одновъ изъ инвиій опархіальныхъ архіореевъ последняя инсль, въ виде -ов ответельнаго желанія правильного разрышенія поднятаго вопроса, выражена такинъ образонъ: "въ виду важности дъла, благонадежные было бы вызвать въ С.-Петербургъ насколько болые свободныхъ (у конхъ навится викаріи) опархіальныхъ преосвященныхъ и поручить виъ въ исключительное занятіе переспотръ и исправление проекта основныхъ положений по преобразованию духовно-судебной части" 2). Въ подобновъ духв, съ подобнывъ же намъреніемъ таже мысль выражена и въ одномъ изъ мивній духовныхъ консисторій: "если уже невозножно откладывать разръщеніе вопроса о реформ'я духовнаго суда, то для разр'яшенія его слівдуетъ созвать соборъ неъ всехъ россійскихъ архипастырей, такъ чтобы они могли обивняться личными взглядами, подвергнуть вопросъ взаимному всестороннему обсуждению и преніямъ и затвиъ

<sup>1)</sup> Подроб. см. объясн. записку къ проекту, ч. II, стр. 85-90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мийн. епарж. архіер. т. І, стр. 71. Digitized by GOOGIC

уже дать разръшение. Этого требують величайшая важность задачи и необходимость въ крайне осторожномъ разръшении оной" 1).

Мижнія епархіальных преосвященных, затрогивая вообще вопросъ о необходиности и желательности возстановдения и оживаения соборнаго начала въ русской церкви, или разръщають его, въ предвиахъ задачъ и цвией духовнаго суда, или разскатривають безотносительно, въ виду общихъ потребностей и нуждъ русской перкви, или разъясняють исключетельно въ интересать желетельнаго улучшенія въ порядкахъ жезни и стров управленія русской перкви. Соотв'яственно такому раздечію возарівній, затронутый предметь обсуждается и разспатривается съ разныхъ сторонъ. Въ техъ инфијахъ, которыя видять въ соборать дучній способь устройства духовнаго суда по канонамъ древней церкви, идея собора значительно съуживается и видонзивияется. Въ одномъ изъ таковыхъ инвий указивается,--кавъ на весьма удобный и вполнъ согласный съ канонами перкви, способъ облегчить святыйній Синодъ въ разсиотраніи жалобъ на решенія консисторій, — на учрежденіе окружных суловь, которые должны состоять изъ четырехъ или пяти архіоресвъ округа, вызываемыхъ по очереди, подъ председательствомъ местнаго архіороя, согласно съ церковными канонами. На первый разъ, полагаетъ инъніе, можно бы открыть округа три или четыре, напр. въ Моский, Кіеві, Казани. На это не потребуется большихъ расходовъ оть вазвы 2). Другое инвые предполагаеть достаточникь для судныхъ дель и удовлетворительнаго устройства духовнаго суда, только въ случав надобности (образовывать) судъ собора большаго, съ прибавленіемъ въ святейшему Синоду на время несколькихъ епархіальныхъ архіороовъ 3).

Мевнія, усматривающія въ собранів спархіальных архісресвъ лучшій способъ удовлетворенія нуждъ и потребностей рус. церкви устрейства церковныхъ діяль, настанвають на необходимости предоставленія снархіальнымъ архісреямъ права совіщаться другь съ другомъ по возникающимъ вопросамъ, равно и по возбужденному вопросу духов-



<sup>1)</sup> Миви. духов. конс. стр. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Миви. епарх. архіер. т. II, стр. 276.

<sup>3)</sup> Mнви. епарх. архіер. т. I, стр. 103.

но-судебной реформы. Для разсужденія, заявляеть одно нев межній, о столь важномъ предметь всего справединные и благотворные было бы учредеть съвзды архіороовъ, чтобы священноначальники въ совъщаніяхъ другь съ другонъ ногин со всехъ сторонъ обсудить предполагаедую реформу и чрезъ то облегчить святьйшій Синодъ въ его трудатъ. Архіорон въ Россіи разъединени и удалени другь отъ друга. Естественно, что при таконъ положенін они не могуть сохранить совершенняго единства въ развити подробностей по отзыванъ о дъдахъ перковнаго управленія. Взярая на одинъ и тотъ же предметь съ разнихъ точекъ врвнія, подъ вліяніемъ неодиваковыхъ внутренных впечатавній, опи не могуть не давать разнорічнимы отанвовъ, которне могутъ показаться ваключающеми въ себв какое то разновисліе и, повидиному, опровергающими другь друга. Людянъ, нерасположеннымъ въ церкви и јерархін, ножетъ чревъ это представиться поводь осуждать архіороовь и воспользоваться нвъ мивній ихъ темъ, что ближе подходить къ собственнимъ наъ виданъ и интересанъ. Такинъ образонъ отъ разъединенности архіереевъ св. церковь не только не получаеть никакой пользы; вапротивъ терпитъ весьиа великій ущербъ. Посему, закиючаеть мивніе, нужно, веська нужно учредить съвзды архіереевъ и предоставить нив. по изъ успотрвнію, входить въ личное совещаніе пежду собою о всехъ, особенно важнейшихъ предпетахъ церкви, и собираться, кто съ кънъ неъ нихъ пожелесть каждий годъ, по крайней мере на месячный срокь и въ местахъ, которыя они изберуть для съездовъ. Польза оть таких собраній несомивина для отечественной церкви "1). Въ подобновъ же направлени высказывается и другое мивніе, которое полагаеть: "основныя ноложенія преобразованія духовно-судебной части въ православной церкви должны быть составлены на основания церковных правель, привънстольно къ потребностявъ настоящаго времени. А эти примъненія должны быть указаны соборожь всёхь архіореевь русской церкви; это единственный върный способъ разръшенія задачи, иредложенной на разспотрвніе комитета. Нинв особенно становится необходиныть возстановеть основное начало управленія церковію чрезъ

<sup>1)</sup> Миви. епарх. архіер. т. І, стр. 180—182. 227—228.

помъстный соборъ. Эте нужно для улененія ученія и правъ церкви православной, для утвержденія единомислія, для новърки общить гелосамъ церкви инчинхъ инъній и возэрьній и для ръшенія недоумъній. При отсутствін общенія, еписконы русской церкви лишены темерь взанинаго обмъна и повърки своихъ имслей. Во всьхъ сословіяхъ темерь образуются съъзди для ръшенія дъль ихъ касающихся. Почему же только одни епископы не собираются для ръшенія дъль церковнихъ, тогда какъ это требуется, съ самаго начала неркви, священными правилами (Ан. 37, 1 всел. 5. IV всел. 19. Ант. 20). Сколько отъ этого было бы истинной пользы не только для еписконовъ, но для церкви и государства" 1)?

Мићнія, развивающія идею собора, какъ необходинаго начала дучнаго строя первовной жизни, обращають внимание на внутреннее состояніе церкви и ся положеніе. Они говорять: "нельзя не отдать комитету справединной похвани за то, что имъ виражена мисль о современной нужде возстановить древніе областине собори. Эти соборы были мажду прочимъ при метрополичьихъ каседрахъ и признавались безусловно пеобходинини для благоустройства церкви. Необходимость эта, при настоящемъ положение русской церкви, откривается со всем очевидностію. Въ отечествъ нашенъ развия общества и учрежденія пользуются правонь собранія для обсужденія своихъ дель: русскіе же православные епископы не нивоть взанинаго общенія и обивна мыслей, необходинаго по важности ліздъ. въ чемъ упреваютъ нашу первовь представатели и пасатели другихъ хриотіанскихъ неповъданій. Собраніе опископовъ въ такнуъ священных городахь, какъ Москва и Кіовъ, не только напоменало бы собою, но и воскресило бы древніе частиме соборы и окавалось бы весьма нолезнымъ по вопросамъ догнатическить, законедательнымъ, административнымъ, миссіонерскимъ, по всимъ вопро-CAN'S, RACADIMENCA BERMHATO E BHYTPOHHATO COCTOAHIA DVCCKOR HDAвославной церкви. Такіе соборы были-бы вполив сообразны и съ достоинствомъ православной русской церкви. Они своими соображеніями и совъщаніями также давали бы матеріаль для святьйшаго Сянода и сообщали бы новое столь желательное движеніе русской

<sup>1)</sup> Мевн. епарк. архіер. т. II, стр. 276—277.

нерковной жизни. Собраніе такихъ мастиму частиму соборовь въ настоящее время и при нынъшнихъ нутяхъ сообщенія не представеть не налейшихъ затрулесній, незвачительныя же ленежныя недержки и трата небольшого времени, къ тому же для каждаго епискона чрозъ годъ или два, нокрылась бы великою пользою для двав перковныхъ" 1). Следующее инвнее требуеть вообще возстановленія въ современной живин перкви древинть порядковь въ виду ихъ благонлодности. "Настоящія судоустройство и судопроизводство въ поркви признаны неудовлетворяющими современныть потребностанъ. Отъ чего бы, прододжаетъ мевніе, вивсто придумыванія новыхъ началъ и основаній для перковнаго суда не обратиться къ древнить порядкамъ, заслуживающимъ полнаго вниманія и уваженія уже по сапой древности и особенно потоку, что ихъ держалась некогда вся церковь Христова... Въ древности на соборахъ областных разспатривались и рашались не одни судени дала, а и дъла, касающіяся віры, церковнаго богослуженія, церковной администраціи и вообще всей церковной жизни. Наша церковь въ настоящее время, не менъе древней, имъетъ нужду въ подобнытъ совъщаниять и разсуждениять, которыя никогда не могуть быть замънени формальными донесеніями и предписаніями. Наши раскольники, существующіе едва ли не во всехъ епархіяхъ, молокане, штундисты, крещеные татары, совращающеся въ магометанство, предстоящее въ недалекомъ будущемъ, а въ нъкоторыхъ епархіялъ н теперь уже весьия ощутительное оскудение кандидатовъ священства, соответствующихъ высокому служению пастыря и пр. и пр. все это и подобное требують серьезныхь обсужденій и притонъ мъстинкъ, незамънимихъ никакими указними предписаними. Возстановленіе древних порядковь церковной жизни, не смущал ничьей совести, могло бы служить и лучшею гарантією правосуділ, на сколько вообще оно достижние при настоящемъ состеянии; ибо каждое определение изстивго или опархивленого суда, которымъ недовольна та или другая сторона, могло бы быть пересмотрено на судъ областномъ, могло бы возбудить и вообще къ болъе благо-

<sup>1)</sup> **Миви. епарх. архіер. т. П, стр. 62—63** ed by Google

творной двательности въ сферъ церковной жизни 1). Одно изъ мивній, выходя изъ мисли "о церкви, какъ божественномъ учрежденіи и въ тоже время общественномъ союзь, пребывающемъ въ непрерывномъ взаниодъйствіи съ государствомъ, намъчаетъ даже самые виды желательныхъ соборовъ и ихъ составъ. Оно допускаетъ: "малый соборъ (постоянный) или судное отдъленіе святьйшаго Синода въ Петербургъ изъ епископовъ, пресвитеровъ, клириковъ и нірянъ, съ свойственными тъмъ и другимъ и третьимъ полномочіями. Великій соборъ (повременный) изъ епископовъ, по возможности, всея Россіи, изъ лицъ пресвитерскаго сана, клириковъ и нірянъ въ Москвъ. Въ соотвътствіе принципу отдъленія судебной власти отъ административной сей соборъ по своимъ дъяніямъ, можетъ раздъляться на два отдъленія—церковно-правительственное и церковно-судное" 2).

Затронутая комитетомъ и разъясненная въ мевніяхъ епархіальныхъ архіороовъ съ разныхъ сторонъ мысль о жолатольномъ возстановленіи соборнаго начада въ управленіи и устройств'я д'влъ русской церкви является распространенною въ сознаніи русскаго общества и въ особенности его лучшихъ представителей. Въ пятидесятыхъ годахъ известный перковный писатель и человъкъ весьма близкій къ деламъ церковнаго управленія А. Н. Муравьевь въ "Запискъ о состояни православной церкви въ россіи", изложивъ свои соображения объ исправлении изкоторыхъ сторонъ церковной жизни, коснулся и вопроса объ оживленіи соборнаго начала въ русской церкви въ видъ архіорейскихъ съъздовъ. Намекая на недостатокъ должныхъ "вазниныхъ отношеній" нежду епархізльными и викарными преосвященными, авторъ замъчаетъ: "это пронсходить отъ недостатка взаимнаго общенія между архіереями нашеми, которые были бы чрезвычайно для нихъ полезны: потому что старшіе наставляли младшихъ въ такихъ вопросахъ, которые не всегда можно излагать письменно". Напоминая, что въ прежнія времена церкви были ежегодно двукратныя собранія областныхъ енископовъ, собственно для нъкоторыхъ предметовъ дисциплины или

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мићн. епарх. архіер. т. II, стр. 320—321.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мевн. епарх. архіер. т. П, стр. 425—426.

благочинія церковнаго, а равно для догиатовъ и противъ ересей совывались помъстные и областные соборы, авторъ записки продолжаеть: "хотя святьйшій Синодъ и замыняеть у нась постоянний соборъ, но онъ обремененъ текущими делами, и все изъ него истекающее облечено формальностію закона, которая не ножеть быть усвоена встиъ наловажнинъ случалиъ церковной жизни". Указавъ. что въ гражданскихъ дълахъ собираются многообразные комитеты для разсужденія о какой-либо правительственной мірів, при непрестарщемъ дъйствованіи правительственныхъ мість, облеченныхъ властію, авторъ въ нодкрепленіе и развитіе занимающей его мысли продолжаеть: "у кого же лучше въ некоторыхъ случаяхъ, могли бы найте себъ совътъ и ръшеніе на многіе случайные вопросы по епархів молодые епископы, если не у ближайшихъ старшихъ архіспископовъ, или первенствующихъ членовъ, которые, по своему постоянному присутствію въ святьйшемъ Синодів, могуть ясніве видіть направленіе дівль; новопосвященные же архіорем иногда на всю жизнь остаются безъ совъта, --- потому что не могутъ найти его у своихъ подчиненныхъ". Висказивая сътованія и удивленіе по тому обстоятельству, что даже соседние съ Москвою архиерен не навещають Москвы, для поклоненія ся святыні и совіщанія съ ся архипастыремь, т. с. метрополитомъ Филаретомъ, кромъ случайно проважающихъ въ Петербургъ для присутогвованія въ святыйшемъ Синодів, и не ищуть свиданія съ московскимъ святителемъ во время его разъбадовъ по епархін и въ города, смежные съ предвлами сосванить опархій, авторъ въ такомъ недостаткъ общительности видить причину того, что "наши епископы, по состоянію своего одиночества, требующаго вакого бы то не было общенія, часто подпадають подъ вліяніе неблагонамвреныхъ изъ своихъ подчиненныхъ, особенно домашнихъ письмоводителей, или секретарей консисторіи, что весьма вредно для епархін, такъ какъ люди его, хотя и происходять также изъ духовнаго званія, но стоять на гораздо низшей степени образованія и нравственности и могутъ быть только исполнителями подъ руководствоит преосвященных, не пользуясь однако полною довъренностію, которая почти всегда ихъ превозносить и увлекаетъ корыстные виды, бросающіе непріятную твиь на самыхъ еписко-

повъ и на консисторін". Невыгоды такого разобщеннаго отношенія между епископами, авторъ изображаетъ следующими красками: при обращение постоянно въ одной и той же рамкъ консисторсвихь день, самый кругь понятій у архіореевь невольнымь образомъ стесняется; виесто того, чтобы деятельно проникать въ нужды церковныя, они облекаются, какъ бронею, въ консисторскія дівла, н становятся недоступными, кром'я какъ для своихъ присныхъ. или для несколькихъ почетныхъ лицъ въ губернів... Грустно видъть такое расположение въ причть духовномъ, которое могло бы нспълиться взанинить общеніемь съ равними себв, если бы отъ времени достигло до его слука не лестное, но твердое слово, разсвевающее недоуменія". При этомъ авторъ какъ "странность" отмъчаетъ и то явленіе, что "епархіальные архіерен, переходя съ каседры на каседру, какъ будто избъгаютъ взнамнаго свиданія, и вновь поступающій выжидаеть отъевда своего предместника, чтобы прибыть, хотя бы могь воспользоваться его опытностію, очень необходимою при вступленін въ новую епархію". Предначертывая какъ бы планъ желательнаго взаниообщенія архіереевъ, авторъ указываеть самые центры, въ которыхъ удобиве всего и съ усивхомъ могли бы осуществляться эти общенія. Онъ пишеть: "экзархъ Грузіи, заступая ивсто прежняго католикоса, какъ архіопископъ всея Грувін, съ пользою служить такимъ общительнымъ духовнымъ центромъ для подчиненныхъ ему епископовъ Имеретін, Мингрелін, Грузін н Абхазін, кром'в собственнаго викарін, и его пастырскими заботами оживаетъ церковь грузинская. Москва и Кіевъ, гдв также украшены пастырскими добродетелями старцы-митрополиты, и старшіе епископы, Казанская епархія—на востокъ и Виленская—на западъ Россіи, могли бы действовать столь же поразительно на окружающія ихъ епархін, по крайней мірь на ближайшія; а это дійствовало бы на благочние перковное и на самые расколы, потому что опытность старшихъ помогала бы младшимъ. Такъ досель бываетъ на востокъ, гдъ титло архіопископа и митрополита не есть только одна личная стецень, но какъ у насъ въ Грузін-выражаеть некоторое преимущество старшаго надъ младшимъ, при равенствъ степеней Digitized by Google епископскихъ въ служеніи" 1).

<sup>1)</sup> Русск. Архив. 1883 г. кн. II, стр. 191-197.

Записка А. Н. Муравьева по состояни православной церкви въ Россін" получала оффиціальный ходъ 1). Митрополить Филареть, по поводу этой записки и содержащихся въ ней сужденій о недостаткахъ церковной жизии, высказаль ивсколько своихъ заивчаній. Относительно затронутой и развитой въ запискв имели объ оживленів въ русской церкви соборнаго начала, московскій святитель замъчнаъ: "предположение созвать помъстный соборъ принадлежить къ древнему карактеру церковнаго управленія, и можетъ принести пользу, если будетъ приведено въ исполнение искусно и върно", но при этомъ, подвергая критикъ предположенія записки, говорить: "надобно ли выражаться такъ тяжело, что соборъ составляется для исправленія безпорядковь по духовному въдоиству? Не лучше не выразенться скроинъе, что соборъ составляется по древнему обычаю для совъщанія о ділахъ перковныхъ въ вящшему благоустройству духовенства и паствы". Свой ваглядъ на возможность созванія собора и пользу взаниних сношеній архіереевъ, интрополеть Филареть выразиль въ такихъ словахъ: "всёхъ епископовъ собрать на соборъ неудобно. По пространству государства, епископы дальних епархій, кром'в времени собора, много времени должны употребить на путешествие къ мъсту собора и образно, всявлствіе чего обширныя области надолго останутся безь епископскаго надвора. Посему ближайшіе къ місту собора епископы могуть быть призваны почти всь, а дальные по одному изъ двухъ нли трехъ епархій, дабы остающіеся могли наблюдать за епархіями отсутствующихъ. И въ древней церкви бывале, что нъкоторые епископы не присутствовали на соборахъ; но потомъ присоединались своимъ согласіемъ къ опредъленіямъ соборовъ. Можно предусматривать, что не безъ затрудненія будеть собираніе отъ архіороовъ мивній и двиствованіе ихъ на соборв, отчасти только нявъстное по актанъ древнихъ соборовъ, и совсемъ неизвъстное многимъ изъ нихъ на опыть. Впрочемъ отъ сего увеличится только трудъ собора: но не угрожаеть сіе последствіями неблагопріятными. Въ древней церкви къ удобству, стройности и единству дъйствованія на собор'я приготовляли постоянныя отношенія ецископовъ

<sup>1)</sup> Cm. Coop. mash. matpon. Dunapera, T. IV, crp. 141.

епархіи или городовъ въ областному митрополиту, или архіспискому на основаніи 34 правила апостольскаго. Въ россійской церкви сего нѣтъ. Духовный регламентъ видѣлъ нужду въ таковыхъ сношеніяхъ для совѣтовъ и разрѣшенія недоумѣній епископовъ, но предписалъ совѣтываться только съ сосѣдними епископами, что и необязательно и необлагонадежно. Прежде, по собственному совнанію нужды, епархіальные преосвященные входили въ довѣренныя совѣщательныя сношенія съ старѣйшими и опитнѣйшими и пре-имущественно съ первенствующими членами святѣйшаго Синода; но съ нѣкотораго времени такія сношенія уменьшились по причинамъ, которыя излагать здѣсь неумѣстно" 1).

Въ то время, какъ московскій святитель съ ивкоторою сдержанностію относился въ осуществленію мысли о созваніи собора, предуказывая своего рода неудобства къ успешному осуществлению этой имсли, — другіе іерархи русской церкви съ особеннымъ одушевленість высказывали и настоятельно проводили туже мысль, предуказывая въ созвание русскихъ архипастырей на соборъ главное и лучшее средство для благоустройства и разръщенія дълъ церковныхъ. Въ статъв "Богословскаго Въстинка", подъ заглавіемъ: "Изъ исторіи недавняго прошлаго" на основаніи подлинной переписки выяснено, что въ то время, когда митрополитъ Филареть "съ свойственною ему осторожностію" и "съ нъкоторымъ опасеніемъ" высказываль мысль о необходимости взанинаго общенія между епископами, современные ему ісрарки русской церкви "съ свободою и откровенностію" делились своими сообщеніями о необходимости и пользъ соборнаго совъщанія русскихъ архипастырей. Воть какъ, нежду прочивъ, по этому предмету высказывался прежде бывшій ректоръ с.-петербургской академін. тогда нижегородскій епископъ, а впоследствін харьковскій архіепископъ преосвященный Нектарій. Въ писько къ костроискому епископу Платону онъ восторженно писалъ: "О! какъ би было хорошо намъ, поставленнымъ пасти Церковь Христову, особенно мев малоопитному и скудоумному, нивть живое общение не письменно, на усты къ устанъ собесъдование другъ съ другомъ? Но

<sup>1)</sup> Собр. миви. Филарета, митр. т. IV, стр. 147-149.

увы и этого блага необходинаго для церкви, завъщаннаго нанъ принфромъ апостоловъ и постановленіями отповъ и святителей-им лишени! Какъ не успъвать и не торжествовать врагамъ перкви. когда им дъйствуемъ порознь, безъ всякаго взаимнаго общенія "1). Нъкоторые изъ інфарховъ съ сътованіемъ отзивались о сдержанности метрополита Филарета относительно осуществленія мысли о соборъ. Кіовскій интрополеть Арсеній въ свое время писаль костромскому епископу Платону: "на замъчаніе мое, что мы отъ него ожидаемъ двеженія водъ Силоанскихъ для возстановленія и укръпленія членовъ разслабленныхъ, и им всъ охотно приминемъ къ нему", онъ отвътилъ мнъ, что "подумаетъ, но съ этою думою приметно и въ гробъ сошелъ, не оказавъ намъ ни маленщей помоще "2). По мысли кіевскаго владыки діло о соборів должно было начаться не сверху, а снизу при помощи върнаго и законнаго, по его мивнію, средства. Это средство віевскій митрополить Арсеній указываль въ следующемь: "теперь архіереямь дозволяются взаимныя сношенія въ восьмидневный срокъ; для чего бы не воспользоваться этемъ разрешеніямъ соседнимъ епископамъ и двоимъ и троимъ изъ нихъ, согласившись, не войти въ святейшій Синоль съ общимь представленіемь о настоятельной нужль провинціальнаго собора съ одной стороны, такому же числу епископовъ-съ другой, третьей и т. д.? И когда бы такихъ представленій набралось достаточное количество, тогда святьйшій Синодъ естественно посившиль бы удовлетворить такому общему ходатайству представителей церкви" 3). Пресмиикъ митрополита Филарета на московской каседръ преосвященный Иннокентій, въ бытность свою въ Петербургъ въ 1869 году, повергалъ на Высочайшее возврвніе мысль о созваніи собора и получиль въ отвіть отъ государя: "это дело великое, когда нибудь я соберу васъ поговорить объ этомъ 4).

Высказывая съ откровенностію и разділяя съ единодушіснь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Богоснов. Вѣстн.», 1892 г., май, стр. 292. <sup>2</sup>) «Русск. Архив.» 1892 г., № 2, стр. 222.

<sup>3)</sup> Tam. crp. 222. Digitized by Google 4) «Богослев. Вѣстн.» 1892 г., май, стр. 300.

мысль о созвание собора и необходимости взаимнаго общения, русскіе архинастыри не касались условій постолинаго практическаго осуществленія этой имсли. Митрополить Филареть съ своей стороны указываль даже на неудобства и затрудненія къ осуществленію этой имсли. Въ приведенныхъ разсужденіяхъ вообще слишится болье теоретическій, чыть практическій интересь; эти разсужденія отвъчають болье на вопросъ, что необходино и весьма нужно соввать соборь и оживить соборное начало управленія въ русской церкви, — но не раскрывають условій приведенія въ исполненіе желательных и благодетельных предположеній. Въ пополненіе къ этому и вообще для уясненія практической стороны вопроса въ "Чтеніяхь общества исторін древностей россійскихь» 1), поивщена особая статья "О соборномъ унравление въ христіанской церкви". Статья эта видино была написана по поводу возбужденнаго и разръшнинатося въ то время вопроса о духовно-судебной реформъ. Въ этой статьв, съ выясненіемъ общихъ началь церковнаго строя древней вселенской церкви, дёлается применение этихъ началь къ положению русской отечественной церкви. По выраженному въ этой стать в мивнію необходимо "чтобы русская церковь была раздівлена на округа или митрополіи съ твиъ, чтобы каждую осень всв епископы округа соединались въ соборъ окружной; для приготовительныхь въ собору работь въ каждой епархіи должны быть съвяды избранныхъ отъ духовенства и пірянъ, на конхъ некоторые вопросы могле бы быть окончательно решаемы съ утвержаенія епископа, а нъкоторые — восходить къ соборному сужденію. Въ свою очередь и на окружномъ соборъ должны быть окончательно рішаены только ніжоторыя діла, — а ніжоторыя возводним въ большему собору, какинъ является постоянный Синодъ. Порядокъ возведенія дізь къ большему собору предполагается такой: въ концъ окружнаго собора избранный соборомъ архіерей, взявъ съ собою дела, соборомъ нерешенныя, журналы заседаній собора и отчеть интрополита по управлению интрополією, обязывается вхать въ Синодъ для присутствованія и продолженія синодальнаго засъданія". Выгоды и благодътельныя послъдствія осуществленія Digitized by Google

<sup>1)</sup> См кн. IV за 1870 г. октябрь—декабрь.

такой программы указываются следующія. Во-первыхъ, святейшій Синодъ получеть характеръ собора въ томъ смислъ, что если не всь епископы русской церкви будуть засёдать въ Синоде, то по крайней мере все митрополін, или округа будуть иметь своихъ представителей и получать ясное понятіе о дізлахъ, людяхъ и особенностяхъ всёхъ частей отечественной церкви и испытывать живое съ нею сношение. Далъе русские епископы освободятся отъ гнетущаго одиночества, мертвящаго ихъ самихъ и жизнь епархій. Наконецъ Синодъ, соборы, съёзды обнинутъ всю русскую церковь, возвративъ ей прежнюю жизненность; ибо каждый членъ церкви будеть находиться въ действів, занять и более важными и менее важными, общеме и частными предметами. Дабы предначертанная программа церковнаго устройства воспріяла полное свое приміненіе, дли сего необходимо, чтобы Синодъ обладаль свойствами большаго собора, т. е. имълъ въ своемъ составъ больше членовъ, сколько таковыхъ насчитывается въ наибольшемъ нзр окружных соборовъ. При чемъ председателемъ собора и виесте первостоятелень всего епископства русской церкви должень быть интрополить того города, гдв водворень будеть Синодъ; на имя такого предсъдателя подаются въ Синодъ все просьбы, за его подписомъ производется вся переписка съ архіереями и главными начальниками частей государственнаго управленія. Учрежденіе поименованныхъ соборовъ-епархіальнаго, окружнаго и синодальнаго удовлетворяло бы всемъ потребностямъ церковной жизни въ сферф церковно-законодательной, церковно-правительственной и церковносудной. Въ настоящее время при современномъ устройствъ русской церкви чувствуется недостатокъ посредствующаго органа, именно митрополичьяго или окружнаго суда, существовавшаго въ древнее время и весьма полезнаго въ томъ отношеніи, что этотъ судъ, оставаясь судомъ местнымъ, не будеть обременень множествомъ діль и будеть ближе знать обстоятельства разбираеннях діль; этоть судь съ одной стороны облегчеть судь Синоду, снявь съ него бремя решенія некоторыхь дель, сь другой — обевнечить интересы правосудія, открывь подсудинымь надежду на перенесеніе діль въ высшую нестанцію. При учрежденій посредствующаго

Digitized by Google

органа, Синодъ не терялъ бы времени и не тратилъ силъ на дѣла изловажныя, а всегда стоялъ бы на высотѣ общественнаго положенія, занимаясь общецерковными дѣлами въ области законодательства, управленія и суда церковнаго "1).

Выраженныя въ предначертанной програмив мысли встретили сочувствіе въ мивніяхъ епархіальнихъ архіереевъ по проекту духовно- судебной реформы. Въ одномъ изъ таковыхъ метей по этому предмету пишется: "высль о современной нуждё возстановеть древніе областине соборы занимала и занимаєть досель многихь досточтиных людей, принадлежащих къ русской церкви. Такъ по данному предмету встречаются замечательныя мысли въ статье, помъщенной въ Чтеніяхъ общества исторіи и древностей "о соборномъ управленім въ христіанской церкви", и заслуживающей особеннаго вниманія при судебной реформъ" 2). Въ другомъ изъ мнъній можно находить даже нівкоторую параллель съ послівднинь изъ пунктовъ предначертанной программы въ томъ, что это мевніе также требуеть учрежденія средней инстанціи, нежду судомъ епархіальнымъ и святвишить Синодомъ, предполагая, согласно канонамъ церкви, организовать эту инстанцію изъ епископовъ, или ихъ уполноиоченныхъ и признавая за нею право разсуждать не объ однихъ судныхъ дълахъ, а вообще о нуждахъ церковныхъ по привъру древних соборовъ. Съ такимъ учреждениемъ, по увърению мевния, отечественная церковь получила бы новыя силы для новой более совершенной жизни 3).

Статья "о соборновъ управления въ христіанской церкви" въ свое время обратила на себя вниманіе духовной печати. Отзывчивое въ свое время на всё вопросы церковной жизни "Православное Обозрвніе" по поводу этой статьи поместило заметку, которая главнымъ образомъ была посвящена разбору и оценке приведенныхъ въ статье каноническихъ основаній въ защиту высказанныхъ въ ней предположеній; но рядомъ съ этимъ въ заметке высказаны

<sup>1) «</sup>Чтенія въ Общ. истор. и древн. росс.» 1870 г., кн. IV, стр. 1—2.

<sup>2)</sup> Мивн. ецар. архіер. т. II, стр. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мићи. епарх. архіер. т. II, стр. 175--176.

и сужденія по занимающему насъ предмету. Развивая положеніе, что "соборность церковнаго управленія есть основное, характеристически церковное, каноническое начало, которое съ особенною настойчивостію и постоянствонь, при самыхь разнообразныхь условіяхь перковной жизни, проводится въ перковномъ законодательствъ, и никогда, въ эпохи санаго сильнаго преобладанія государственной и церковной централизація въ Византіи, не предавалось полному забвенію" — зам'ятка оттвинеть: "въ нашей отечественной церкви, до учрежденія святышаго Синода, въ болье или менье постоянныхъ и правильныхъ формахъ повторяется проявление соборности на низшехъ и висшихъ ел степеняхъ, въ приходахъ и при интрополитахъ и патріархахъ всероссійскихъ, въ постоянныхъ иди повременныхъ соборахъ и совътахъ... Со времени учрежденія святьйшаго Синода соборное начало весьма ослабыю въ нашемъ церковновъ управленіи. По словавъ заметки, на незшихъ степеняхъ, въ приходскихъ общинахъ, съ уничтоженіемъ выборнаго порядка и съ устраненіемъ мірянъ оть участія въ дівлахъ приходскихъ, оно проявляется слишкомъ слабо; въ епархіяхъ подмънено началомъ коллегіальнымъ, съ совершеннымъ уничтоженіемъ самостоятельности членовъ коллегін, и можно сказать, совсемъ исчезло, уступивъ свое мъсто единоличному управленію. Средней или окружной степени въ управление совствъ натъ, и наши митрополиты носять только вия безь канонического значенія. На высшей ступени соборность, за исключеніемъ внівшней формы, мало сохранила своихъ каноническихъ свойствъ, лишена значенія церковнаго представительства, не самостоятельна и подивнена коллегіальностію, притомъ не основанною на выборномъ началъ. Синодъ является у насъ учрежденіемъ, не имъющимъ себь подобія ни въ одной церкви; начало соборное въ немъ слето съ единоличнымъ и ниъ однивъ замъноны и личная власть патріарха и ограничивающая ее власть соборная. Ненормальность такого порядка, предолжаетъ замътка, была сознаваема даже въ самыя тяжкія времена для церковной жизни. Една только миноваль террорь Бироновщины и измецкаго владычества въ прошедшемъ стольтів, и императрица Елисавета вступила на престоль, какъ два члена Синода, возстановленнаго

при ней въ прежнихъ правахъ высшаго правительственнаго учрежденія, Анвросій Юшкевичь и Арсевій Маціевичь подали государынъ докладъ, въ которомъ говорили, что если уже не угодно будеть возстановить натріаршество, то по крайней мірів нужно назначить въ Синодъ президента и этипъ хотя нъсколько приблизить наше церковное управление къ характеру управления церкви восточной. Составители доклада, прибавляеть замътка, и не мечтали въ то время о возстановлении канонической, широкой соборности; подъ гнетомъ свежихъ еще воспоминаній о тажеломъ рабствъ, они хлопотали только объ устранения отъ Синода орудій этого рабства, о пресвченім способовъ къ порабощенію... Елисавета Петровна не уважния этихъ представлений и оставила Синодъ въ прежнемъ видъ. Прошедшее стольтие было самывъ неблагоприятнымъ временемъ для самостоятельнаго развитія церковной жизни. Едва настали лучшія и болье свободныя времена мысль о канонической соборности снова воскресаеть възмахъ лучшихъ людей. Въ первой четверти инившияго стольтія вопросъ о необходимости созванія містных соборовь для діяль віры и нуждь церкви, независимо отъ постояннаго, небольшого собора въ лицъ святьйшаго Синода, серьезно занималь покойнаго московскаго митрополита Филарета... Прошло еще нъскольно времени, и идея соборности снова воскресаеть изъ забренія, становится предметомъ общаго обсужденія, начинаеть сказываться даже въ некоторихь учрежденіяхь, какъ-то: приходскихъ попочитольствахъ, благочининческихъ, увадныхъ и опархіальныхъ събздахъ духовонства, въ оживлоніи выборнаго начала и т. п., духъ соборности хотя слабо, но даеть себя чувствовать въ направленіи общественной мысли и въ церковноправительственных распоряженіяхь "1).

Приведенныя разсужденія замітки "Православнаго Обозрінія" можно признать общими мыслями, разділлемним современною печатію, въ которой слышатся сітованія на ослабленіе соборнаго начала въ русской церковной жизни, и на оскудініе въ ней иниціативы единодушнаго и единомысленнаго дійствованія. Отдільныя начинанія въ этомъ направленія оказываются малоплодишим. Въ

<sup>1) «</sup>Правосл. Обовр.» 1871 года, апреля, стр. 565—569. Google

церковномъ дълъ, для нравственнаго воспитанія народа и общества, необходимо совивстное дъйствованіе по обще одобренному плану, а не единичные шаги съ предвзятою цълію. Соборность есть примиреніе частнаго общимъ, и залогь успъшнаго направленія каждаго предпріятія...

На ряду съ инслію о возстановленіи соборнаго начала въ пер-ROBHON'S VIIDABICHIN, B'S INDOCRTAN'S NO STONY INPOGNOTY BRICKASHIBACTCA и предположение о необходиности, для усившивго преижненія н дъйствованія этого начала, разделенія Россів на витрополін и округа. Предположеніе о разділенін Россін на церковные округа въ свое время возникало въ правительственныхъ сферахъ. Приснопатятный митрополить Филареть въ замечаніяхь на составленную записку А. Н. Муравьева "О состояние православной церкви въ Россін" упоминаеть о следующемь обстоятельстве: "Въ Бозе почившій императорь Александрь Первий иміль имісль соединить по нъскольку спархій въ округа, имъющіе одного старшаго спископа, въ которому епархіальние въ трудныхъ случалув и обращались бы для совъта, и который имълъ бы надъ ним наблюденіе и даваль ниъ совъты въ разръшению недоумъний и въ исправлению открывающихся погрышностей и безпорядковъ. По Височайшему повелынію составленный о семъ учрежденім проекть остановлень быль на пути въ Таганрогъ и не нивиъ дальнейшаго движенія" 1). По засвидетельствованію автора "Записокъ о жизни и времени святителя Филарета, интрополита носковскаго" инсль о раздъление России на округа въ церковномъ отношеніи была развита почившимъ архипастыремъ въ его проекть о раздълени духовнаго управления въ Россіи на девять церковнихъ округовъ. Этотъ проекть биль составленъ митрополитомъ по поручению въ Возв почившаго императора Александра I для согласованія епархіальнаго управленія съ гражданскить въ то время, когда государь возънивлъ наифреніе имперію на генераль-губернаторства. Представленный митрополитомъ проектъ остался безъ осуществленія и высказанное въ этомъ проектв предположение въ подробностяхъ неизвъстнымъ. По засвидътельствованію того же автора, московскій святитель Digitized by GOOGLE

<sup>1)</sup> Мивн. матр. Филар. т. IV стр. 149.

признавалъ повременныя собранія русскихъ ісрарховъ полезными въ томъ отношеніи, что "личныя волею неволею всегда болье искреннія, нежели заочныя на бумагь объясненія, скорые, удобные ближе раскроють истину и положатъ твердое основаніе къ правильному сужденію и къ справедливому постановленію рышенія".

Есть и научное предположение о томъ, что въ России действительно нівкогда, хота временно, существовало митрополичье управленіе съ разделеніемъ Россіи на епархіи, применительно къ практикъ греческой церкви 2). Основаніемъ для такого предположенія принимается росписание епархій, сохранившееся отъ временъ царя Осодора Алексвевича з). Росписаніе это представляется составленнымъ царемъ по совъщанию съ тогдашнимъ патріархомъ Іоакимомъ. съ твиъ, чтобы "для украшенія святыя церкви и для спасенія и просвищенія христіанъ быти и именоватись архіереомъ по степени, и коемуждо архіорою имети въ своей опархіи опископовъ, подвластимкъ имъ, а святъйшему патріарку, отцемъ отцу имъти иногихъ епископовъ, яко главъ и пастырю". Авторъ статьи "О нашемъ высшемъ церковномъ управленія" 4) насчитываетъ "три попатки водворить въ Россіи византійскую законченность висшаго церковнаго управленія; но всё они оказались неуспешными. Первая нзъ этихъ попытокъ, по слованъ автора, была при учреждени въ Россін патріаршества, когда соборъ 1589 г. постановиль учредить педъ патріарховъ 4 митрополін, 6 архіепископій и 8 епископій, примънетельно къ незабитниъ еще тогда княженіямъ, великимъ и налымъ 5). Вторая попытка, продолжаеть авторъ, принадлежить собору 1667 г., когда греческіе патріархи, съ одной стороны признавая самою действительною мёрою къ искорененію раскола увеличеніе числа епархій и потому уменьшеніе ихъ территорій, а сь другой-имъя въ виду "яко да исполнится Великаго Государя

<sup>1)</sup> Сушковъ, Записки о живни и времени святителя Филарета митр. Москов. стр. 194—196. М. 1868 г.

<sup>2) «</sup>Русская Бесёда» 1857 г. кн. III, стр. 13. Статья Бёляева по поводу статьи Лохвицкаго «Церковная администрація» въ «Русск. Вёсти.» ва 1857 г.

³) П. С. З. Т. II, № 898; ноябрь 27 дня 1681 г.

<sup>•) «</sup>Русск. Въстн.» 1891 г. апръль, стр. 4—42. Digitized by GOOGLE

<sup>5)</sup> Собр. госуд. грам. и догов. Т. П, № 59, стр. 98.

Паря и В. Князя Осодора Іоанновича всея Россіи повельніе и великаго Государя Царя и Великаго Князя Алексия Миханловича... по Возъ ревностное желаніе, постановале, тоже привънетельно къ онвшить упричит книженічит и ко покоренниць вр постр Айрине ное время царстванъ, набросить на россійскую державу съть византійскаго церковнаго управленія". При третьей попыткъ завести въ Россін византійское ісрархическое устройство, утверждаеть авторъ статьи, прямо была высказана истинная причина неуспъщности всвуъ этнуъ попытокъ, именно та, что интрополиты и архіспископы воспротивились парскому предложенію учредить митрополім съ подвластними имъ епископіями "дабы въ архіерейскомъ ченъ не было какого перковнаго разгласія и межъ себя распри и высости, и въ томъ несогласів и нестроенів святой церкви преобидвнія и отъ народа полвы и укоризны 11). Объ этихъ попытвахъ авторъ статьи "О нашемъ высшемъ церковномъ управленіи" заговариваеть не съ твиъ, чтобы показать какъ русское правительство заботилось о водворенім началь лучшихь отношеній въ управленін русской церкви, а съ целію доказать невозножную въ сущности высль, что "всероссійскіе патріархи, поднявшись честію на ступень выше всероссійскихъ митрополитовъ, спустились, по силъ и общирности власти, на ступень ниже своихъ предшественниковъ", и что предпринимавшіяся попытки для сравненія всероссійскаго патріарка съ константинопольскимъ путемъ водворенія въ русской церкви византійскихъ порядковъ высшаго церковнаго управленія "всегда разбивались требованіями разума и давленіемъ силы вещей". По представлению того же автора выходить, что "пережена высшаго перковнаго управленія, происшедшая при Петр'в Великомъ, положившая конецъ жизненному проявлению соборнаго начала въ русской церкви, была "не столько личнымъ деломъ" великаго преобразователя, сколько "совершеннымъ по разуму русскато народа выполненіемъ требованія историческаго хода и силы вещей". Едвали состоятельно подобное разсуждение въ виду противоръчія его всему ходу историческаго развитія каноническихъ формъ церковнаго управленія, сознанных въ законодательствів вселенской церкви.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Tam. crp. 5-6.

Каноническія формы оть простейшихъ, съ развитіемъ церковной жизни, восходили въ сложнъйшанъ; при чемъ главнымъ отдичіемъ последующихь отъ предъидущихь служили съ одной стороны большее и большее расширение преимуществъ старвишихъ предстоятелей, съ усвоеніемъ имъ особаго вліянія на дъла христіанской церкви. съ другой-дальнёйшее развитіе соборнаго начала съ постепеннымъ разнообразісиъ его првивненія въ церковной практикв. На высшей ступени развитія каноническихъ формъ перковнаго управленія, такъ сказать при заключительной стадіи его организаціи во вселенской церкви, им наблюдаемъ съ одной стороны, что старвишіе предстоятели христіанской церкви, украсившись титломъ натріарха, получили значеніе главы и отца отцовъ съ особыми правами власти, съ другой -- соборное начало, испытавъ разнообразное примъненіе, воспріяло силу неослабнаго д'яйствованія. Патріархъ, какъ инипіатива полномочій церковной власти, и рядомъ съ нимъ соборъ епископовъ, какъ неотделимый отъ натріарка органъ самостоятельнаго обсужденія церковнихъ вопросовъ, представияють тв коренню устои, которые успала развить древняя вселенская церковь и на которыхъ прочно можетъ утверждаться каноническій строй управленія каждой пом'єстной церкви. "Соборно-патріаршая форма церковнато устройства", заключаетъ одно изъ сочиненій свое обозрвніе формъ устройства православной церкви, представляеть собою наиболъе совершенную форму организаціи высшаго помъстнаго церковнаго управленія, выработанную на чисто церковной почвъ, путемъ долгаго жизненнаго опыта и мудростію каноническаго законодательства", и къ этому прибавляеть "съ точки зрвнія благочестиваго православно-народнаго сознанія оно есть образецъ церковнаго устройства, достойный желанія и домогательствъ (лучше будеть сказать подражанія). Такъ какъ она предполагаеть довольно обширную помъстную церковь съ многочисленною ісрархісю, то обыкновенно въ православныхъ славянскихъ церквахъ стремленіе къ введению ся обнаруживалось въ моменты наивысшаго подъема церковно-національнаго духа. Въ Волгаріи, Сербіи и древней Руси патріаршая форма церковнаго управленія дійствовала въ наибольше счастивые моменты церковно-національнаго существованія этихь княжествъ. И въ новой Россіи, послѣ отивны патріаршества установленіемъ святвйшаго Синода, она долгое время не переставала быть предметомъ искреннихъ желаній какъ въ средѣ іерархів, такъ и простого православнаго народа. Даже и въ настоящее время, хотя и прекратилось повидимому всякое выраженіе этихъ ріа desideria, но кажется можно быть увѣреннымъ, что возстановленіе патріаршества, —если бы оно вдругъ послѣдовало, —встрѣчено было бы всеобщимъ сочувствіемъ" 1). Приведеннымъ разсужденіемъ утверждается мысль, противная увѣренію автора статьи "О нашемъ выстамъ щерковномъ управленіи"; равнымъ образомъ и указываемыя тѣмъ же авторомъ, не имѣвшія успѣха, попытки, по его мнѣнію, водворить византійскіе порядки церковнаго управленія въ русской церкви и своею безуспѣшностію подготовлявшіе будто бы церковную реформу Петра I, слѣдуетъ понимать иначе, чтобы правильно судить объ ихъ безуспѣшности.

При первой изъ указанныхъ попытокъ вовсе не инънось виду и не предлагалось мысли о томъ, чтобы "набрасывать россійскую державу съть византійскаго церковнаго управленія". На соборъ 1589 г., по поводу учреждения въ Россия патріаршества, шла рвчь о томъ, чтобы въ параллель возвышенію старвішаго предстоятеля русской церкви на "превысочайшій степень патріарка" возвысить и каседры другихъ русскихъ ісрарховъ, унноживъ количество митрополій и архіепископій и увеличивъ общее число епископій. Соборъ въ своихъ разсужденіяхъ буквально вискавалъ следующее: "по великой вере и по произволению истинато рачителя благочестію Великаго Государя Царя и Великаго Княвя Өсодора Іоанновича всея великія Россін самодержца и иногихъ государствъ Государя и обладателя, на утверждение совершеннаго ради благочестія, святыя и непорочныя христіанскія въры и въ почесть превеликаго престола партріарша царствующаго града Москвы, Пречестивний Іеренія, инлостію Божію, архіепископъ Константинополя, новаго Рима и вселенскій патріархъ и святайшій Іовъ патріархъ царствующаго града Москви в всея Россів, со встии митрополиты, архіопископы и опископы, архимандриты и игу-

<sup>1)</sup> О формахъ устройства правося, церкви стр. 279. М. 1891 г.

мены и со вствить освященнымъ соборомъ великороссійскаго и греческаго царствія советоваща и соборне уложеща быти въ великовъ россійскомъ парствів чотыромъ митрополитамъ въ приснопамятнихъ и богоспасаемых градвув (Новгородв, Казанв, Астраханв, Ростовъ) и близь царствующаго града Москви на Крутицахъ, щесть архіепископовъ (Вологдъ, Сувдалъ, Нижневъ Новгородъ, Сиоленскъ, Рязани, Твери) и восемь епископовъ (Псковъ, Ржевъ, Устюгъ, на Бізлоозерів, Коломнів, Брянсків, Черниговів, Динтровів) 1). Въ настоящемъ постановление разсуждается объ унножении, по нуждамъ русской церкви, митрополій, архіепископій и епископій; при ченъ каждая изъ епархій, для которой предположенъ особый архіерей, имслится отдельною и трактуется самостоятельною. На соборъ московсковъ 1667 г., въ присутстви восточнихъ патріарховъ, разсиатривался тотъ же вопросъ, и въ видаль действительнаго осуществленія предположеній царя Осодора Іоанновича и Алексія Миханловича опредвлено: "повелвваемъ коемуждо митрополнту нивти подъ собою епископы, по святымъ правиламъ, ради конечнаго исправленія церковнаго и спасенія душъ человъческихъ: новгородскаго интрополита въ спархін въ Каргополь быти спископу, въ Городецив или въ Устюжив епископу быти. Казанскаго интронолита въ спархін на Уфв спископу быти. Ростовскаго интроподита въ епархін на Угличь быти епископу. Крутицкаго митрополита въ епархів на Левнахъ епископу быти. Рязанское архісписконство преложихомъ на интрополію и впредь утвердихомъ интрополін быти, въ той же епархін повелёхомъ на Воронеже быти епископу, въ Тамбовъ епископу же. А жити твиъ епископоиъ коемуждо подъ своимъ архіереемъ, въ своихъ епархіяхъ въ опредвиенных вить градахь, въ монастыряхъ и владети того монастыря вотчинами, и творити все по благословению и повельнию своихъ ниъ интрополитовъ, а бевъ воли ихъ ничего не творити, кром'в священнод'в ствія в хиротонів и прочих, яже повел'явають имъ святия правила. Къ тому же благословляемъ и утверждаемъ: суздальскому архіопискому Суздальскій уводъ вось, да Юрьовонольскій въ его епархін, а Тарусса и Калуга съ прочини въ патріар-

<sup>1)</sup> Coop. rocyg. rpam. n gorob. t. II, No 58, ctp. 98; tized by Google

шею область. Подобив и въ прочихъ епархіяхъ, обратающіяся иныхъ епархій церкви управляти тёхъ епархій архіерескъ, гдё въ которой епархів будеть пристойно" 1). Изъ буквальнаго смысла приведеннаго постановленія сивдуеть, что оно учреждаеть вспомогательних венескоповь въ общириййшехь впархіяхь знативищих патріарка русских ісрарховь и разграничиваеть преділи вськъ прочикъ епаркій. Особаго въ этомъ опредъленіи предложенія со стороны восточных патріарховь о введенік въ русскомъ государствъ системы областнаго митрополичьяго управленія не усматривается, а видится распоряжение о необходимости существования въ некоторыхъ общириейщихъ ещархіяхъ вспомогательныхъ ещископовъ, поставляемихъ подъ власть и начало главнихъ и старъйшихъ, на основаніи церковныхъ правиль и всегдашней церковной практики. Поэтому въ последующей исторіи и не встречается укаваній на то, чтобы въ русской церкви съ этого времени воспріяла дъйствіе и была примънена система областнаго митрополичьяго управленія, --- напротивъ им'вются доказательства того, что со вребольшого московскаго собора 1667 г. и на почвъ его опредъленій возникли и развились коадъюторства и викаріатства въ русской церкве 2). Характернее въ этомъ отношение является предложение царя Осодора Алексвевича московскому собору 1681 г. Выразивъ предъ отцами собора мисль о необходимости открытія новыхъ опископій для насажденія христіанства въ виду "ужноженія церковныхъ противниковъ" в по причинъ общирности нъкоторыхъ епархій, царь Өеодоръ Алексвевичь предложиль собору "чтобы важдому митрополиту нивти въ своей спархіи спископовъ, подвластных нив, а святьйшему патріарху отцемь отцу, нивти многихъ епископовъ, яко главъ и пастирю, а въ которыхъ градъхъ быти епископомъ, и отъ чего имъ имъти довольство, и то предложено нимино". Предложение царя объ умножение епископій соборъ приняль, а предложение относительно подчинения другь другу еписконовъ отринулъ. Въ соборновъ отвъть сказано: "Великому Го-

<sup>1)</sup> Двян. моск. собор. 1666—1667 г. ч. II, стр. 85—86. М. 1881 г.

<sup>2)</sup> Примъры см. Истор. Россійск, ісрарх. т. І, въ статьяхь о викаріаствахъ разныхъ спархій.

сударю Царю и Великому Князю Осодору Алексвевичу бырть человъ метрополеты и архіенископы, чтобы Великій Государь милостивно въ архієрейскому чину разспотрівніє положиль, и вновь гав въ пристойныхъ ивстахъ въ далекихъ городахъ и иногонародных архісроовь устронти, архіспископовь или спископовь, особыми ихъ епархіями, а не подъ митрополиты быти подвластнымъ, для того, чтобы въ архіоройскомъ чинів не было какого церковнаго разгласія, и межъ себъ распри и высости, и въ томъ несогласів и въ нестроенія святой церкви пріобидёнія и отъ народа молвы н укоризны. И сего ради примъняясь къ изволению Великаго Государя, общинь совытонь и согласіень великаго господина святыйшаго Іоакима натріарха московскаго, преосвященных митрополитовъ, архіопископовъ и опископовъ на соборѣ приговорили вновь быти архіороовъ" (перечисляются далью города каоедръ и способы нкъ содержанія) 1). Изъ буквальнаго синсла этого опредвленія нельяя извлечь, что оно утверждалось на подлинномъ нониманія византійскаго склада, и нивло въ виду водворить въ отечественной церкви законченность высшаго церковнаго управленія на почвъ началь греческой церкви; еще менье позволительно думать, что наши ісрарин, отказиваясь отъ принятія парскаго предложенія въ полномъ его видь, выразнии противление твиъ стехілиъ, которыя привзошли въ русскую церковь съ патріаршествомъ. По мисли царскаго предложенія дань быль и архіорейскій отвіть: предлагалось не византійскіе порядки водвореть, съ разділеніемъ Россіи на области на почев каноническихъ началъ, для образованія самостоятельных центровъ духовной власти, а предполагалось ужножить число опископовь вь опархіяхь метрополятовь вь зависимости отъ нихъ, безъ самостоятельнаго действованія въ церкви вопреки церковенить правиланть. Сего соборъ и не разделиль, и бившіе великому государю человъ митрополиты и архіенископы просили царя "въ пристойныхъ ивстахъ и дальнихъ городахъ в иногонародныхъ архіереовъ устроити, архіепископовъ, или епископовъ особыми ихъ епархіями, а не подъ митрополиты быти подвластнымъ для того, чтобы въ архіорейскомъ чинт не было какого церков

<sup>1)</sup> A. H. T. V, No 75, etp. 110-111.

наго разгласія и нежъ себя распри и высости, и въ томъ несогласін и въ нестроеніи святой перкви преобидінія и оть народа мольи и укорияни". Мисль ясная. Она гласить, что опора правъ власти и авторитета епископовъ не въ подвластности, HOARDACTHOCTH HAD MUTDOHOLHTY, & BY OTABLEHOCTH, CAMOCTOAтельности и независимости епархій, средоточіємъ духовной жизни опископскія каосдры. ROHIL CIVERTL Авторъ статьи "О нацерковномъ управленія" прицисаль россійскимъ REICHIONS Ment іерархамъ то, чему они и не думали противорвчить. Россійскіе іерархи действовали въ духе каноническихъ правилъ, и не колебали той завещанной древною церковію догим, но которой патріархъ, сосредоточивающій въ своихъ рукахъ иниціативу первовуправленія, и соборъ і ерарховъ разнихъ начиснованій, своимъ советомъ поддерживающій патріарха въ его начинаніяхъ, представляють наилучшія, сознанныя самою вселенскою церковію я освященныя ся законодательствомъ гарантім правильнаго направленія, развитія и теченія діль перковныхь. Отклоняя предложеніе паря, россійскіе еписконы стояли ва іврархію и ва свободное обсужденіе двич перковныхъ. Того же желають и тв строго православние доди и наши архипастири, которие говорять и разсуждають о необходимости совывать по временамъ мъстные соборы для дълъ върш и нуждъ церкви, независимо отъ постоянно существующаго, небольшого собора въ лиць святьйшаго Синода 1). Рычи и сужденія этихъ лицъ повидимону получають правительственный отголосовъ въ тых съвздахь епархіальных архіереевь, которые были созвани въ Кіовъ, Казани и Иркутскъ. Съезди эти, но существу дававшихся нить порученій, занимались обсужденіем духовно-религіознихь нуждь тыхь опархій, архіорон которыхь приглашались къ участію въ этихъ собраніяхъ; но результаты занятій этихъ съвздовъ, по разскотрения и одобрения ихъ святейшимъ Синодомъ, получили значеніе руководствевных распораженій. Подобное же значеніе можно приписать и съёздамъ противораскольническихъ миссіонеровъ, собиравшихся въ Москве для обсужденія перъ противо-

<sup>1)</sup> См. Сушковъ, Записки о жизни и времени Филарета, митрополита московскаго, стр. 194.

дъйствія развитію раскола и сектантства. Тѣ и другіе съъзды привътствуются какъ явленія, указывающія на оживленіе со въщательнаго, соборнаго начала въ дъятельности настырей русской церкви. Отдавая этимъ съъздамъ должное значеніе въ дълъ есвъженія уходящихъ въ глубину забвенія порядковъ каноническаго строя церковной жизни, прибавинъ, что дъйствительное возстановленіе иден соборнаго управленія въ русской церкви по началамъ каноническимъ относить ожиданія къ будущему.

Мисль объ оживленія соборнаго начала въ русской церкви лежала и въ основъ возникшаго въ 1865 г. предположенія относительно изявненія существующаго порядка разрішены жалобь на рішенія святьйшаго Синода. Въ ниянномъ учредительномъ указв, установдявшемъ "Духовную коллегію, т. е. соборное правительство съ властію", всякія духовимя діля во всероссійской церкви управлять повелевалось: "всемъ вернымъ подданнымъ всякаго чина духовнымъ и мірскимъ иміть сіе за важное и сильное правительство и у него крайнія діль духовнихь управы рішенія и вершенія просить, и судомъ его определеннымъ довольствоваться, и укавовъ его слушать во всемъ, подъ великимъ за противление и ослушание наказаність противъ прочихъ воллегій "1). Въ грамотахъ восточныхъ патріарховъ объ учрежденін святьйшаго Синода возвыщалось, что учрежденный въ русскоиъ государствъ Синодъ "есть и называется нашимъ во Христъ братомъ, святимъ и священиямъ Синодомъ отъ вськъ благочестивнихъ и православнихъ кристіанъ священнихъ и мірокихъ, начальствующихъ и подначальнихъ и отъ всякаго сановнаго лица. Онъ ниветь право совершать и установлять тоже, что и четыре апостольскихъ святьйшихъ патріаршихъ престола" 2). Такимъ образомъ по самой идев учрежденія святвёшій Синодъ долженъ быль представить высшее и решительное судилище по дъламъ и вопросамъ церковной жизни съ правами авторитета патріаршихъ престоловъ. При таконъ пеложеніе никакія жалоби и аявленія неудовольствій на рівшенія Синода не могли им'єть міста. На практикъ, долженъ былъ возникнуть и въ дъйствительности

<sup>1)</sup> П. С. П и Р. по въд. прав. испов. т. I, № 1, стр. 2 Соод с
2) Тамъ же т. Ш., № 1115, стр. 161—162.

существуеть такой порядовь вещей, по которому святыйшій Синоль совившаеть въ себв два вида и какъ бы степени суда.судъ высшій по ділань, восходящинь на разскотрівніе святійшаго-Синода изъ епархівльныхъ учрежденій, и судъ ординарный по дівламъ, возникающимъ въ самомъ святейшемъ Синоде и решаемымъниъ саминъ. Въ нервоиъ случав судъ святванато Синода дваствительно является судень высшинь и окончательных,---вь носледнемъ — решенія его могуть визивать мисль о желательности новаго пересмотра. Всяваствіе сего были и являются недовольные судомъ святьйшаго Синода, которые и обращаются съ жалобами на Височайшее Иня, привъннтельно въ существовавшей въ прежнее время въ свётскихъ судахъ практике, по которой, несмотря на то, что по закону последнею ординарною инстанціею быль правительствующій Сенать, приносились жалоби и на Сенать и даже на Государственный Советь Его Инператорскому Величеству. При этомъ надо замътить, что правительствующій Сенать при его устройствъпредставлявь то преимущество, по сравнению съ святышивъ Свиодомъ, что по разскотрвнін навъстнаго дъла въ одномъ. ваъ его департаментовъ, оно могло перейти и быть перенесено на рашеніе общато собранія Сената. Въ святаннемъ Синода для разскотранія приносимнув на его рашенія жалобь установился мало по малу такой порядокъ, по которому подаваемыя на Височайшее ния на рашенія святайшаго Синода по далама, подлежащить его веденію, жалобы препровождаются къ оберъ-прекурору святьйшаго Синода, кониъ представляются на Высочайшее уснотрвніе справки и объясненія, и буде, всявдствіе таковыхъ справовъи объясненій, признается нужныть переспотръ дела, решеннаго Снеодомъ, въ такомъ случав объявляется Синоду Височайшее повельніе о пересмотры дыла, вы противномы же случаю поступившая на Высочайшее Иня жалоба оставляется безъ последствій. Такой порядокъ разръшенія жалобъ на ръшенія святьйшаго Синода установнися съ конца первой четверти текущаго столетія. Сътеченіємь времени этоть порядокь нісколько намінняся въ томь отношеніи, что въ большей части случаевь, жалобы на рёшенія святьйшаго Синеда, присыдаемыя къ синодальному оберъ-прокурору,

непосредственно предлагаются святьйшему Синоду, который, но выслушанін таковыхъ жалобъ, или постановляеть опредёленіе объ испрошенін Высочайшаго соняволенія на переспотръ діля, а также н на отвъну прежняго ръшенія, или же объ оставленів жалобы бевъ удовлетворенія. Въ томъ и другомъ случав сущность двла одинакова: обжалованное решеніе подвергается переспотру того санаго уствновленія, которое постановило оное рівшеніе. Всябдствіе сего святьящій Синодъ, постановившій рышеніе, и синодальный оберьпрокуроръ, признавшій такое рішеніе правильных, подвергая снова собственному пересмотру окончательно разрёшенное дёло, являются судьями своихъ собственныхъ действій. Такой порядокъ вещей, обративъ на себя вниманіе оберъ-прокурора (графа Д. А. Толстаго), побуднав его повергнуть на Высочайшее Его Инператорскаго Величества возарвніе предположеніе объ изявненіи существующаго порядка разръщенія жалобъ на рышенія святыйшаго Синола. Во всеподданнъйшей запискъ по этому предмету синодальный оберъ-прокуроръ, указавъ съ одной стороны на то, что изображенный порядокъ переспотра жалобъ на решенія Синода не можеть не стеснять какъ самихъ присутствующихъ, такъ в синодальнаго оберъпрокурора, съ другой-на то, что тотъ же порядокъ, навлекая въ общественновъ мевнік нареканіе на постановленныя такикъ образонъ решенія, какъ-бы они правильны ни были, возбуждаеть недоваріе и даже неуваженіе къ духовному суду, начасняль, что такой порядокъ не соотвътствуеть и канонических постановленіямь о порядкъ разсиотрънія обжалованныхъ ръшеній высшихъ духовныхъ установленій. А именно по канонических постановленіямь (II всел. пр. 6 и друг.) дело, решенное напр. однить соборомъ, не подвергается, всявдствіе неудовольствія на его решенія, обсужденію и решенію того же собора, но должно быть перенесено къ другому собору, большему прежняго. Соотвътственно сему и во избъжание неудобства существующаго порядка разрышенія жалобъ на рышенія святьйшаго Синода, по вненію оберь-прокурора, представлялось бы возножных постановить, что эти жалоби должны разрёшаться по большинству голосовъ, если не всехъ, то по крайней мере двухъ третей епархівльных врхіереевъ, кониъ, применительно къ порядку,

установленному въ правительствующемъ Сенатъ, должин быть разсилаеми въ мъста ихъ пребиванія печатине экземпляры записокъ изъ дълъ и жалобъ". Предположенія синодальнаго оберъ-прокурора Височайше повельно разсмотръть въ особомъ комитетъ, составленномъ изъ членовъ и присутствующихъ святьйшаго Синода, а также иткоторихъ висшихъ сановниковъ государства 1).

Авторъ "Записокъ о жизни и времени святителя Филарета, интрополета московскаго", надо думать, имбеть въ виду настоящее обстоятельство, когда сообщаеть, что предполагалось, въ случав жалобы на приговоры Синода, созывать епархіальныхъ начальниковъ, въ числъ 24 изъ старъйшихъ по јерархіи и менъе отдаленныхь отъ Петербурга. При невозножности же инъ собраться, стануть требовать отъ нихъ мивнія на письмів по предложеннимъ дъламъ и жалобамъ. Правило это легко примънить и къ инымъ важнымъ случаямъ, вопросамъ, столкновеніямъ и т. п. 2). Равнымъ образовъ и въ комитеть по преобразованию духовно-судебной части ваявлено было о томъ же обстоятельствъ; "въ концъ 1865 г. быль учреждень комитеть изъ членовь святьйшаго Синода и нъсколькихъ высшихъ государственныхъ сановниковъ съ целію разръшить вопросъ: не признано ин будеть полезныть жалобы на ръшенія святьйшаго Синода съ цечатними выписками изъ самыль дъль разсилать къ опархіальнымъ архіороямъ и такимъ образомъ надъ судомъ Синода учредить въ нъкоторомъ симсле высшую инстанцію въ соборномъ, хотя и заочномъ судъ всьхъ или многихъ епархіальныхъ архіереевъ" 3).

Высочайте учрежденный 14 октября 1865 года особый Комитеть въ засъдания 18 ноября, по равсмотръния и обсуждения изложенныхъ во всеподданнъйшей запискъ синодальнаго оберъпрокурора предположений объ измънения существующаго порядка разръшения жалобъ на ръшения святъйшаго Синода, пришелъ къ различнымъ по сему предмету мизниямъ.

<sup>1)</sup> См. отнош. оберъ-прокурора с.-петерб. м. Исядору 18 октября 1865 г. № 2583. Рукоп. спб. дух. акад. № 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сушковъ, Записки о жизни Филарета ж., стр. 195—196.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Записк. чит. 7 мая въ засед. ком. стр. 55.

Нъкот орые изъ членовъ сего комитета изходили предложений новий порядокъ пересмотра гтшевій срятійшаго Сивода неулобнымъ и несогласнымъ съ общинъ духомъ законовъ Имперін и съ постановленіями нашей церкви. Въ разъясненіе неудобства сего порядка, означению члени указивали на то, что мивнія о правильности, или неправильности решеній св. Синола, отбирае имя по епархіянь оть каждаго архіором порознь, пре подчиненій ихъ святвишему Синоду, и при совершенной отъ него зависвиости, едва ли, по слабости человъческой, всегда будутъ соотвътствовать предположенной цели. Кроке того печатаніе записокъ изъ дель и жалобъ, разсылка ихъ въ епархіи, вногда весьна отдаленныя, и наконецъ охиданія заключеній отъ каждаго няь архіореевъ-все это неизбежно повлечеть за собою значительную медленность къ напрасному отягощенію просителей, которые нередко удаляются оть мъстъ и слъдственно въ ожиданіи ръшенія ихъ участи остаются безъ средствъ къ пропитанію. Далье изъ собранных такинъ способонъ личных инвий каждаго архіорея порознь, вираженных безъ предварительнаго совъщания съ прочими и безъ тъхъ прений. которыя, проясняя высле, при взаимных уступкахь, нередко ведуть въ достежени единогласія, вероятно веська редко составится требуеное большинство голосовъ; а если во избижание разнообразія въ отзывахъ архіороєвъ, огранячить сужденія ихъ однями отвътани на предложениие Свиодомъ вопросы, безъ права входить въ опънку самой постановки этикъ вопросовъ, то это значило бы разрушать всякую свободу мевній, навизывая такь сказать изв'ястный взглядь на дело. При разночнскій местных архіоросвъ, наи IIDE CYMOCTROBENIAL OTTENRALE BE HAE MERHINAE, HOCTAHORISTE окончательное заключеніе должень все тоть же святвиній Синодъ; следовательно необходимость въ пересмотре имъ своихъ решений останется та-же, какъ и прежде. Введение предполагаемаго новаго порядка потрясло бы довъріе къ прежникь ръшеніямъ святьйшаге Синода, уронило бы въ общественномъ мевнін его достоинство и значеніе, возбудило бы совитьніе въ отношенія діль, уже окончательно ниъ решенныхъ, а при злонамеренныхъ листолкованіяхъ дегко ножеть повести къ новынь разнонысліянь и расколань вы

нашей перкви. Разсматривая со стороны правильности и законности предполагаемый порядокъ разрышэнія жалобь на святыйшій Сиводъ, тв же члены находели, что по основнымъ нашемъ законамъ "Императоръ, яко кристіанскій Государь, есть верховный защитникъ и хранитель догнатовъ господствующей веры и блюстятель правовърія и всякаго въ церкви святой благочестія". Согласно съ этинъ, по правиланъ Духовнаго Регламента, члены Синода въ присдей своей произносять слова: "исповидую же съклятвою крайняго судію духовныя сея коллегін быти санаго В:ерессійскаго Монарха". Изъ этого начала совершенно последовательно истекаеть какъ то, что жалобы на Санодъ подаются Государю Инператору, - такъ и то, что по делу, решенному Синодомъ, можетъ быть объявлено Височайшее повеление или соняволеніе на пересмотръ дізла вновь. По дізламъ, пересматриваемымъ и вообще но дълать всякаго рода, святыйшій Синодъ нерыдко польтребовать заключенія отсутствующихъ вовался своинъ правонъ по своему выбору, и полученныя отъ нихъ донесенія принималь въ соображение при окончательновъ решения. Ныне предподагается это право святейшаго Синода превратить въ обязанность, и жалобы на его решенія непременне отдавать на судъ всёхъ, или двухъ третей архіереевъ. При обязательности приговора сихъ последнихъ для святейшаго Синода, ясно, что такинъ образонъ была би у насъ введена новая духовно-судебная пистанція, поставленная выше санаго святвішаго Синода и вивств съ твиъ билъ допущенъ родъ апелляція на его решенія. Но можно ли учредить подобную инстанцію на предполагаемых в началахъ? По правиламъ церковнимъ (всел. II пр. 6) недовольные ръшеність списконовъ области обращаются къ большему собору въ своей области. Святейшій Синодъ не есть вакой-либо соборъ местимхъ епископовъ области, — но имъетъ соборную власть во всей русской церкви, — посему одни, подвъдомые Свиоду архіерен, хотя бы всей Россія, не составять еще въ отношеніи къ нему требуемаго собора великія области. Притомъ святьйшій Синодъ учрежденъ въ Россія взамінь патріарха, за Синодомъ оставлень титуль "святышества", и восточные патріархи называють его возлюблен-

нымъ о Госполъ братовъ". При таковъ значени Синола и лаже высшенъ, "понеже соборъ есть" (какъ сказано въ Регламентъ), можно не допустить мысль, чтобъ собраніе подчиненныхъ могло стать высшинь надъ нинь судьею? Предположение посылать делана заключеніе архіореовъ въ ивста ихъ жительства, безъ созванія ихъ въ одно ивсто, противорвчило бы укоренившенуся въ перкви н въ общественновъ мевнін понятію о соборь, и большинству годосовъ, такивъ образовъ отобранныхъ, недьзя даже и принисать значеніе постановленія соборнаго. Ежели въ древней церкви иногда случались приивры, что некоторые изъ опископовъ ирисидали на соборъ письменныя мивнія, то это составняю только вачатіе; общее же правило всегда было то, что соборъ быль совываемъ, н большивство членовъ его состояло на лицо; собору же заочному никогда не бивало приивра въ церкви православной. Обративъ далью вниманію на указываюмую стеснительность для скятьйшаго Синода по существующему порядку пересматривать свои же рашенія, а также несогласіе сего порядка съ принятимъ для правительствующаго Сената и съ церковными законами; тв же члены разсуждали: коль скоро рёшеніе постановлено такинъ судонъ, на который уже нетъ апелляців, а дозволено только въ крайности прибъгать въ Инператорскому Величеству; то удовлетворение жапобъ ножеть состоять единственно въ Височайшенъ сонзволения на пересмотръ и исправление решения темъ же висшинъ въ го сударстве судомъ, которымъ оно постановлено. Такой судъ, облеченный по самому составу своему всею силою Монаршаго довърія, будетъ всегда жедать только одного достеженія естини, а для этого конечно не стеснится и темъ, если достигнотъ ел путемъ пересмотра своего решенія, особенно когда въ деле окажутся новыя стороны, или такіе факты и обстоятельства, которые прежде не инфинсь въ виду. Иначе, допуская имсль о необходимости разбирать жалоби на висшій судъ непремънно въ какой-либо още высшей инстанціи, пришлось бы учреждать надъ сею последнею еще другую, надъ этою опять третью инстанцію и т. д. Въ правительствующемъ Сенатъ ръшенія департаментовь пересматриваются по жалобанъ въ общенъ собранін Сената; это обстоятельство не

можеть служеть къ опровержению существующаго въ настоящее время порядка пересмотра ръшеній святьйшаго Синода въ немъ самомъ; ибо въ Синодъ ивтъ департаментовъ, и значение его, какъ висшаго духовнаго суделища, осталось и после учрежденія Государственнаго Совъта тъмъ же, какимъ оно било во время Петра I. Къ тому же не ръдки случан, когда и Государственному Совъту повелъвается снова переспотръть дъла, единожды уже окончательно въ немъ решенныя. Существующій нине порядовъ нересмотра решеній святьйшаго Синода, вполив согласуясь съ его достоинствомъ, какъ колисти, запънившей патріарка россійскаго, не противоръчить и правилань церкви (Всел. IV пр. 9), по которынь судебною инстанцією считается престоль парствующаго Константинополя; при чемъ негдъ нътъ указаній, чтобы духовенство одной константинопольской епархін, даже и созванное на действительный соборъ, могло быть высшею инстанцією въ отношеніи къ своему патріарху. Предложивъ изложенныя соображенія, висказавшіе оныя члены не находили ни побужденій, ни основанія изивнять тоть порядокъ, который существуеть полтора въка и неоднократно подтверждался Височайшими повелёніями, а потому полагаля и на будущее время сохранить тоть же норядокь съ предположениемь, отъ собственной воли святейшаго Синода всегда будеть зависьть по приносимить на его решенія жалобамъ входить въ сношение и совъщание съ тъмъ или другимъ, или ибсколькими по его усмотрънію, изъ епархіальныхъ архіереевъ.

Одинъ изъ совъщавшихся членовъ, сознавая безвредность предноложенія о предоставленіи епархіальныхъ преосвященныхъ всъиъ, или нъкоторымъ изъ нихъ, разбирать приносимия на ръшенія святьйшаго Синода жалобы и не прекословя сему предложенію, не разділять убіжденія, что это предположеніе полезніве и правильніве соблюдаемаге порядка и сообразніве съ достоинствомъ святьйшаго Синода, какъ высшаго духовнаго суда, какъ постояннаго собора въ россійской церкви. Раскрывая свою мысль, этотъ членъ изъясниль: но церковнымъ правиламъ рішенія меньшаго собора могутъ подлежать суду большаго собора, но въ тіль же правилахъ нітъ основанія, по которому судъ епископовъ, какъ-бы ни было велико ихъ числе, въ

ихъ отдъльности и безъ высшаго јерархическаго лица во главъ ихъ, можно было бы признать за судъ соборный и притомъ высшій суда святьйшаго Синода, въ которомъ председательствують высшія іврархическія лица-митрополиты, и котораго решенія епархіальные архіерен должны принимать безпрекословно. Требовать отъ епархіальных архіереевъ предварительных мижній для постановленія рышенія въ святыйшень Снеоды по какону-либо важному предмету-это и полезно и правильно и правельно в настоящее время. Для того же, чтобы жалобы на решенія духовных судовъ были обсуждаемы и окончательно різшаемы, согласно съ церковными правилами, по которымъ решенія меньшаго собора подлежать суду собора большаго, по метьнію этого члена, надлежеть принять савдующее: 1) жалобы на рашенія епархіальных начальствъ предоставить разбирать московской синодальной конторы, которая составляеть налый соборь, и которую приличеве наименовать носковскимъ отделеніемъ святейшаго Синода; 2) недовольнить решеніями московскаго синодальнаго отділенія предоставить ираво обращаться къ святьйшему Синоду, какъ большему собору, котораго решенія должны быть почитаемы за окончательныя. Въ случае, будеть признано нужных, придать решенымъ святейшаго Синода, какъ собора большаго, большую силу и значеніе при разсмотрівніи жалобъ на московское синодальное отделеніе, можно назначить одниъ мъсянъ въ году и на это время приглашать для присутствованія въ святвищемъ Синодъ нъкоторыхъ изъ преосвященныхъ тъхъ епархій, которыя соединены съ Петербурговъ желевными дорогами.

Большинство членовъ, — не раздвляя высказанныхъ въ предшествующихъ мивніяхъ соображеній и вполив соглашаясь съ предположеніемъ, изложеннымъ во всеподданивйшей запискв синодальнаго оберъ-прокурора по сему предшету, — въ устраненіе высказанныхъ противъ сего предположенія возраженій, а также въ разъясненіе существа и цвлесообразности принимаемаго предположенія, остановилось на следующихъ соображеніяхъ. Общая и вивств съ темъ едва ли не существенная мысль, представленная въ опроверженіе предполагаемаго порядка разрёшать жалобы на рёшенія святьйшаго Синода, заключается въ томъ, что этотъ порядокъ не

соответствуеть достоинству и значению святейшаго Синода, какъ высшаго, со времени его учрежденія, духовнаго судилища въ Россін. Дівествительно, святвёшій Синодь, по идет его учрежденія въ Духовновъ Регламентв, представляется "высшинъ судилищенъ" и въ гранотахъ восточныхъ патріарховъ именуется "возлюбленнымъ о Господъ братовъ" и инъетъ звачение высшее патріарка "понеже соборъ есть", — тъмъ не менъе, несмотря на такое значение святвишаго Синода, самодержавная власть, учредившая это установленіе, признала возможнымъ и необходинымъ отклонить первоначально усвоенное ему нраво безотчетнаго и окончательнаго рашенія суднихъ двять, подлежащихъ его віздінію. Это дійствіе верховной власти уронило ли достоинство святвишаго Синода, если даже признавать его по значению выше патріарха, понеже соборъ есть. Напротивъ, это дъйствіе верховной власти, какъ приближающееся къ требованию каноническихъ правиль, допускающихъ жалобы даже на соборы, не заключаеть въ себе ничего несоответствующаго достоинству святьйшаго Синода. Опасенія относительно того, — что "введеніе новаго порядка переспотра різшеній святьйшаго Синода можеть потрясти довиріе къ прежнимъ ришеніямъ святийшаго Синода, уронить его достоинство и значение въ общественномъ инънін, возбудить сомижнія касательно діль, прежде рівпеннихь, в повести въ разномысліямъ и расколамъ", --- большинство членовъ признало напрасными и излишними, потому что при опасеніяхъ подобнаго рода надлежало бы навсегда отказаться отъ всяваго рода удучненій, изміненій и преобразованій по судебной части въ виду предположеній, что вновь введенный порядокъ пожеть потрясти довъріе въ ръшеніямъ суда, ностановленнимъ на основаніе прежняго порядка, и возбудить сомивнія въ отношеніи дівль, окончательно ниъ ръшеннихъ. Въ частности по поводу мисли, что новий порядокъ уронитъ достоинство и значение святейшаго Синода въ общественновъ мижнін, большинство членовъ, согласно съ межність високопреосвященнаго Филарета, интрополита иосковскаго, засвидътельствовало, что "достоннство и значеніе святьйшаго Синода, какъ духовнаго судилища, роняется въ общественномъ мивији именно вследствіе ныне существующаго порядка разрешенія жалобъ, вве-

деннаго собственно въ последнія тридцать леть, ноо, какъ выравился покойный митрополить въ своемъ мейнія по настоящему дёлу: подтвержденіе обжанованняго різненія тімь же собраніемь, которынъ оно постановлено, не убъдительно для жалующихся, а нашъненіе рашенія такъ же собраніскъ, которыкъ оно постановлено, вредить достоинству сего собранія во мизнін общественновъ". Возбуждаеть крайнее недоумение и мысль о томъ, что предполагаемый порядовъ раземотренія жалобъ на решенія святейшаго Синода можеть повести къ разномисліямь и расколамь, когда предполагается съ одной стороны отивна обычая, подрывающаго общественное довъріе въ святьйшему Синоду и внушающаго неуваженіе въ духовному суду, съ другой — замъна такого порядка новымъ, который приближается, насколько это возможно по мъстнымъ обстоятельствамъ русской церкви, къ установленному каноническими правилами порядку. Большинство членовъ виражаетъ при этомъ надежду, что "новый порядокъ, открывая давно желаемую возможность къ общему и совокупному действованію пастырей отечественной церкви и къ выраженію инсли и голоса ея, хотя въ дёлахъ судныхъ, при дальнъйшемъ благоразумномъ развитии этого благодътельнаго начала, успоконтъ и умиритъ съ церковію и нъкоторые толки въ самомъ старообрядчествъ, или расколъ". Извъстно, что раскольники упревають православную церковь въ недостатив единенія и въ отсутствіи всякаго общенія между пастырями церкви, и что это именно обстоятельство побуждаеть ихъ чуждаться православной ісрархін. Неубъдительно и заявленіе, что при зависимости опархіальныхъ архіороовъ отъ святьйшаго Синода и человъческой слабости трудно ожидать отъ нихъ свободы въ мивніяхъ, ибо и въ древней церкви епископы всегда находились въ зависимости какъ отъ первыхъ еписконовъ области --- митрополитовъ, такъ и отъ собора, и твиъ не менъе ни эта зависимость, ни слабость человъческая не препятствовали каждому епискому порознь свободно и самостоятельно выражать свой решительный голось, когда по деламь церковныть онъ требовался отъ епископовъ. Поетому натъ основанія преднолагать, что только современные и будущіе епископы русской церкви, всивдствіе зависимости отъ святвишаго Синода, не исполнять, по слабости человической, долга своего по отношению къ дидамъ перкви, имъ ввърменимъ. Не опасна и медленность въ собиранін инвній отъ архіороовъ, — ноо она ножеть онть устранена вакъ надзежащеми распоряженіями о безотлагательновъ напечатанія и разсмикъ записокъ, — такъ и назначеніемъ опредвленнаго срока для доставленія преосвященными отвывовь, согласно о томъ мньнію интрополита московскаго. Не подриваеть существа предположенія и высль, что при отсутствін личнихь сов'ящаній епископовъ между собою трудно достигать единогласія ихъ въ рашенія судныхъ дваъ. Судебная практика не показываетъ, что единомисліо въ митинахъ по судобимиъ дъламъ проистовало во встать или хотя въ большей части случаевъ, всевдствое словесных совъщаной и превій можду судьями, — взаниныя же уступки въ мивніять хотя и могуть вести къ единогласію, но въ дълахъ собственно судебныхъ, и притомъ судебно-духовинхъ, едвали даже полезны и желательны; ибо въ дълахъ сего рода существенная важность закаючается не въ личновъ воззръніи судей (какъ это бываеть въ дълахъ административныхъ), а въ правильномъ примъненіи разума закона, или сущности церковнаго правила по соображению обстоятельствъ дела. Напрасни и преждевременни опасенія и относительно того, что ограничение суждения епископовъ одники ответами на вопросы, предложенные святьйшимъ Синодомъ но каждому дълу, можеть разрушить свободу ихъ мизній, ибо если святьйшему Синоду будетъ предоставлено составить подребныя правила въ разъясненіе основнаго положенія, наложеннаго во всеподданный запискъ синодальнаго оберъ-прокурора, то нътъ сомивнія, что святъйшій Синодъ при начертаніи таковихъ правиль совершенно устранить вовножность каких бы то ни было вопросовь, вытекающихъ изъ существа дела, а ограничится указаність въ правилахъ, что каждий епископъ, пользуясь полимиъ правомъ свободно и самостоятельно издагать какъ причены, основания и побуждения, по кониъ онъ признаетъ ръшеніе Синода правильных или неправильнымъ, такъ и свое убъждение относительно примънения законовъ къ двлу, подлежащему обсужденію, обязывается однако въ заклю-Menie Choelo Merhia Holomateleho touro a acho Crabate: Holarbete ди онъ оставить въ силь обжалованное рышение, или же признаетъ полиежащинь отнень, и въ сень последнень случав, согласно ли ходатайству, изъясненному въ жалобъ. Начертание такого правила устранить предполагаемое неудобство. Неумъстно и предположение, будто съ введеніемъ новаго порядка Синоду необходимо будеть пересматривать свои ръшенія и постановлять заключеніе при разномыслін архіороовъ, или существенныхь оттанкахь въ ихъ мизніяхъ. Дъло въ томъ, что святьйшій Синодъ по поводу свода нивній епархіальных архіереевь, и счета голосовь, согласныхь и несогласных съ его решениеть, не будеть иметь надобности входеть въ переспотръ своего решенія, чтоби постановить еще какоето свое собственное окончательное решеніе по существу дела, --а долженъ будеть только засвидетельствовать, что по большинству голосовъ енархівльныхъ архіереевъ по такому-то делу состоялось такое-то ръшеніе, которое и подлежать исполненію. При такомъ способь дъйствованія со стороны святьйшаго Синода неумъстны ни пересмотръ своего рашенія, не постановленіе окончательнаго раmenia.

Относительно замівчаній на счеть правильности и неправильности предположеннаго порядка и въ частности той общей имсли, — что предполагаемый порядокъ несогласенъ съ законами Имперін и ностановленіями нашей церкви, -- большинство членовъ висказалось, что этоть порядокъ ни въ чемъ не противоръчить законамъ Имперін и постановленіямъ нашей церкви, даже если предположить, что жалоби на святьйшій Синодъ, всявдствіе этого порядка, могуть быть приносимы не Государю Императору, и что по дължиъ, ръшеннимъ Синодомъ, не могутъ уже быть объявлены Высочайнія повельнія и вообще откроется возножность не утруждать Особы Его Инператорского Величества ни принесеніемъ жалобъ, на испрашиваниемъ Высочайщихъ соизволений. Развъ верховной власти не принадлежить право въ отивну существующаго порядка пересмотра Синодомъ своихъ решеній установить другой порядокъ, болъе сообразный съ требованіями отечественной церкви и вивств съ тапъ соотвътствующій, на сколько возножно по пъстныть обстоятельствань русской церкви, каноническимъ постановленіямъ, ниенно тоть порядокъ, какой предложень синодальнымъ оберъ-прокуроромъ. Верховная власть совершенно виравъ измънить или отменить существующій порядокь, подобно тому, какъ она признала полезныть отивнеть жалобы на Правительствующій Сенать, коихъ по новымъ судебнымъ уставамъ не допускается. Указываемое противорбчіе предполагаемаго порядка перковнымъ канонамъ въ томъ. - что по правиламъ перковнымъ (Всел. 11 пр. 6) недовольные решеніемъ епископовъ области обращаются къ большему собору ведикія области, но одни подвідомые святійшему Синому архіерен, хотя бы и всей Россіи, не составляють еще въ отношения къ нему требуемаго собора великія области — ибо святвешій Синодъ не есть какой-либо соборь містинкь ещесконовь области, а имъетъ соборную власть во всей Россіи, — не можетъ быть сочтено умъстнымъ. Возражение это основано на предположенін. что великая область, о которой говорится въ перковномъ правиль, имьеть по своему качеству высшее значение, въ сравнение съ обыкновенною простою областію. Между тъпъ въ указанновъ правиль высшее значене, усвояемое большему собору епископовъ великія области, въ сравненіи съ соборомъ епископовъ простой области, основивается есключительно на большемъ ихъ числъ; ибо въ этомъ правилъ говорится объ округъ, имъющемъ меньшее число еписконовъ, и объ округъ, инфинемъ большее число еписконовъ. Означенное возражение вообще инъло бы силу въ томъ случав, если бы святьйшій Синодъ состояль изъ всёхъ епископовъ Россіи; тогда дъйствительно не было бы возможности обращаться къ большему числу епископовъ. При настоящемъ же положенів, когда святвашій Синодъ состоить только изъ немногихъ епископовъ, обращеніе къ большену ихъ числу вполив законно и нисколько не противоръчетъ силъ выше приведеннаго церковнаго Мисль о томъ, будто архіерен со всей Россін не могуть въ отношенін къ святвишему Синоду, какъ подвідомме ему, составить большаго собора, не вибеть силы въ виду принфровъ православной церкви древней и нашей, когда действіе митрополитовъ по 1 прав. III всел. собор. и натріарховъ (съ которнии сравнивается святьйшій Синодь), по приміру митрополитовь, были обсуждаемы соборомъ при участи епископовъ подведомыхъ имъ. Въ пеняти о святьйномъ Синодъ, какъ соборь, допускается преуведичение. Святьйшій Синодъ, говорять, не есть какой-либо соборь изстныхъ епископовъ области, а инфотъ соборимо власть во всей Россіи и не только равенъ патріарханъ, но и више ихъ, понеже соборъ есть. Въ настоящемъ случав, конечно, святейшій Синодъ поставляется въ качествъ собора высшаго, чънъ, какинъ былъ бы соборъ, составленний изъ всвуъ архісресвъ. Ни восточние натріархи. ни наши никогда не усвоями себъ значенія высшаго, чвиъ авторитетъ собора всехъ, подведомихъ инъ архіереевъ. Равнить обравомъ приводемое въ защиту существующаго порядка нересмотра ръшеній святьйшаго Синода каноническое будто бы основаніе, что этотъ порядокъ не противоръчить церковныть иравилать (Всел. IV пр. 9), по которымъ носледнею судебною инстанцією считается престоль царствующего Константинополя, не оправлывается ивйствительною справкою съ указанныть канономъ. Дело въ томъ. что этотъ канонъ не имъетъ того значенія, въ какомъ онъ приводится. Канонъ разсуждаеть о порядкв суда въ токъ случав. когда опископъ, или клирикъ имветь неудовольствія на митропополита области, и предписываеть обращаться въ этомъ случав или въ экзарху великія области (вибщавшей несколько интрополій). или же къ престолу царствующаго града Константинополя и предъ никъ судиться. Въ обсуждаемомъ предположении вопросъ не о томъ, къ кому подавать жалобу на митрополита, а о томъ, кому жаловаться на решеніе святейшаго Синода, съ которымъ сравнивають патріаршій престоль царствующаго Константинополя. Объ этомъ вопрост правило не говорить и въ немъ нетъ указаній, чтобы одной константивонольской натріархін могло быть высшею инстанціею въ отношенів къ своему патріарху. Сущность защищаемой инсли болье была бы подтверждена положительнымъ, а не отридательнымъ способомъ доказательства, т. е. если бы было указано, что въ правилахъ церковныхъ где-либо говорится, что напр. интрополить или патріаркь, въ случав неудовольствія, объявленнаго на его ръшеніе, снова самъ пересматриваеть прежнее свое решеніе. Но такого указанія въ церковныхъ правилахъ конечно нельзя найти, точно также, какъ нельзя указать, чтобы и нынь гдъ-либо существовало, за исключеніемъ святьйшаго Синода, судебное учрежденіе, изрекающее судъ о своихъ ръшеніяхъ.

Въ числъ второстепеннихъ доводовъ противъ принятія предполагаемаго порядка указывають на то, что Синодъ и прежде требеваль заключенія оть архіереевь, принималь ихъ въ соображеніе, а ныев полагають превратить это правило въ обязанность. Въ вилу сего указанія большинство членовъ соглашаясь, что дійствительно были случан, когда преинущественно но вопросать законодательнымъ святьйшій Синодъ требоваль заключенія отъ епархіальных врхіороовь, разъяснило, что въ настоящемь порядкь требованія мевній епархіальних архіереевъ ніть ничего общаго съ предполагаемимъ порядкомъ; ибо при настоящемъ порядкъ зависить совершенно отъ самого Синода принять или не принять въ уваженіе, ть заключенія, которыя давы епархіальными архіереями,напротивъ при новомъ порядет мижніе архіерся даже по жалобъ, принесенной на решеніе святейшаго Синода, будеть выражать решительный его по делу голось, котораго уже нельвя будеть по произволу принять или не принять въ уважение. Въ большинствъ же такихъ голосовъ будеть сказываться голось самой перкви. При тонъ появолительно заметить, что существующій нине норядокъ истребованія заключеній оть опархіальныхь архіороовь, въ томъ чеся даже отъ отсутствующихъ синодальныхъ членовъ, решительно отличается отъ порядка истребованія заключеній высшини государственными установленіями оть лиць, принадлежащихь по своему званію къ ихъ составу. Всв иннестри по званію своему присутствують въ Сенать, твиъ не ненъе истребованныя оть нихъ сенатомъ интина исчесляются въ общемъ счетв голосовъ сенаторовъ не только при решеніи дель въ департаменте сената, но даже и въ общевъ его собранія. Мивніе же епархіальнаго архіерея, даже нивиощаго званіе синдальнаго члена, истребованное Синодомъ по какому либо делу, въ счетъ голосовъ его решающихъ, не пріемлется и можеть быть оставлено Синодомъ безъ последствій. Находять, что предположение посылать дела на заключение архісресвъ безъ созванія ихъ въ одно песто противоречить понятію о со-

боръ, и большинству голосовъ такинъ образонъ собранених нельзя принисать постановленія соборнаго, темъ более, что судъ еписконовъ, въ ихъ отдъльности и безъ высшаго јерархическаго лица, нътъ основанія признавать за судъ соборный, и притокъ высшій суда святьйшаго Синода, въ которомъ присутствують висшія ісрархическія лица и интрополиты. По поводу сего зам'вчанія большинство членовъ, выходя изъ мисли, что названиемъ собора напр. помъстнаго выражается между прочинъ участіе въ дівлаль его вськъ поместникъ церквей, участіе нан въ лике предстоятелейепископовъ сихъ церквей, или чрезъ ихъ пословъ, или же чрезъ письменния ихъ посланія, висказалось: "хотя созваніе всёхъ еписконовъ русской церкви, или ихъ пословъ было бы весьма желательно для блага церкви во многихъ отношеніяхъ, -- тъмъ не менъе созваніе ихъ изъ всекъ пределовъ общирной Имперіи въ одно место неудобно, какъ высказался по этому предмету преосвященный митрополить Филареть: "путеществіе епископовъ, разскотръніе дівль и возвращение оставили бы опархии, особенно отдаленныя, на долгое время безъ архіерея, къ велякому затрудненію управленія и къ остановий епархівльных діль, требующих неукоснятельнаго разръшенія собственно архіереемъ". Въ виду такихъ обстоятельствъ, по необходимости, вижето созванія архісресвъ, предстоить ограничиться посылкою въ неиъ на заключение печатныхъ записокъ изъ дъгъ и жалобъ. Въ заключеніяхъ епископовъ, такинъ способонъ полученныхъ, будутъ выражаться высль и голосъ церкви и общее совокупное действование ся предстоятелей-пастирей. А въ этомъ и закимчаются существенныя условія всякаго поп'ястнаго собора. Мысль о томъ, что судъ такого собора, безъ высшаго во главъ его лица, нельзя признать за судъ соборный, притокъ высшій суда святвишаго Синода, ослабляется тъпъ, что въ святъйшемъ Синодъ постоянно присутствуеть оденъ митрополить, и что следовательно, если необходино, чтобы на подобіе святьйшаго Синода, въ числь собора еписконовъ русской церкви находились высшія іерархическія лица, то таковыхъ въ разныхъ ивстностяхъ Россіи всегда будеть больше, чтых въ самовъ Синодъ. Предположение о товъ, чтобы жалобы на овшенія епархіальных начальствь предоставить разбирать московской синодальной конторы, какъ меньшему собору, съ предеставленісить недовольных такнить решенісить обращаться къ святейшему Синоду, какъ большену собору, не соответствуеть духу и сущности канонических постановленій и неудобонеполнию. Соборъ, по сигь церковныхъ каноновъ, долженъ состоять изъ всёхъ енархіальныхъ енископовъ, подлежащихъ его въдънію, такъ что безъ особо уважительныхъ причинъ, воспрещается неучастіе сихъ епископовъ въ дълахъ собора (1 Всел. 5, Аенн. 20, Лаод. 40, IV Всел. 19, VI Всел. 8). Но какъ русская церковь нераздёлена на области, къ которымъ приписано опредъленное число епархій, —то малый соборъ, на основанія каноническихъ постановленій, надлежало би составить изъ всёхъ русскихъ опархіальныхъ архіороовъ по тойпричинъ, что всъ они, по дъланъ ихъ епархій, состояли бы въ въдънін и была бы подсудны, согласно выше изложенному предположению, сему малому собору; но такой соборъ, какъ составленный изъ вскаъ епископовъ русской церкви, быль бы соборонъ большинь святышаго Синода, въ которонъ присутствують не всь епископы, подлежащіе въ свою очередь вёдёнію налаго собора. Такимъ образомъ не представлялось бы возножнымъ на малый соборъ-состоящій изъ большаго числа епископовъ, жаловаться святыйшему Синоду, состоящему изъ меньшаго числа епископовъ.

На основаніи приведенных соображеній, не находя побужденій сохранять существующій норядок разрішенія жалобь на святійній Синодь, введенный въ посліднія тридцать літь и вредящій достоинству сего установленія, большинство членовь, согласно съ мийніемъ митрополита Филарета, полагало: въ замінь существующаго порядка разрішенія жалобь на святійній Синодъ по діламъ суднымъ, принять предложенный синодальнымъ оберъ-прокуроромъ какъ приближающійся, на сколько возможно, по містнить условіямъ отечественной церкви, къ требованіямъ каноническимъ, и заключающійся въ томъ, чтобы жалобы на Синодъ по этимъ діламъ разрішались по большинству голосовъ всіхъ, а если это невозможно въ нікоторыхъ случаяхъ, то двухъ третей членовь епархіальныхъ архіереевъ, для какевой ціли разсылать къ

основнаго положенія, буде оно удостоится Высочайшаго утвержденія, предоставить святьйшему Синоду, составить подробныя правила съ тімъ, чтобы по одобреніи Его Императорскимъ Величествомъ, руководствоваться ими на будущее время по настоящему предмету.

На представленномъ особымъ комитетомъ на Высочайшее благоуважение журналв 17 декабря 1865 г. послъдовала собственноручная Его Императорскаго Величества резолюція: "исполнять по мивнію большинства".

Возбужденный вопросъ живо интересовалъ предстоятелей русской церкви, и осуществление высказанных въ разрешение этого вопроса предположеній представиялось веська желательныкъ. Вотъ какъ между прочинъ по сему предмету выскавался въ письмъ къ архівнископу костроискому Платону высокопреосвященный митрополить кіовскій Арсоній, самъ лично принимавшій участіе въ засівданіяхъ комитета при обсужденіи настоящаго вопроса. Митрополетъ песалъ: "Вотъ для новаго года интересная наша новость, воторая, вадёюсь, вась порадуеть также, какъ она радуеть насъ, но не беть борьбы досталась намъ. Отныев по жалобамъ на святьймій Синодъ рішенія будуть зависьть не отъ канцелярія святьй шаго Синода, подъ эгидою Высочай шихъ поведьній — а отъ разсужденія всінь русскихь епископовь, къ которынь будуть присылаться печатныя записки о ділахъ на ихъ успотрівніе. Это значить, что дело отъ меньшаго собора переносится на разсмотрвніе суда большаго — отъ Синода ко всему сонму епископовъ. Не правда ли, заключаль свое сообщение настятый перархъ, что такой порядовъ объщаеть впоследстви плоды добрые, лишь бы наша братія добръ поняла и умъла тыль пользоваться. Sat sapicati 1). Надежды ісрарха не оправдались, и предположенія комитета съ выраженными въ нихъ сужденіями не получили осуществленія на практикъ.

Т. Варсовъ.

<sup>1)</sup> См. Русс. Архивъ 1892 г. февраль, стр. 219. Письма митр. С жіевск. Арсенія. Письмо 23 отъ 24 декабря 1865 г.

## Инсьма изъ Швецін.

1893 годъ, по количеству и важности "чрезвычайныхъ" перковныхъ событій, оказался выдающемся годомъ въ церковной жизни Швеців. Въ январъ пъсяцъ исполнилась 400-лътняя годовщина Олая Петри, вия котораго неразрывно связано съ первыми страницами исторів шведской реформаців; въ апрілів місяців минуло 300 леть со времени знаменитаго упсальского собора 1593 года, представляющаго собою завершительный акть въ исторіи введенія реформаціи въ Швеціи. Далве, осенью настоящаго года должни состояться засёданія очереднаго общаго церковнаго собора, такъ называемаго "allmant kyrkomöte". Такинъ образонъ 1893 годъ, въ одно и тоже время "юбилейный" и "соборный", несомивино, займеть почетное м'есто въ летописяхъ шведской церкви. Къ выдающимся событіямъ въ сферв перковной жизни следуеть также отнести и ожидаемое въ этомъ году окончание реставраци упсальскаго дома (Domkyrka), одного изъ замѣчательнѣйшихъ сооруженій въ Швеців. Выборъ новаго опископа въ Линчёпингъ, на ивсто скончавшагося въ февраль въсяць престарълаго епископа Корнеліуса, и увеличеніе числа епископскихъ каседръ дополняють рядъ чреввычайных церковных событій въ текущемь году.

## І. 400-лътній юбилей Олая Петри.

400-льтній юбилей Олая Петри, шведскаго Лютера, сверхъ ожиданія, прошелъ почти незамітно, безъ всякихъ обычныхъ въ этихъ случаяхъ торжествъ и поминокъ. Нісколько газетныхъ и журнальныхъ статей, да небольшая брошюра, випущенная ко дию юбилея (6 января),—вотъ и все наслідство, оставшееся отъ этого

мене всего можно упрекнуть шведовъ, поэтому остается предномене всего можно упрекнуть шведовъ, поэтому остается предноможнть, что чествованіе памяти Олая Петри перенесено на время мобилейныхъ торжествъ по случаю 300-летней годовщини упсальскаго собора. Впрочемъ, въ данномъ случае могло иметь непаловажное значеніе и то состоятельство, что до самаго последняго времени общепринято было считать годомъ рожденія Олая Петри 1497 годъ.

Въ виду нервостепенной роли, какую игралъ Олай Петри въ деле насаждения и распространения реформация въ Швеция, позволяемъ себе сказать несколько словъ объ этомъ знаменитомъ шведскомъ реформаторе и историческомъ делтеле 2).

Личность Олая Петри <sup>3</sup>) представляла счастливое сочетаніе думевных вачествъ, необходимыхъ для успъщной дъятельности на поприщъ реформатора. Природа одарила Олая Петри яснымъ умомъ, твердымъ характеромъ и огромнымъ запасомъ энергіи. Вивстъ съ этимъ онъ обладалъ недюжинными ораторскими способностями и особенно цъннымъ для проповъдника новыхъ идей талантомъ изла-

<sup>1)</sup> Henrik Schück. Olavus Petri. Ett fyrahundraársminne. Stkh. 1893. Изъ появившехся журнальныхъ статей заслуживають винианія статья пастора Примаріуса Фр. Фера, помъщенная въ «Ord och Bild» (1893, h. 1: Olavus Petri. Af. F. Fehr) и рядъ статей въ «Lutersk Mánadsblad» подъ заглавіемъ: «Svenska kyrkans reformatorer» (1891—92 гг.). Для опънки литературной дъятельности Ожая Петри имъютъ значеніе статьи въ «Tidskrift för Teologi» за 1893 г. (h. 1—2: «Utvecklingen af svenska Kyrkans ordning under Gustaf den förstes тедегіпу») и соотвътствующій отдъль въ почтенномъ трудъ проф. Шюма: «Svensk Literaturhistoria. 1. Aledeltiden och Reformation. 1890.

<sup>2)</sup> Біографія Олая Петри, въ связи съ его реформаторскою дъятельностію, довольно подробно изложена въ недавно вышедшемъ сочиненіи Г. Дементьева: «Введеніе реформаціи въ Швеціи» (Спб. 1892). Къ сожальнію изложеніе автора, помимо извъстныхъ стилистическихъ недочетовъ, не вездъ отличается надлежащею полнотою, точностію и научностію, какъ можно было бы ожидать этого отъ спеціальнаго труда. Главный недостатокъ біографіи Олая Петри—это отсутствіе строгаго разграниченія между фактами, домыслами и соминтельными извъстіями. Таковы, напр., зпиводъ во время кровавой бани (стр. 12—13) и упсальскій диспуть 1524 г. (стр. 24—25). За встить симъ нельзя не поставить автору въ особенную заслугу первый опыть изложенія исторія шведской реформація на освованія шведскихъ источниковъ и пособій. Надъемся, въ пославдующихъ трудахъ авторъ отнесется съ большею строгостію и вниманісиъ яъ находящимся въ его распоряженіи матеріаламъ.

<sup>2)</sup> Olavus man Olaus Petri, mbeg. Olof man Oluff Petersson (Phase).

гать свои мысли простымъ, общедоступнымъ и въ тоже время убъдительнымъ языкомъ. При широкомъ гуманитарномъ образовани О. Петри владълъ значительнымъ запасовъ богословской учености и общирною начитанностію въ св. Писанін. Въ нравственновъ складъ души О. Петри особенно ръзко выдълялись двъ черти. Одна-то чувство долга, совнание его непререкаемой силы и значенія, недопускавшее никаких в компромессовъ съ совестію и жезнію. Отсюда вытекала прямота и сиблость действій Олая Петри, непоколебниость въ защитв своихъ убъжденій, навлекція на него не мало невзгодъ и въ конце концовъ едва нестоившія ему жизни. Другая типическая особенность въ душевномъ настроеніи О. Петри -очно вы вы вы водиния вы отношеніяхь къ "этому міру". О. Петри, подобно своему учителю Лютеру, быль глубоко проникнуть чувствомь человыческой граховности, конечной и всецвиой поврежденности духовной природы человъка. По убъяденію О. Петри въ этой жизни человъку предназначенъ одинъ уделъ: страдать подъ игомъ греха, постоянно бороться съ своими страстями и похотями и все болве и болве убъждаться, что "все, что мы ни двлаемъ, — злое предъ Вогомъ, какъ скоро въ насъ нътъ праваго сердца". Тяжелое чувство собственной безпомощности, въ связи съ неменве сильнымъ чувствомъ долга, налагало на всв поступки и сужденія О. Петри печать особенной, почти пуританской, суровости и нравственнаго аскетизма. Шведскій реформаторъ до конца своей жизни лишенъ былъ того душевнаго покоя и нравственной удовлетворенности, которыя позволяли М. Лютеру мериться съ жизнію и находеть въ ней светлыя сторони.

Въ жизни Одая Петри можно раздичать три періода: 1) періодъ подготовительной работы и образованія протестантской партіи въ Швеціи (1519—1525); 2) періодъ преммущественно литературной діятельности (1526—1531) и 3) періодъ невзгодъ и разочарованій, обнимающій послідніе годы его жизни.

1) Съ реформаціонными идеями лютеранства Олай Петри познакомился во время своего пребыванія въ Виттенбергъ. Здісь молодой и увлекающійся юноша-шведъ въ продолженію болье двухъ літь находился подъ непосредственнымь вліяніемъ и обавніемъ Мартина Лютера, быль очевидцемь самаго процесса зарожденія реформацін и со свойственной его натур' страстностію увлекся новыми иделии своего учителя. Возвращаясь на родину по окончаніи занятій въ виттембергскомъ университеть (1519), О. Петри, конечно, горъль нетеривність насадеть столь прекрасный и запанчивый плодъ, каковымъ представлялась ему свобода совести. въ своемъ отечествъ. Однако въ первое время обстоятельства отвлекли его вниманіе въ другую сторону. Вернувшись домой, Олай Петри получить место канциера при стренгнескомъ епископъ Матейь Грегерсовъ. Еп. Грегерсовъ быль однивь изъ горячихъ подитикановъ, а потому О. Петри принужденъ былъ волею-неволею принять участіе въ тогдашнихъ политическихъ движеніяхъ. Только посль кончины Грегерсона (1520) Олай Петри могь безпрепятственно отдаться осуществленію своей напобленной мечты. Обстоятельства какъ нельзя болъе благопріятствовали ему. Посвященный еще ранве въ санъ діакона, О. Петри получиль ивсто сначала преподавателя, а потомъ въ скоромъ времени ректора Стренгнеской монастырской школы. Такинъ образонъ ему открывалась возможность пропагандировать новыя иден въ самомъ духовномъ питомникъ, откуда выходили будущіе пастыри церкви. О. Петри не замедлиль воспользоваться своимь положеніемь. Сліддуя приміру своего учителя, онъ ввель въ рядъ школьныхъ предметовъ толкованіе книгь св. Писанія и, разунівется, началь вести эти толкованія въ духв Лютера, пользуясь его прісмами и методомъ. Въ тоже время съ церковной канедры онъ пролагалъ нуть лютеровскимъ иделиъ въ массь городского населенія. Замъститель умершаго епископа, архидіаконъ Лаврентій Андерсонъ, не только не оказаль противодъйствія О. Петри въ его реформаторскихъ стремленіяхъ, но, напротивъ, самъ увлекся идеями лютеранства и скоро сдёлался верныть другомъ, усерднымъ сотруденкомъ и вліятельнымъ покровителемъ молодого реформатора 1)

Весною 1523 года О. Петри стоямъ во главъ довольно много-

<sup>1)</sup> Олай Петри, брать его—Лаврентій Петри и Лаврентій Андерсовъ (Laurentus Andreae) образують знаменитую въ исторіи шведской реформаціи тріаду наи, по міткому выраженію одного писателя, ett klöfverblad (L. M. 1891). № 8 р. 4—5).

численияго кружка единомыслящихъ лицъ, по преимуществу изъ числа учениковъ монастырской школы. Но и вив школы. среди городского населенія, талантанняй пронов'ядникъ усп'яль въ сравнительно короткое время пріобрёсти себе также многихъ друзей и сторонниковъ. Въ одномъ письмъ епископа линчёнингскаго Браска (главнаго поборника католической церкви въ Швеців), относліше-MYCH EL STOMY BROMONE, BECKASHBACTCH OTERRITAR MAJOGA HA ... COблазнъ и сиятеніе, производимые въ простоиъ народъ проповъдями, поленим лютеранской закваски". Діаконъ Олай виставляется здівсь главнимъ виновникомъ смуть и наиболіво опаснимъ лицомъ 1). Итакъ Стренгнесъ по всей справединости следуетъ считать кодыбелью шведской реформаців. Редигіозное движеніе, вызванное здесь Оласиъ Петри, приняло такіе разивры, что высшія церковныя власти нашли себя вынужденными принять ивры противъ "заблужденій нагистра Олава". Членъ стренгнескаго напитула докторъ Нильсъ счелъ своею обязанностію представить еп. Браску формальное донесение на Олая Петри, въ которомъ подробно, по пунктамъ, излагаются и опровергаются "Errores Olavi". Попитки ен. Браска и панскаго легата I. Магнуса привлечь Олая Петря къ отвътственности не привели ни къ какому положительному результату. Дівно ограничнись однить обіщаність короля подавить еретическое движение.

Въ концъ ная 1523 года въ Стренгнесъ открылъ свои засъданія нявъстный въ политической исторіи Швеціи народный риксдагъ. На этомъ риксдагъ Густавъ Эриксонъ былъ провозглашенъ королемъ Швеціи, и тъмъ самымъ положено было начало политической эрт въ Швеціи. Во время риксдага Густавъ Ваза, по всей въролически, имълъ случай ближе познакомиться съ Олаемъ Петри и его реформаторскою дъятельностію. Вскоръ, а именно весною 1524 года, король, ранте его приблизившій къ себъ Лаврентія Андерсона, вызвалъ Олая Петри въ Стокгольнъ и назначилъ его секретаремъ городскаго совъта (Stockholms stads secretarius). Витеть съ этою должностію ему поручена была проновъдническея канедра въ Великой церкви (Storkyrka).

<sup>1)</sup> Luth. Mánadtbl. p. 35. Schück. p. 19.

На новомъ поприще деятельности Олай Петри еще съ большею энергією и увлеченіємъ продолжалъ начатоє дело. Онъ пытался применить свои идеи даже въ юридическо административной сфере. Плодомъ этой попытки служатъ его "Domarregler" (руководственныя правила для судей), провикнутия въ высшей степени гуманими идеями и въ этомъ отношеніи опередившія шведское законодательство на пёлые 250 лётъ 1).

Рядонъ съ занятіями по должности городского секретаря Олай Петри неутомимо трудился на поприщъ церковной проповъди. Нелегко было проложить дорогу новому ученію среди населенія столицы, въ общемъ враждебно настроеннаго противъ "лютеровой ереси". На первыхъ порахъ Олаю Петри неръдко приходилось, кромъ грубыхъ насившекъ и брани, выслушивать угрозы и даже подвергаться серьезнымъ опасностямъ. Но Олай Петри не падалъ духомъ. Несмотря на всъ препятствія, онъ, нужно думать, успъль сдълать чрезвычайно много въ первые три года пребыванія въ Стокгольмъ. Предусмотрительный и чрезвычайно осторожный Густавъ Ваза едва-ли бы отважился такъ ръшительно выступить съ своими требованіями на риксдагъ въ Вестеросъ, если бы онъ не имълъ за собою сильной протестантской партіи.

Въ февраль 1525 года Олай Петри сдълалъ послъдній шагь на пути къ окончательному разрыву съ римскою церковію. Шагь этотъ, возбудившій необычайную сенсацію во всей Швеціи,—вступленіе въ бракъ съ нъкоею дъвицею Христиною. Представители католической церкви обратились къ королю съ настойчивыми тре-

<sup>1)</sup> Наскол ко мысли наложенныя въ Domarregler были далеки отъ общетринятыхъ ваглядовъ и обычной въ то время судебной практики, видно, напр., 18ть разсужденій автора о задачахъ суда и ціли наказаній. Наказаніе, по словымь О. Петри, должно иміть цілью исправленіе наказуемаго: «должно всегда выть готовымь оказать скоріве помощь ближнему, чімь прилагать стараніе в тому, чтобы погубить его». Особенно горячо ратуеть авторь противь упоребленія жестокихъ наказаній и пытокъ. «Нельзя, говорить онъ, произнолять приговорь на основаніи признанія, вынужденнаго пыткой и мученіями, отому что подобнаго рода повинныя обыкновенно бывають ложны. Часто мучается, что многіе признають себя виновными въ дізніяхъ, никогда въ віствительности ими несовершенныхъ,—лишь по причині претерпівваемыхъ ми мукъ». Другимъ памятникомъ служебной дізятельности при магистрать вы о сто Телкієюю—літопись городскихъ событій ва 1524—1529 гг.

бованіями прекратить соблазнъ и подвергнуть нарушителя церковныхъ законовъ самому строгому наказанію.

Трудно сказать, какой бы обороть приняло дело реформаців въ Швеціи, если бы въ эту критическую минуту на стороне Оли Петри и его партіи не оказался самъ король Ваза. Правда, первыя победы реформаціи дались въ Швеціи сравнительно легко и скоро, благодаря извёстной изолированности страны и отсутствію въ распоряженіи шведской церкви такихъ сильныхъ средствъ, какими римская церковь располагала на континенте, но дальнейшіе успёхи реформаціоннаго движенія въ этой стране становятся возможными и вполей понятными только въ виду умёлой и властной поддержки Густава Вазы 1).

Густавъ Ваза, поставившій себі цівнію создать на развалинахъ датскаго владычества національное правительство и напіснальную политеку, долженъ быль тотчасъ же понять выгоды, объщаемыя его делу новымъ религіознымъ движеніемъ. Національнополетеческіе интересы требовали ослабленія вившней, папской власте и неотложных реформь въ церкви, недопустимых съ римской точки эрвнія. Протестантство, имвишее цвлію устраненіе авторитета папы и церкви, въ сиысле вебщияго учрежденія, являлось для короля въ политическомъ отношении несравненно болъе удобною и выгодною религіей. Какое значеніе имъли въ церковной политикъ короля собственно религіозные принципы реформаціи, ся досвободительныя иден", — это досель остается открытымъ вопросомъ. Трудно допустить, чтобы Густавъ Ваза съ санаго начана помишляль о пережини религи, объ окончательномъ и полномъ разрывъ съ римскою церковію. Противъ такого предположенія говорять съ одной стороны медлительность, уклончивость, какъ бы неохота въ принятіи решитольныхъ мерь въ польку реформаціи.

<sup>1)</sup> Вестероскій рецессь и ординанція, положившіе основаніе реформація шведской церкви, —говорить одинь изслідователь разсматриваемой зпохи. — были подготовлены двумя факторами. Одинь изъ нихъ—правственно-религіозназ сила, главнымъ носителемъ коей быль Олай Петри, другой идея напіональнаго и политическаго возрожденія, передовымъ борцомъ за которую быль самъ король. Исходя изъ различныхъ точекъ отправленія, объ эти силы впосліл ствін встрітились и взанино, помогая одна другой, привели въ указанному результату (Tidskr. för Teolog. 1893, h. 1).

съ другой деликатное отношение къ папъ, продолжавшееся довольно долгое время. Да и самъ Густавъ Ваза въ первое время настойчиво заявлять, что онь вовсе не желаеть вводить въ государствъ новаго ученія, новой религіи, а заботится только о возстановленін древняго, неповрежденняго ученія. Скорфе всего ножно дукать, что религіозная сторона реформацін на первыхъ порахъ имъда въ глазахъ короля второстепенное или, лучше сказать, подчиненное значеніе. Практическій умъ Густава I, преследовавшаге въ политикъ "пользу", долженъ былъ видъть въ реформаціи прежде всего экономическую и политическую революцію, согласную съ напіональными видами и півнами правительства. Поздийе, когда понытки короля войти въ соглашение съ римскимъ престоломъ потеривли полное крушеніе. Густавъ Ваза началь дійствовать съ большею рашительностію и опредаленностію въ пользу протестантства, чему, вирочемъ, не въ малой степени способствовали немимдютеране, одно время игравшіе важную роль въ церковной нолитикъ короля. Все сказанное не исключаетъ возножности и даже въроятности того, что съ теченіемъ времени Густавъ Ваза все болье и болье убъядялся въ необходимости или польяв реформаціи и въ церковномъ отношеніи. Какъ бы то не было, несомявано одно: съ самаго начала и до конца Густавъ Ваза первою и важнъйшею задачей церковной реформы считаль насаждение въ народъ "чистаго ученія". Онъ савдоваль правилу: "att lära först och reformera sedan" (сначала учить, а потомъ реформировать). Та или нная организація церкви, взятая сама по себъ, нивла для него маловажное значеніе, и если она становилась предметомъ его заботъ, то по совершенно посторонникъ, иногда совершенно случайнымъ, причинамъ.

На риксдагь въ Вестерось (1527) Густавъ Ваза вполив достигь своей цели въ сферъ религіозной политики 1). Съ этого же времени въ его отношеніяхъ къ представителявъ протестантской церкви за-

<sup>1)</sup> О Вестероскомъ риксдагъ и его ръшеніяхъ см. у Дементьева, гл. IV, стр. 54—61. Авторъ, слъдуя Педеру Сварту, преувеличиваетъ вначеніе дислута между О. Петри и докторомъ Галле. Диспутъ и религіовныя убъжденія членовъ риксдага не имъли вдъсь прямого, непосредственнаго вліянія на ртішенія риксдага. Королевскія предложенія были приняты риксдагомъ равъе

мъчается ръзкій повороть. Предоставивь имъ продолжать свое дъло на поприщъ литературной дъятельности, Густавъ Ваза теперь почти совершенно устраняеть своихъ сотрудниковъ отъ вліянія на дальнъйшія мъропріятія по церковно-административнымъ дъламъ. При всякомъ случать онъ давалъ имъ понять, что не намъренъ допускать вительства въ свои плани и дъйствія. Попитки бывшихъ друзей удержать за собою прежнія позиція и протести ихъ противъ правительственной системи Густавъ Ваза каралъ рашительными средствами. Самая реформація въ Швеціи стала извъстной подъ именемъ "реформаціи Густава І".

2. Съ 1527 года начинается усиленная литературная двятельность Олая Петри. Своими литературными трудами онъ сослужиль великую службу шведской реформаціи, а вивств съ этимъ и двлу народнаго просвъщенія. Олай Петри, говоря словани его біографа, первый научиль своихь соотечественниковъ трудному искусству читать книги, создавъ литературу, доступную ихъ пониманію 1). Помимо этого сочиненія шведскаго реформатора представляють неопениний вкладь вь отечественную литературу и въ друговъ отношенів. По отзыву проф. Шюка, Олай Петри творцовъ настоящаго шведскаго слога и стиля. Такъ, говоря о достоинствахъ перевода Новаго Завъта на шведскій языкъ, проф. Шюкъ следующимъ образомъ отзывается о труде Олая Петри: \_со стороны языка переводъ этотъ-одно изъ самыхъ выдающихся явленій въ шведской литературів. Красота и сила стиля, а прежде всего чисто шведскій духъ (lynne) перевода проложели новый путь въ нашей литературъ" з).

диспута, въ силу политической необходимости. Духовенство, лишенное поддержки въ народъ, со стороны папы и Даніи, вынуждено было капитулировать ра nád och onád (Schück, p. 43).

<sup>4)</sup> Schuck, р. 48. Первая книга на шведскомъ языкъ издана въ Швеціи около 1495 года, вторая въ 1514 г. Всего до Олая Петри едва ли насчитывался десятокъ печатныхъ изданій на шведскомъ языкъ. Въ теченіе первыхъ четырехъ лъть своей литературной дъятельности О. Петри даль народу почти въ два раза болье сочиненій, въ сравненіи съ числомъ вышедшихъ до него общедоступныхъ книгъ.

<sup>2)</sup> Ibid. р. 35 Проф. Шюкъ главную заслугу въ переводъ Новаго Завъта приписываетъ Олаю Петри, а не Лаврентію Андерсону, какъ это досель принято думать.

Первое мъсто въ ряду письменныхъ произведеній Олая Петри занивають труды, навболье цьние для новосозидаемой инъ лютеранской церкви. Таковы, кромъ упомянутаго перевода Новаго Завъта, изданнаго въ 1526 г., катихизисы, служебникъ, требникъ, неаломникъ, поотиллы и книжки-трактаты, преднавначенныя для разъясненія важившихъ пунктовъ въ въроученіи лютеранства 1). Втерую групну составляють полемическо-анологетическія сочиненія, направленныя въ защиту лютеранства и короля Густава І 2). Наконецъ, къ третьей, неслъдней группъ относятся сочиненія историческаго, юридическаго и беллетристическаго характера, каковы хроника, Тепкіевок, автобіографія. Domarregler, Товіе сомедіа и другія мелкія произведенія.

Освободительная идея протестантства въ лице Олая Петринашла себе самаго горячаго и самоотверженнаго поборника. Всецелое пронивновение идей христіанской свободы, обожание ея, составіяєть индивидуальную и въ тоже время самую характерную сторону въ ученів и дівятельности шведскаго реформатора. Ради торжества своей наимбленной иден Олай Петри готовъ быль на всевозможныя жертви. Онъ не задумывается принести въ жертву свободъ авторитеть Церкви и свящ. преданія, уставы, обряды, чинопослівдованія, богослуженіе, установленныя и общенривятыя политвословія, всю богословскую науку, наконецъ---самия тавиства. Отъ всего этого онъ готовъ отвазеться, линь бы не была нарушена свобода христіанина. Единственною гранью и преділожь христіанской свободи Олай Петри признаваль Слово Божіе, св. Писаніе. Но и здись онъ проводниъ извистную черту нежду ветхозавитними и новозавътними писаніями. Только последнія въ собствен-HORD CHICAL SERAMURANTS, NO GEO YORKAGONIM, OGASSTOLIMYD, HOпророжаемую истину. Воть несколько принаровь въ подтверждение CRARAHHATO.

Говоря о несогласіяхъ, возникшихъ въ христіанской Церкви отнотносительно времени празднованія Пасхи, О. Петри разсуждаеть: "никогда, вонечно, не было въ помышленів у апостоловъ столь

<sup>&#</sup>x27;) Подробиве въ «Введеніи реформаціи въ Швеціи», стр. 71—76 и 83—88-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 71.

строго держаться такой вившией вещи, чтобы изъ-за нея могь произойти раздорь: христіанство заключается не въ таких вижшнихъ вещахъ, не въ правей въръ и братской любви. Можно было въдь быть христіаниновъ, инкогда не празднуя праздника Пасхи". Постановленія римской церкви о постахъ, безбрачів в иногое другое въ области церковной дисциплини онъ навиваетъ "явической поныткой лишить человъка свободы, дарованной ему Боговъ". Не находиль Олай Петри особенной нужды и въ общепринятыть подитвословіяхъ или какихъ дибо нарочито установленныхъ временахъ богослуженія и чинопоследованіяхъ. Вся наша жизнь, говорить онъ, должна быть непрестаннымъ богослужениемъ, поколику им всегда должны быть проникнуты любовію въ Вогу... Молитвы, произносиныя устани, въ сравненіи съ духовной политвей — вещь наловажная". О сановъ таннствъ Евхаристіи Олай Петри въ одновъ въсть выражается: "въдь кожно спастись, не совершая овхаристійной жертвы, господа!" Посявдователи Олая Петри сами сознавались, что онъ въ ученія о свободъ христіанской "заходиль далье, чень того требовало благоразуміе". Крайности въ возгръніяхъ шведскаго реформатора его біографы стараются объяснить или извинить тімъ, что Олай Петри, при всехъ своихъ неоспоринихъ дарованіяхъ, лишенъ былъ одного веська важнаго качества, --- именно ему "не доставало понеманія и опитности въ сфер'в церковно-канонической". Увлекаясь идеей свободы, онь "не хотыль признавать никакой связующей сылы (bindande kraft) въ религіозной жизни" 1).

3. Въ 1531 году Густавъ Ваза избралъ Олая Петри, на ивсто Лаврентія Андерсона, своинъ канцлеронъ (cancellarius domini regni). Отсюда начинается новый періодъ въ жизни Олая Петри, едва не закончившійся трагической развязкой. По отзыву короля, Олай Петри оказался столь же нало годиниъ канцлеронъ, какъ "оселъ въ роли лютниста" или "фрисландская корова въ роли шелкопряда". Чрезъ два года онъ вынужденъ былъ сложить съ себя должность. Недовольство Густава Вазы своинъ канцлеронъ объясняется не столько неспособностію Олая Петри вести возложенныя на него дёла, сколько другими, болъе существенными при-

<sup>1)</sup> Schück, Svensk Literaturhist. p. 259.

чинами. Причина разлада нежду королемъ и его канциеромъ зажируалась въ несходстве натуръ Густава I и Олая Петри, а главнымъ образовъ-въ различін ихъ политическихъ взглядовъ. Густавъ Вава быль практическій умь. Главною задачею государственнаго правленія онъ считаль осуществленіе иден права. Для осуществленія этой идеи, по его убъяденію, необходимы были сильная королевская власть и сильное правительство. Олай Петри, оставаясь и въ области политики идеалистомъ-реформаторомъ, главную задачу государства нолагалъ въ осуществление нравственноредигіозныхъ принциповъ христіанства (реформація). По своинъ политическимъ убъжденіямъ онъ скорбе демократь, чёмъ монархисть. Уже на первыхъ порахъ своей деятельности, въ коронаціонной рвчи. Онъ достаточно ясно вискавался относительно того, какъ онъ смотрить на монархическое правленіе. "Король, говорить онъ, не долженъ считать себя господиновъ своихъ подданныхъ, ибо ониего братья и происходять отъ одного и того же кория. Онъ, король, поставленъ праветь не своимъ народомъ, а народомъ Божінть, а носему главная и конечная цель его правленія-распространеніе царства Божія на земль..." Политическія рефлексін, встрычающіяся въ "Хроникъ" Олая Петри, еще ярче и опредълениъе обнаруживають его денократическія или, точиве говоря, теократическія тенденцін. Подъ конецъ жизни, испытавъ на себъ тяжелую руку Густава Вави, Олай Петри съ церковной канедры провозтлашаль, что "короли—наказаніе за грвхи народа".

Столь же нало сходились король и его канцлеръ въ оцфикъ политическаго значенія реформаціи. Правда, оба они вооружались нротявъ власти папы и прерогативъ римской церкви, но Густавъ Ваза поступаль такъ потому, что власть папы и привиллегіи Церкви препятствовали усибху національной политики, полнтическому росту государства. Олай Петри быль врагомъ папства по чисто религіознымъ иричинамъ: онъ желастъ уничтоженія папской власти, нотому что она была противна христіанской свободѣ. Поэтому онъ стремится не только къ полному уничтоженію папскаго авторитета, но и вообще является противникомъ всякой внёшней власти въ дёлахъ религіи. Между тёмъ король вовсе не имѣлъ въ виду вполнъ

устранить самую власть, которою владбан цацы; онъ жолаль только переивстить ее въ свои руки, почему и требоваль, чтобы подданные были послушны его воль одинаково въ мірскить и редигіозныхь дівахь". Существенное разногласіе возникло между короденъ и Олаенъ Петри также по новоду редукців перковныхъ внуществъ. Будучи оба за нвъятіе у духовенства излишнихъ церковвыхъ инвній, они не были согласны ни въ способь осуществлевія этой реформы, ни относительно самой цели редукців. Густавъ І видваъ въ редукціи единственное средство нополнить государственную казну. Суровые прівмы, къ которымъ прибегаль въ этомъслучав король, оправдывались въ его глазахъ неотложными государственными нуждами. Нужно заметить, что Густавъ I до конца своей жизни опасался за прочность совданнаго имъ съ такими усиліями новаго государственнаго стрея и за собственное положеніе, а потому онъ ни на минуту не упускаль изъ виду своихъ оборонетельных рессурсовъ. Какъ известно, на это онъ инълъ достаточныя основанія. Олай Петри съ друзьями, оправдивая редукцію, нивль вр виду воснользоваться отобранными инуществани на пользу филантропіи и народнаго просвіщенія. Предполагалось, именно, обравовать изъ этихъ средствъ своего рода церковно-культурный фондъ,--en allmännelig kista och drätsel, där sedan aftages det fattigt folk må uppehållas med, samt kyrkopresten, predikaren, kapellanen, skolmästare, studenter och annorting, dem man vet af Guds ord att de uppehàllas skola".

Ченъ далее, тенъ отношенія нежду королень и вождани протестантства становились все более и более натянутыни. Рано мли поздно должно было ожидать нежду ники крупнаго столкновенія. Выходъ въ свёть "Хроники", несомивино, ускориль ожидаемый кризисъ.

"Шведская хроника" Олая Петри — замечетельный для своего времени историческій трудъ, не потерявшій до сихъ поръ зваченія источника для современной автору эпохи 1). Впреченъ и въ

f) «Ръдко звучность и богатство содержанія шведскаго языка проявлялись въ такой высокой степени во всей своей красъ, и вивсть съ такъ ръдко исторіографія дълала такой гигантскій шагь впередъ» Schück, Lit. hist. р. 402.

этомъ трудв авторъ преследуеть на первомъ навив этическія неди. Изображая минувшія времена и событія, Олай Петри желасть дать серьезный и внушительный урокъ современникамъ, особенно правящей власти. По имсли автора, "Хроника" должна была служить "верцаловъ" для впедскаго народа. Дрбовь въ правде и чувство долга дали автору мужество открыто и безболенение высказывать свои взгляды и убъжденія по саныть щекотливыть вопросамь, высвазивать сужденія, часто довольно обидния для правительства и національнаго самодюбія шведскаго народа. Какъ опасно было писать такъ въ то время, видно изъ дальнъйшей судьбы Олая Потри. Хроника послужила главнымъ обвинительнымъ документомъ въ пропессь Олая Петри и Лаврентія Андерсона. На санолюбиваго и въ высшей степени чувотвительнаго по всякей притика Густава I "Хронека" проезвола самое невыгодное впечатавніе. О степени недовольства и раздраженія короля кожно судить, помико процесса, по одному письму Густава I на имя Лаврентія Петри. Письмо писано два года спуста носл'в сперти Олан Петри. Король все еще не могь простить и позабыть "непристойные отзивы" настера Олед O MIBBACRON HAMME H . MDCBDOTTHE CYMLORIS " OFO O SERSIE H COбытіяхъ. Говора объ втоиъ, онъ и темерь, въ глаза брату, обемваеть автора "Хроники" "клятвопреступником» и предателемъ своего собственнаго отечества".

Осенью 1539 года, по иниціативъ Густава I, созвавъ быль перковний соборъ въ Упсаль. Что произонию вдъсь между королемъ и его бывшим друзьями, доподлению неизвъстно. Нужно думать, что на этомъ соборъ Л. Андерсонъ и О. Петри ваявым стекрытый протестъ противъ невей церковной системы короля, виработанной имъ при содъйствін Конрада Пиги и Георга Нормана. Въ указъ короля отъ 8 августа 1539 г., узаконявшемъ новый норядекъ въ шведеней церкви, встръчаются выраженія, которыя, но всей въремености, относятся къ прежнить сотруднявамъ короля, не желавшимъ подчиниться новому режиму. Свидътельствую о своихъ неустанныхъ заботахъ о благъ церкви, Густавъ Ваза въ указъ высказываетъ сожальніе, что "проповъдники подъ видомъ Евангелія возбуждаютъ народъ къ неповиновенію высшей власти, проповъдуя

изићич и инћя въ виду свою дичную польку" 1). Въ декабрћ ићсяць засыданія собора перенесени были въ Эребру. Здысь Густавъ Е рашелся нанести окончательный ударь оппозиців. Во время засьданій Л. Андерсонъ и О. Петри были заключены въ тюрьку и преданы суду по обвенению въ государственной изивив. Густавъ І. съ помощію новыхъ друзей — немцевъ, составиль дінний рядъ обвиненій противъ своихъ бившихъ канцлеровъ. Главини пунктъ обвинительнаго акте гласиль, что Л. Андерсонь и О. Петри ин-CAIN IDOHURU E COUNTOHIA, BY KONXY OHE .OFO EODOHOBCERTO BELLчества доброе имя и благопристойность коварно опозорили и обезславили на весь севть" и тщидись подданими inblésa forgiftig otrohet". Преступная знованъренность найдена была и въ проповыдяхь обвиняемыхь. Распространиясь въ проповыди объ Ироди и Фараонъ, они старались, но слованъ короля, "иносказательно внушеть слушателять, что его короловское величество такой же крововійца-тиранъ, каковыни били Иродъ и Фараонъ". 2 января 1540 г. оба обвиняемые, безъ соблюденія самыхъ элементарныхъ формъ судопроизводства, были приговорены судомъ къ смертной казни. Но, вакъ и слъдовало ожидать, до исполненія приговора дъло не дошво. Члени суда (нежду наин находился брать Олая, Лавровтій-Истри) тотчасъ же но произнесение приговора отправили къ королю депутацію съ просьбою о помилованіи осужденныхъ. Король, BEDOATHO, E CAME HE AVERAGE HORBOLETS BE ECHOLHORIC CYDORNE HOHговорь. Онь безь особенныхь загрудненій согласнися заміннть смертную казнь денежной ценей. Многочисленине другья Олая Петри не запедлили внести требускую сунку и такинъ образовъ спасти жизнъсвоего учителя. Впоследствін Густавъ I неоднократно делагь пепитки вновь привлечь на свою сторону Олад Петри, но, повидиному, эти попитки загладить минувшее---- не достигли вполив своей цвин. Неспотря на жестокій урокь, Олай Петри и потемъ не вивазаль особенной готовности поступиться своими убъяденіями. Поправной иврв такъ ножно думать на основании письма Густава I въ одному изъ друзей Одая Петри (дат. 1544 г.). Въ этомъ письий король совитуеть еще разъ попытаться уговорить настера

<sup>1)</sup> Введеніе реформація въ Швеція, отр. 90.

Улофа въ своихъ проповъдяхъ прилагать стараніе къ насажденію среди подданныхъ чувствъ новиновенія и нослушанія, а не ударять непрестанно съ такою настойчевостію въ правительственный щить, кавъ онъ ниветъ обынновение это дедать". Письмо заканчивается угрозою, въ случав не успваа попытки, прибытнуть въ другамъ болье ивйствительнымы иврамы.

Последніе годы своей жизни Олай Петри провель въ непрерывных правотвенных мученіяхь. На закать своихь дней шведскій реформаторы пришель нь безотрадному убіжденію, что "міръ остается всегда однивь и темъ же". Духовнаго возрожденія, о которомъ Олай Петри мечталъ въ своей молодости, онъ не видвлъ н следа въ отечестве. Напротивъ, тучи греха, казалось ему, еще болье спустилесь надъ человычествомъ, и онъ уже не выриль боле въ возможность скораго наступленія на земле царства Вожія. Совершенно разочаровался Олай Петри и въ своей собственной дъятельности. Плоды собственной проповъди онъ сравниваетъ съ плодами проповеди Іоанна Крестителя предъ Иродовъ. Вевнадежная скорбь, бянявая къ отчаннію, звучеть во всёхъ коздивённихъ произведеніяхъ Олая Петри: ввра угасла, проевь истявла, и віръ видино идетъ бистрини шагани на встрічу ожидающему его истребленію огнемъ, нодобно древнему міру, ногибшему въ волнахъ потопа. И какъ Ной въ свое время проповедываль о грядущей погибели и привываль народъ къ покалнію и леправленію, таковал проповъдь потребва и нынъ, хотя бы на нее и не обращали викнанія"... Единотвенное утвиненіе Олай Петри видвив въ последующемъ за разрушеніемъ міра обновленін: "живущее нокольніе должно смертію умереть; небо и земля, со всемъ находящемся на ней, осквернены граховъ и осуждены погвонуть въ пламени... Но когда пріндеть день Господень, въ который воспламенния небеса разрушатся и разгоръвшіяся стихін растають, им, по обътованію Его, ожидаемъ новаго неба и новой земли, на которыхъ обитаетъ правда".

Олай Петри скончался 13 апреля 1552 года. Прахъ его поконтся въ той самой церкви, где онъ въ первый разъ выступилъ предъ жителями Стокгольна съ проповъдью Евангелія свободы. Свящ. П. Рушищевъ.

PS. Столичное духовенство и городской изгистратъ пришли, наконець, къ убъжденію, что чень инбудь следуеть ознаменовать минувшій юбилей "ведикаго реформатора". По почину настора Принаріуса Фридрила Фера, надияхъ образованся конитетъ, подъ председательствомъ принца Евгенія Вернадота. Комитетъ поставиль себь задачей осуществить имель, висказанную еще равъе вобимея проф. Ширкомъ, а именно: воздвитнуть на одной изъ плошадей Стокгодьма панятникъ въ честь шведскаго реформатора. Изъ духовныхъ лецъ въ конитеть участвують архіенисновъ унсальскій Сундбергъ, епископъ вестероскій Виллингъ и вишеупомянутий насторъ Принаріусь Феръ. Конитеть обратился къ населенію столици съ особыть воззваніемъ, приглашая оказать посильную помощь предпринятому делу. "Олай Петри, говорится въ веззвании, не только піоноръ роформація, но онъ вибств съ твиъ нашъ нервий писатель. Онъ первый, который сообщиль языку чистоту и правыльность (rykt och reda), винесъ просвъщение изъ монастирскихъ залъ наружу и сделаль его достояніемь всего народа. Вся его деятельность посвящена была на служеніе народу, интересы котораго въ его лице нашли самато мужественнаго и благороднаго защетнива". За неимъніемъ никакихъ положительнихъ данныхъ относительно наружности Олая Петри комитеть воспользованся готовым'я эскизомъ скульштора Т. Лундберга. Художникъ изобразня Олая Петри въ темъ виде, въ какомъ онъ предносился его умстренному вверу. Стоимость статун изъ броизы по модели Лундберга исчислена въ 25,000 кронъ (около 12,500 рублей). Магистрать изъявиль сегласіе уступить требуеное для панятника ийсто на Вольшой плеmagu (Stortorget).

Такинъ образонъ комитету остается нозаботиться лишь о прівиканіи потребиой на приготовленіе статуи сумин.

C. II. P.



## Къ вопросу о насхальной вечери Христовой и объ отномоніяхъ нъ Господу совроменнаго Ему оврейства.

(По поводу измецкаго изследованія проф. Д. А. Хвольсона).

II.

По нашему сужденю, весь проектъ проф. Хвольсона насчетъ реконструкціи Матосова оригинала въ XXVI, 17 не связанъ фатально съ самою гипотезой, и отъ шатности перваго последняя не страдаетъ; тъмъ не менъе научный долгъ не позволяетъ уступать и въ этомъ пункта, сколько бы похвальны ни были намаренія реставратора. Помино того: разъ мы допустимъ одну такую вольную поправку,--- у насъ не будеть уже гарантій, что не предпримется другая, третья и т. д. in indefinitum. Евангельскій текстъ будетъ объектомъ, къ которому станетъ прилагать свою руку всякій, кому это покажется нужнымъ и желательнымъ для своихъ цвией <sup>78</sup>). Приведу недавній примвръ, не уклоняясь слишкомъ далеко отъ разбираемаго вопроса. Прекрасный церковный историкъ и знатокъ древней христіанской письменности, но своего рода enfant terrible въ конструктивномъ богословіи. —берлинскій проф. Ад. Гарнавъ увъряетъ, что Евхаристіею Христосъ просто освящаетъ естественныя человъческія потребности «тълеснаго насыщенія» (leibliche Nahrung), поелику хлибъ и воду называеть Свомми теломъ и вровію. И поводомъ во всему этому служить единственно то, что отос не вездв встрвчается и не всегда твердо 79). Оппонентъ Гарнава, г. Юдихеръ, захотълъ помъряться съ нимъ

 $<sup>^{78}</sup>$ ) Въдь—по слъдамъ проф. Хвольсона—и Казанскій проф. А. А. Некрасова (см. въ «Православномъ Собесъдникъ» 1878, П, стрн. 113—132) предложиль свою корректуру (τῆ δὲ πρὸ τῆς τῶν ἀζύμων или τῆ δὲ πρὸ τῆς έορτῆς τῶν ἀζύμων), хоти теперь благоразумно взяль свое слово назадъ («Чтенія свъ. Евангелій», стрн. 139—140).

<sup>19)</sup> См. «Texte und Untersuchungen», VII, 2, Lpzg. 1891, S. 115—144 от сотвыть Гарнака Цану въ «Theologische Literaturzeitung», 1892, 15, S. 373—376.

оригинальностію и развилъ воззрѣніе, что евхаристическое «тамиетво» только знаменуеть фактъ смерти, при которой—подобно клѣбу—«сокрушается» тѣло и вытекаеть кровь, какъ проливается вино (въ ротъ?). Ничего больше этого символизма онъ не усматриваеть <sup>80</sup>).

Отсюда видимъ, что отъ малаго до великаго часто лишь одинъ шагъ, а отъ великаго до сившного иногда бываетъ и того ближе. Посему въ первомъ-то и нужно быть особенно осторожнымъ, чтобы не спускаться, даже незамётно для себя, по наклонной плоскости. Такъ и проф. Хвольсонъ не удержался на единичной понытиви начинаетъ рекомендовать евангельскія корректуры—можно сказать—въ грандіозныхъ разиврахъ. Въ втомъ случав богословъуже нравственно обязанъ высказаться по заповёди: глаголи, и да умолкнеши (Двян. ХУШ, 9), — и мы разсмотримъ этотъ предметъ подробно, хотя ни у насъ, ни у Д. А. Хвольсона онъ и не связанъ тёсно съ гармонистическою проблемой о Пасхъ Господней.

Мы разумвемъ весьма общирное (S. 85—125. 130—132) «приложеніе» подъ заглавіемъ: «Отношеніе фарисеєвъ, саддукеевъ и іудеєвъ вообще въ Іисусу Христу, по извъстіямъ синоптиковъ, разъясненнымъ съ помощію раввинскихъ источниковъ».
Авторъ былъ вызванъ на обработку этого вопроса единственнотъмъ, что въ въкъ Спасителя, по его возгръніямъ, господствоваласаддукейская пасхальная практика. Естественно, что ему не былонужды пространно развивать ее въ своемъ русскомъ трактатъ <sup>81</sup>).
и этотъ отдълъ является для насъ наибольшею новинкой. Да и
само по себъ и по болъе ръзкимъ <sup>82</sup>) и оригинальнымъ выводамъ — дъло это настолько важно, что мы позволяемъ изложить
его съ нъкоторою обстоятельностію.

Проф. Хвольсонъ прямо выставляетъ положение, что всъ евремтакъ же мало повинны въ смерти Христа, какъ нёмцы въ казни Гусса или французы — Людовика XVI-го. Все злодъяние было совершено саддукении, а фарисеи никогда не преслъдовали и даже не могли преслъдовать Господа и именно по слъдующимъ основаниямъ. Въ синедріонъ они были въ меньшинствъ, въ числъ

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) См. въ «Theologische Abhandlungen», С. v. Weizsäcker gewidmet, Freiburg i. B. 1892, S. 217—250.

в) Ср. «Хр. Чт.» 1875, II, 480—488. 1877, II, 605—610. 587. По тому въсколько ближе къ нъмецкому наложеню разсуждения проф. Хеолесова въсто сочинения «О нъкоторыхъ средневъковыхъ обвиненияхъ противъ евреевъ», Спб. 1880, стрн. 12 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Здвсь уже не дълается и того ограниченія, что Христось отличался оть фарисеевь «догнатонь о Тронцв» («Хр. Чт.» 1875, П, 404. 1877, П, 605).

тольно «чающих» власти», и по своимъ убъщеніямъ сововиъ невићан причинъ питать ненавлеть въ Спасителю, поедику въ главныхъ и существенныхъ пунктахъ Своей проповеди Онъ не противоръчнать имъ, но былъ въ полномъ согласіи съ ними... Воспитанный на моральныхъ принципахъ агадической литературы, непредубъяденный еврей, читая Евангелія, чувствуеть себя въ родной соеръ. Нигдъ онъ не находитъ чего-либо невъдомаго (!?), напротивъ-очень часто буквально сходное 83). Христосъ называль Бога «Свони» Отцом», но такь Его и досель именують чада Авраановы, которынь хорошо известно, что въ Ветхомъ Завътъ терминъ «Сынъ Божій» придагается но многимъ лицамъ. О Своемъ мессіанствъ Христосъ не говоритъ ни въ . одной изъ Своихъ публичныхъ рачей; при томъ же и фарисеи немогам считать этого смертельнымъ преступленіемъ. «Ядро и ввинтъ-оссовція» ученія Христова заплючаются въ одухотвореніи религіи; а такое пониманіе ся вовсе не было чуждееврейству вообще и лучшимъ и благороднайшимъ среди сарисеевъ въ особенности. Напр., заповъдь о любви въ ближнивъ они высказывали совершенно такъ же и до и послъ Рождества. Всв стольновенін сводятся лишь въ сгалахический спорамъ», которые были столь обычны нежду раввинами и на на кого не навлекали анасемы. Даже въ наиболее резекть случаять о святости субботы -- Христосъ принципівльно быль солидаревъ съ фариссими, и Его аргументація тожественна почти и по буквъ. Иногла, конечно, разноръчіе достигало сильнаго обостренія, но здісь (въ Ме. XXIII, 16) Спаситель разумість только отдъльных фарессовь или отдъльныя школы между ними. ванъ вопросъ о разводъ (Ме. V, 31 сл.; ср. XIX, 3 сл. Мрв. X, 2 сл. Лв. XVI, 18) Онъ рёшиль въ духе Шамиан и вопрени Гиллелю. Клятву раввины не запрещали и — твиъ не менве набъгали илисться даже въ истиниомъ. Завъщаніе объ умовеніи рукъ предъ трапезой не первоначальное, поздижищее и не было всеобщимъ, а въ Ме. XV, 5 сл. (и XXIII, 16), Мрк. VII, 11 оврессить принисывается нёчто такое, въ чемъ они держалесь діаметрально противныхъ возграній 84). Къ Христу они относи-

ав) Припоминается миз по сему случаю, что Боккаччьо заставляль Христа говорить (Дъян. 1X, 5. XXVI, 14) даже словами Теренція (durum est tibi contra stimulum calcitrare). Ср. у проф. А. Н. Веселовскаю нъ «Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія», 1893 г., № 4, стрн. 285.

<sup>84)</sup> Подобно сему в *Derenbourg* (Essai, p. 129 not. 2) заявляеть, что раввину скіе неточники не подтверждають извастія Даян. XXIII, 8, будто саддукой

лись благодушно и, пожалуй, предупредительно, приглашая Его на объды (Лк. VII, 46) и предостерегая насчеть опасностей (ХШ, 31). Во время суда надъ Апостолами Гамалінть произнесь благородныя слова (Дън. V, 38 сл.), которыя вижють несиірно-историческое значеніе. Около 58 года фарисен даже въсинедріонъ примо вступились за (?) Павла (Дъян. ХХШ, 9 сл.) и еще въ 62 году они были «защитниками гонциыть христівнъ».

Кратко свазать, между оврисонии и Христонъ всюду и во всень чуть не райскій миръ и самая ндеальная дюбовь. Какъ же теперь постигнуть, что у синонтиковъ первые не радко изображаются врагами Господа?

Не васаясь «синоптического вопроса», прос. Хвольсовъ увъ-PORTS, TTO COBRETOLECTIC POSCHASLI BOSHERIH HS% PASIEVELIX% источниковъ и въ разныя времена» (т. с. это срагинальная во, что и они шли впередъ параллельно развитию древиващахъ пристанских общинь и отношениямь ихь из іудейскому народу и его релегіознымъ партівиъ. Сначала Господь боролся тольно СЪ ТОРДЫМИ И ВЕДМЕННЫМИ САДДУКЕНИИ, А ПОТОМЪ ВООРУЖИЛСЯ И противъ въкоторыхъ крайнехъ и извращенныхъ направленій въ самонъ фарисействъ, гдъ, вакъ и всегда среди людей, могли быть «подкрашенные» (=поваиленные пробы?). За весь первый вътъ пристівне находились въ добромъ согласіи съ фариселии. Только уже съ теченіемъ времени началась болве открытая вражда, -- и прежий друзья сделались взаими ненавистими. Теперь-то ихъ имя и проникао въ наши Евангедія, «Подъ жикж-MUNCAMA MORNO MICANTE CTOALKO RE CRARYECCHE, OFOARKO N CAриссевь; но повдеве, когда таковыми были молько последніе, переписчикъ в пеставить об фаркато вивсто (подвинявте) об үранцатей. Въ невоторыхъ случаниъ тотъ или неой изъ нопінстовъ уже не собственной воль (?) прабавиль об фарадаю. Поелику ему казалось (sic!), что это должны быть именно они, какъ и встрачается въ Ме. XXVII, 41». Авторъ не указываетъ точно, далено ли простирались эти покушенія темныть невъщть на подлинный евангельскій тексть. Очевидно лишь одно, что это вужно предполагать вездё 85), гдё усматрявается несходство съ

не върмян ни въ ангела, ни въ духа. Мимоходомъ, но брошена тънь и-совершенно напрасно.

ав) Такъ, Гейзеръ настанваеть на неподлинности об фарксабо. Въ Мо. XXI, 45 (Urschrift, S. 107 Anm.). И проф. Хвольсонъ должень согласаться съ намъ.

изложенною выше теоріей обоюднаго уваженія и расположенія Христа и сариссевъ. Самъ онъ отивчаєть исторію исціленія сухоруваго въ субботу (Ме. ХП, 10 сл. Мрв. Ш, 1 сл. Лв. VI, 6 сл.), Мрв. Ш, 6. ХП, 3 и Ме. ХХШ, 15 сл. Насчетъ обличительной рачи Господа (Ме. ХХШ гл.) прос. Хвольсовъ думаєть, чтосона содержить суровое порицаніе 1) противъ волковъ въ овечьихъ одеждахъ между сариссевъ, которыхъ не менъе громили и ихълучніе <sup>86</sup>) воллеги.

Послё таких всправленій, понятно, «получается совсём» навя вартина истиннаго положенія діда». Ненвобіжно также, что и «въ смерти Христа повинны не іздейскій народ» и не фарисеи, но корыстолюбивые аристократы-священники, трусмивые (будто?) приверженцы Рима, которые дрожали предъримскими властами, для обезпеченія своихъ богатыхъ доходовъ, и предчувствовали во Христі политического агитатора, новаго Ізду Галилеянина (—в'ядь не только же!—): они и никто больше были палачами Іисуса Христа». Что касается вопіявшаго народа, то это была какан-нюздь сотия столичной черни,— и для нея совсёмъ не требовалось милліоновъ герцогини, каними располагаль несчастный генераль Буланже. Наемъ и подкупъ ея стоили едвали больше того, сколько было заплачено Іздів, а затішь можно было позавинствоваться и изъ храмоваго сундува.

Такъ совершилось безбожное дъто руками саддукейской партін вопреки голосу народа и сариссевъ. Кровь-то, значить, запятнала очень и очень немнегихъ и при томъ такихъ, отъ которыхъ нынъ осталось почти одно имя...

Вотъ вкратив содержаніе «приложенія», инвющаго въ главахъ автора особую ціну.

Прежде всяких своих заимчаній позводинь себе упоминуть несколько комическое, по не безынтересное обстоятельство. Реценепровавшій книгу Хвольсова прос. Шюрерь, отъ вотораго можно бы ожидать дучшаго отзыва, по поводу изложеннаго выше

много де было такихъ, — мы не знаемъ, но чтеніе ръзкихъ антифарисейскихъ свидътельствъ раввинской литературы (ср. Geiger, Urschrift, S. 110) оставляеть крайне неблагопріятное впечатлівне насчеть большинства члековъ этой партіи. См. Chwolson, Passamahl, S. 114: Wenn er—Christus—dann ihre (der Pharisäer) Werke tadelt, kann er somit doch nur die Mancher oder selbst-Vieler unter ihnen, aber doch unmöglich aller Pharisäer, gemeint haben. Теперь с прациявается: сколько же останется оть «всих» за выключеніемь пръ нахъз

Bыразнися <sup>87</sup>) весьма харантерно: «Все это не ново (—совершенная правда!—), но въ этомъ новое подтвержденіе, какъ ученому еврею, даже рувоводствующемуся безпристрастнымъ сужденіемъ. трудно постигнуть принципіальную разность между іудействомъ и христіанствомъ (Dies alles ist ja nicht gerade neu; aber es ist ein neuer Beleg dafür, wie schwer es auch einem nach unbefangenem Urtheil trachtenden jüdischem Gelehrten ist, die principielle Differenz zwischen Judenthum und Christenthum zu erfassen).

Не знаю, невзначай ин это сказано, но во всякомъ случав встати - и типически отивчаетъ впечатавніе, невольно вознивыющее въдушь при чтеніи этого «приложенія». И свидьтельство ЭТО ТЪИЪ ВАЖНЪЕ, ЧТО Критика нельзя заподозрять на въ неисвренности, ни въ фанатизмъ узкаго церковника, ни въ научной жомпетенцін, потому что и самъ Хвольсонъ прямо восписуетъ Шюреру всяческія хвады и превозносить его до небесь. Съ одной сторовы почтенный гебраясть не скрываеть своего православія, но съ другой — довольно разкое противопоставленіе себя «христіанским» ученым» и явное презраніе къ нхъ трудамъ несколько извиняють ошибку критика насчеть веры. Я думаю, онъ имъль и въкоторое оправдание совершенно объективное, если говорить о томъ, что разсиатриваемые взгляды не новы. Ссыламсь на небезызвъстные и внимательному русскому слуху еврейскіе авторитеты. Воть, напр., «европейская знаменетость», раввинъ д-ръ Гейгеръ, чуть не каждую брошюрку котораго французскій академикъ, еврей Деренбургъ 68), титулуетъ epochenmachendes Werk. Посмотримъ же, что онъ сообщаетъ примънительно въ занимающему насъ предмету. «Когда выступниъ Інсусъ,--четаемъ мы въ одномъ изъ подобныхъ твореній 89), -- редегіозное вліяніе, уваженіе въ народъ было уже совершенно въ рукахъ оарисосвъ, котя господствовали и были въ тесныхъ связяхъ съ правителями саддукем и бороузен. При своемъ стремленім въ возвышенію всего народа до релегіозной равноправности Онъ, естественно, держался за фарисеевъ... Почва, на которой стоякъ

<sup>87) «</sup>Theologische Literaturzeitung», 1893, 7, S. 183, Z. 22-26 v. oben.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) «Judische Zeitschrift für Wissenschaft und Leben», 1874-75, III u. IV, S. 299-308.

<sup>\*\*) «</sup>Judische Zeitschrift», 1863, S. 35—38. Ср. еще «лучше» мъсто нвъ Гейгера у Фаррара Ж. І. Хр., стрн. 472; но мы намъренно цитуемъ Гейгерово сочинение «Die Sadducäer und Pharisäer», потому что—по мнънію Д. А. Хеомсона («Восемнадцать еврейскихъ надгробныхъ надписей нвъ Крыма». Спб. 1863, стрн. 170)—это «есть свътило научнаго изслъдованія».

Ансусъ и которую Онъ хотвлъ обработывать, была почва фарисейства: Онъ бородся протевъ его непосилловательности (поло-BHHUSTOCTH). HO GODORCE CTO MC ODVENOND. ORHERO: ND HONV IIDEвела Его эта строгая догика? «Самъ Онъ, какъ и поживащимя іудеохристіанская партія, страдаль не исньшими (чэмъ варисси?) противорвчіями, то сохрання законь, то нарушая» и т. д. И случилось все это, нажется, только потому, что на фарисейской основъ Онъ ратовалъ протевъ фарисейской «половенчатости» и не постигъ всемірно-историческаго значенія принциповъ этой партін 90). Названный раньше Деренбургъ (старшій), «одинъ изъ ученъйшихъ оріенталистовъ во Франціи и одинъ изълучшихъ знатоковъ еврейской исторіи и литературы», пытавшійся 91) снять съ Талиуда пятно за названіе и отожествленіе Христа съ Ben Sotada, пишеть 92): «Для современниковъ, которые не предчувствовали неизмъримой важности приготовлявшихся событій, Інсусъ быль въ началь (просто) агадистъ-такой же, какъ Іуда и Матеія, поелику (sic!) Онъ заимствоваль Свои тексты не изъ Пятокнижія, а (только?!) изъ прорововъ. Какъ и эти двъ жертвы тиранніи Ирода, Онъ быль любимцемъ народа, который предпочиталь сухимъ наставденіямъ (своихъ) учителей Его наставленія, полныя теплоты и жизни, прикрытыя вдохновенными словами Писавія. Лишь поздиве Онъ сталъ творить чудеса. Его беседы получили странную окраску и изкоторыя фигуральныя выраженія древнихъ провидцевъ пріобрази такое примъненіе, которое затрогивало и колебало строгія върованія евреевъ-молотелетовъ . «Мы, навърное, не ошибенся, защищая, что агадисты болье всего номогли христіанству при его рожденіи. Именно они дали ему множество цитать въ видь стиховъ взъ прорововъ, примъневныхъ въ Мессін; они же наградили и идении касательно отрасли Давидовой».

<sup>\*0)</sup> Geiger, «Jüdische Zeitschrift» 1863, S. 41.

<sup>\*\*)</sup> Essai, р. 468—471; но ср. H. Laible (который—въ приложени—перепечаталь и самые тексты, изданные G. H. Dalman'onь въ брошюра: Was sagt der Talmud über Iesum? Berlin 1891, № 11. «Schriften des Institutum Judaicum in Berlin»), Jesus Christus im Thalmud («Schr. Inst. Jud.» № 10), Berlin 1891, S. 9—13. J. B. Pranaitis, Christus in Talmude Judaeorum, sive rabbinicae doctrinae de Christianis Secreta, Petropoli 1892, р. 31 sqq. Относительно последняго сочиненія г. А. Алексиевъ совершенно напрасно утверждаеть («Странникъ», 1893 г., № 5, стрн. 107), будто авторъ позавиствовался наъ его очерковъ «религіозной и общественной живни современныхъ евреевъ» («Странникъ» 1881 г., №№-ра 6—9). Дъло невозможное фактически...

<sup>92)</sup> Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine, d'après les Thalmuds et les autres sources rabbiniques. Part. 1. Paris. 1867. P. 202-203. 352.

Можно бы подобрать и более блязкія параллели, йо—надіюсь—и приведенных достаточно для убіжденія, что вынесенное Шюрером'я внечатлівніе имбеть объективным основанія. Уже одно это показываєть, что діло туть не совоймъ ладно, и служить внушительнымъ предостереженіемъ противъ того метода, по которому комментаріемъ къ Новому Завіту должна служить древням и—частію—средневівновая раввинская литература. Опыты въ этомъ роді милются <sup>93</sup>) достаточные, —и они свидітельствують, что ученыя путешествія потому и приводять къ неварачнымъ деревушкамъ, что курсъ взять не вірно и избранный путь неправиленъ, по его прямолимейности. Отсюда неизбіжным, котя и менамітренныя, односторожности въ заключеніяхъ при фальшивости посылокъ.

Но со своимъ замъчаніемъ Шюреръ попалъ и въ немалую отду и потомъ долженъ былъ заявить, что «Хвольсонъ уже давно присоединился нъ греческой православной Церкви» 94). Если тапъ, то его сужденіе или нисинуація, или же необходимо оправдать его научнымъ образомъ. Къ сожальнію, рецензентъ посладняго не сдылалъ, —и это совстиъ не служитъ въ его чести. Съ абсолютною рашительностію отвергая первое и считая всякія подобныя понушенія съ чьей бы то ни было стороны недостойными, мы обязаны обратиться въ чисто объективнымъ соображеніямъ. Тогда откроетси, что богатый и цанный матеріалъ расположенъ не ловко, и на него падаетъ лишь боковой свътъ, при чемъ тани сильно огущаются и получается насколько мрачная картинъ.

Въ этомъ случаю мы должны строго отличать существенное отъ детальнаго, главное отъ второстепеннаго, чтобы не усложнять вопроса излишними подробностими.

По моему мизнію, все «приложеніе» проф. Хвольсова разрішается слідующимъ силлогизновъ: Христосъ и фарисен были солидарны въ религіозныхъ и этическихъ основахъ, но Еван-

<sup>91)</sup> См., напр., любопытную статью Гейвера «Entstehung des Christenthums» (въ «Jüdische Zeitschrift» 1873—74, I—II, S. 8—18), гда еросвентваснением Werk является уже книга Штрауса, котораго и самъ г. Хвольсонъ навываетъ «великить ученымъ» и «однимъ изъ внаменитыхъ мужей» (Passamahl, S. 70—71). Любопытно также сочиненіе «Geschichte des Rabbi Ieschua ben Iossef hanootzri, genannt Iesus Christus» (Zw. Aufl., Hamburg u. Altona 1858—1861, IV Виде), ностроенное на томъ принципф, что «только при помощи Такмуда и прочикъ твореній древифікией раввинской литературы дается возможность—точно назывнить, раскрыть, восполнять и исправить новозавътныя кинта» (I Вид., S. 39—40).

<sup>\*\*) «</sup>Theologische Literaturzeitung», 1893, 8, S. 220.

гедін говорять о враждъ между нами, чего не могло быть; посему-де вст такін извъстін неподдинны въ свищенныхъ новозавътныхъ писаніяхъ и ихъ нужно изънть и исправить, ибо это поздивашін погращности невъжественныхъ копінстовъ.

Какъ легко, просто и прямо ръшаются всъ научныя задачя?!. Однако почему бы пе предположить дъйствительной трудности и, по крайней мъръ, не повскать иныхъ, менъе рискованныхъ, путей? Конечно, проф. Хвольсонъ довольно сурово относится и въ Талмуду и находитъ въ немъ не мало «неправильныхъ акцентовъ», но я не думаю, чтобы онъ избъжалъ хоть участи Слонимскаго, есля бы уже давно не былъ искреннямъ и убъжденнымъ христіаниномъ, который внушаетъ въ себъ глубокое почтеніе за мужественный подвитъ въры. При всемъ томъ его критическими корректурами остаются недовольны объ стороны,—и причина тому въ ихъ необоснованности и логической несостоятельности. Насчетъ перваго сохраняютъ всю свою силу наши прежнія замъчанія о Ме. XXVI, 17, а касательно второго отмъчу такія наблюденія.

Авторъ лишь слегка затрогиваетъ «синоптическую проблемму» и взглядъ его на этотъ вопросъ страдаетъ большими неясностями: гипотеза первозаписей у него какъ-то сочетавается съ мыслями о дегендахъ, симпатін къ поборникамъ взаимнаго пользованія увдевають въ догадвамъ о порче одной редавціи по другой, соображеніе о постепенномъ развити въ кристіанства и іудейства ведеть въ допущению различныхъ наслоений на первоначальную основу. Вообще, это весьма своеобразная «евангельская геологія», дъйствительно новая «теорія нашластованій», которой горавдо ум'ястиве было бы пріютиться въ курсь палеонтологін, если только безпристрастная новозавётная критика создасть и такую дисциплину... Но тогда-гдъ же твердый критерій для точнаго различенія подленнаго в оригинальнаго оть приввощедшаго и наноснаго? Въ ченъ мы должны видёть голосъ чистой истины и въ чемъ грубость невъжества? Ясно, что при такомъ принципъсъ одники «ровяе» и «non posse, ergo non esse» — изследователь священнаго текста теряетъ всякую опору, потому что область возможнаго-вещь весьма условная. Мы скажемъ, что содержаніе Евангелій въ нівоторыхъ деталяхъ дисгарионируетъ съ «раввинсинии» извъстінии, а минологисты будуть увърять, что первое цвинкомъ развилось изъ последнихъ.

Понятно, что при столь растяжимой неопредаленности и самое возараніе не выдерживается строго. Почему, напр., мы должных подгомять синоптиковъ къ Іоанну и почему бы петнапротика.

когда относительно пасхальной вечери требовалось бы поправить только два места-XIII, 1. XVIII, 28-и притомъ у одного писателя? Въдь это гораздо легче, а мы не имъемъ законнаго права думать, что рука слепого неведенія непременно не должна была касаться четвертаго Евангелія. Рычагъ перевертывается.и мы приходимъ туда, отвуда хотвли бъжать безъ оглядки. При этомъ и вев наши добрыя намеренія рушатся самымъ коварнымъ образомъ. Если мы не можемъ съ несомивниостію знать что πρό τῆς ἐορτῆς чтеніе автентичное, въ такомъ случай нельзя примо говорить, что Христосъ совершаль паску на ввасномъ хивов, хотя это и вообще не сивдуеть изъ евангельскихъ повъствованій, — и апологія получается весьма сомнительная. Раввинскан традиція не сохранила намъ, чтобы-при столиновеній съ субботой-ванданіе пасхальнаго агица переносилось на четвергъ: еще менъе прямыхъ данныхъ, что тогда же дозволялось и его вкушеніе. Не скорве ян мы можемъ заключать отсюда, что всв извъстія въ этомъ смысле совершенно подозрительны и авторитетъ четвертаго Евангелія много уступаетъ синоптикамъ въ своемъ фантическомъ достоинствъ? Посему и защита его 95)при такомъ предположеніи образованія новозавѣтныхъ твореній до теперешняго типа-оказываеть довольно плохую услугу 96). Она можетъ быть сколько-нибудь прочною только при одинаковомъ научномъ довърім къ настоящему евангельскому тенсту, или-иначе-всегда будеть побивать себя внутренники противорвчіями самаго опаснаго свойства.

Изъ сказаннаго вытекаетъ, что и еактическая необходимость проектируемыхъ корректуръ—базисъ далеко ненадежный. Касательно пасхальной вечери она склоняла бы насъ не въ пользу Іоанна, ибо съ раввинскими преданіями онъ не согласенъ и, по малой мёрѣ, ими не оправдывается;—на какомъ же основанік въ вопрост о еврисеяхъ мы будемъ предпочитать ихъ сообщеніямъ синоптиковъ? Развъ здъсь возлюбленный учениеъ Господа болъе своихъ предшественниковъ солидаренъ съ раввинскими показаніями и поддерживаетъ ихъ? Едвали. Въ Евангеліяхъ терминъ фарксайос встръчается до 90 разъ и изъ нихъ до 20 приходятся на долю Іоанна, отношенія котораго къ влінтельнымъ и учительнымъ еврейскимъ классамъ даже строже и внушительнъе. Зна-

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Ср. Passamahl, S. 54. «Хр. Чт.» 1875, II, 475. 1877, I, 826; II, 597—598. 603—604.

<sup>\*6)</sup> Просимъ сравнить, какъ судить объ Евангеліи Іоанна Geiger въ Urschrift, S. 107 Anm.

чить, въ этомъ случав всв четверо unanimo consensu возстають противъ развинскихъ авторитетовъ,—и я не знаю, какъ можно оправдать, что послъдніе ранъе были забракованы, а теперь получають рашающій голосъ всесильнаго деспота.

Всвиъ этинъ я вовсе не хочу сказать, чтобы изображение состоннія еврейства въ вакъ Христа было фактически ложно; мон пъдь - отмътить, что основной принципъ страдаетъ немалою шатностію. Напримъръ, инвніе насчеть взаимоотношенія партій и секть и касательно садучейскаго іарактера тогдашняго CHHOLDIOHO-MUCLU RALERO HE TARL CHOBAR, HERBAL DARBE HE BMсказанная». Подобной чести и вкогда не принималь и самъ проф. Хвольсонъ, а богословію она достаточно знакома и мына считается научнымъ положевіемъ, почти безспориниъ <sup>97</sup>). Есть для сего и солидные аргументы. Укажу хотя бы на то несомивниое наблюденів, что у синоптиковъ врагами Христа обычно являются «фармоси н саддукен», нежду твиъ Іовинъ упоминаеть туть о «первосвящемниках и овресеяхь». Это различие естественно объясияется тымь, что въ эпоху Спасителя у власти были преимущественно 98) члены саддукейской оранцін, — и очень пріятно, если іудейскіе источники это подтверждають 99). Израстны Новому Завету и спеціальныя разногласія этихъ еврейснихъ направленій (Ме. ХХП, 23. Мрк. ХП, 18. Лв. ХХ, 27. Джан. ХХШ, 8) и нетянутыя отношенія между вими (ср. Ме. XXII, 34. Дъян. XXIII, 7, 9, 10).

Однавоже священ. авторы ясно и громко свидательствують о преобладающемъ вліннім оарисеевъ, которымъ принадлежала выдающаяся роль во всемъ, а—въ частностя—и въ замыслать противъ Господа. И въ этомъ нътъ ничего исторически неправдоподобнаго. Іосноъ Флавій сообщаеть намъ (Antiqu. XVIII, 3—4): «Фарисеи пріобрътають въ народъ большое уваженіе, —и все, касающееся богопочтенія, моленій и жертвъ, совершается по истолкованію ихъ. Съ такою силой города засвидътельствовали, что и въ образъ мизни и въ ученіяхъ они слъдуютъ во всемъ самому наилучшему. По мнънію же саддукеевъ, души исчезаютъ вивстъ съ тълами, и они не наблюдаютъ болье мичего, кромъ законовъ. Они почитаютъ по-хвальнымъ дъломъ состязаться съ учителями о той мудрости, которой сами слъдуютъ. Къ этому направленію примкнули немногіе, хотя и самые знатные люди, и по ихнему, — можно сказать, —

<sup>97)</sup> Ср. у † I. B. Lightfoot'a въ упомянутомъ сборникъ «The fourth Gos pel» (и въ Лондонскомъ журналь Expositor за 1890 г.), р. 154 suiv.

<sup>98)</sup> См. Двян. IV, 1. 5—6. 15. V, 17. 27—28. 31. XXIII, 6.gitized by GOOGLE

Derenbourg, Essai, p. 121.

начего не дълается. Когда же они достигають власти, противо соли и по необходимости уступають тому, что юсорить фарисей, послику иначе они были бы нестерпимы для народа» 100). Посли этого вполны естественно, что Христу больше всего приходилось сталенваться именно съ еврисения и ослаблять ихъ влінніе, такъ накъ въ умственно-религіозномъ отношеніи они деспотически господствовали въ обществь. При такихъ условіяхъ нужно было или держать еврисейскій тонъ и приспособляться въ нему, даже вопрени убъяденіямъ, или же борьба была неизбъяна. Само собою понятно, что мыслить первое во Христь не нозможно, а тогда необходимо второе, какъ и повыствуютъ Евангелія, полныя потрясающихъ раскатовъ антнеарисейскаго грома.

Но, говорять, въ религіозно-нравственныхъ вопросахъ Спаситель держался фарисейсних началь; разногласія Его касались мелкихъ и частныхъ пунктовъ, члены же этой партін были крайне миролюбивы и совершенно толерантны. И будто бы все христіанство, въ существъ своемъ, есть линь одухотвореніе и обновленіе стараго. Нослідняя мысль съ особенною энергичностію и не разъ повторяєтся въ княгъ проф. Хвольсона 101), но эта твердость даетъ намъ смілость подозрівать, что и въ данномъ случай мы имбемъ діло съ недоразумініемъ, —только крупнымъ и принципіальнымъ. Въ немъ, по нашему сужденію, креется и разгадка упоминутой різкости освіщенія и ключъ нъ правильному разрішенію проблеммы, которая легко получить такой видъ: училь по вийшности, можеть быть, и такъ, ко совершенко не тому.

Въ одномъ мъсть авторъ пишетъ: «о Своемъ мессіанствъ Христосъ не говоряль открыто на въ одной изъ Свояхъ публичныхъ ръчей; да если бы это и было, фарисен не могли бы находить въ этомъ никакого преступленія, влекущаго осужденіе на смерть» 102). Я долженъ глубочайшимъ образомъ пожальть, что г. Хвольсонъ столь кратко остановился на этомъ предметь, и сердечно пора-

<sup>100)</sup> Ed. Niese IV, 142—143. Это свидътельство вполив принимается и еврейскими учеными. См. Derenbourg, Essai, р. 122—123. Abraham Geiger, Urschrift und Uebersetzungen der Bibel, Breslau 1857, S. 108 u. Anm. Ср. еще весьма харантерныя показанія въ Antiqu. XIII, 10: 5 («фарисен такую силу имъли въ народъ, что имъ тотчасъ върили, если они говорили что либо даже противъ царя и первосващенника»). 6 (за вращду къ фарисенмъ народъ возненавидъль Геркана и его дътей) у Niese III, 204—206.

<sup>101)</sup> Passamahl, S. 78. 89.

<sup>102)</sup> Passamahl, S. 88: «Von seiner Messianität hat Christus offenbar in keinen seiner offentlichen Reden gesprochen, und wenn er dies auch gethan hätte, so hätten die Pharisäer darin kein Todesverbrecheu finden können».

довался бы, еслибы онъ взяль на себя трудъ приложить свою громадную эрудицію въ разработкі этой темы. Я придаю ей чрезвычайное значеніе при изслідованіи первоначальной христівнской исторіи и думаю, что въней скрыто очень много интереснаго и поучительнаго, нензивримо болве важнаго, чвив изученіе іудейских партій, политических отношеній и осложненій и т. п. Все это касается вившности, обстановки, «археологіи»; тамъ же ватрогивается самое существо 103). Здёсь саёдуеть ожидать весьма ценьых результатовъ насчеть жизни и служенія Госпола и первичной сульбы христіанства въ его борьбъ съ іудействомъ и іудействующими. Къ прискорбію, этотъ предметь досель составляеть лишь научную задачу, по неудовлетворительности и инаткости бывшихъ попытокъ, не изобилующихъ количествомъ и не блещущихъ вачествами. По этой причинъ и я долженъ ограничиться немногииъ и вароятнымъ, что иногда будетъ нуждеться въ подтвержденіяхъ.

При всемъ томъ я безусловно не согласенъ съ обоими тезисами цитованной оразы прос. Хвольсона, которому они сослужили далеко не добрую службу. Обращу вниманее прежде всего на наименованіе «Сынъ человъческій». Безъ сомивнія, оплологически оно значить просто человънъ <sup>104</sup>), но тотъ фактъ, что въ Новомъ Завъть оно встръчается до 88 разъ и изъ нихъ около 85 приходится на долю Евангелій, необходимо заставляетъ предполагать особую причину и цъль столь частаго употребленія. И замъчательно, что священные новозавътные писатели полагаютъ на немъ особенное удареніе мосредствомъ опредъленныхъ членовъ въ обоихъ словахъ (промъ молько Ін. V, 27), чему примъровъ въ встхо-завътныхъ кингахъ не находимъ <sup>105</sup>). Съ оплологической точки зрънія заслу-

<sup>103)</sup> Посему я не могу согласиться и съ тъмъ мевніемъ проф. Хвольсона («Хр. Чт.» 1875. ІІ, 464 и др.), будто при посредствъ веслъдованій Гейгера многое въ Евангеліяхъ мы въ состояніи понимать лучше, котя — въ потребныхъ случаяхъ— и «польвуюсь готовностію и помощію тъхъ, которые обладаютъ ключемъ къ... жевому источнику, кроющемуся въ вавилонскомъ и палестинавомъ Талмудахъ и въ многочисленныхъ древнихъ и новыхъ мидрашахъ («Восемнандцать еврейснихъ надгробныхъ надписей изъ Крыма. Сочинение Л. А. Хеолесома». Спб. 1866. Стрв. 163.

<sup>104)</sup> Cp. Chwolson, Passamahl, S. 91 Anm. 2.

<sup>105)</sup> ΨΊΝΝΤΟ (υίὸς ἀνθρώπου), κακό βιό Πε. CXLIV, 3, μ ΟΥΝΤΟ (υίὰ ἀνθρώτου), κακό βιό Εδέκ. Η, 3 μ πρ., безчленны. У LXX-ти встрачается лишь υίὸς ἀνθρώπου: см. A concordance to the Septuagint by the late Edw. Hatch and Η. A. Reparath, part I (Oxford 1892), p. 966. Правда, въ этой конкорданцій

живають тщательнаго разсмотренія некоторыя параллельныя выраженія. Къ числу ихъ принадлежать: та техна тіз софіас (Ле VII, 35; Tregelles He HORE H y Me. XI, 19), υίος εἰρήνης (In. X, 6), ὁ υίὸς τῆς ἀπωλείας (In. XVII, 12. 2 Θοςcar, II, 3), οἱ υίοὶ της άπειθείας (Εφ. ΙΙ, 2. V, 6. Κοπ. ΙΙΙ, 8), υίος παρακλήσεως (Дин. IV, 36) 108). Помимо всяних спеціальных оттинковъ дорогихъ при истолкованіи наждаго случая, --- характернымъ явдяется общій симсять встать е подобныхъ изреченій. Виз всяваго спора, ими указывается наисущественное качество даннаго предмета или лица, — такое, которое разонъ и цаликонъ исчернываеть ихъ бытіе; все прочее — только побочный моментъ. Такъ, въ приведенныхъ примърахъ отивчаются дюди, представляющие «воплощенныя» мудрость, миръ, погибель, противленіе, уташеніе. Впроченъ, это очевидно само собою и не нуждается въ нарочитой аргументаціи. Такинь же образонь, πο ακαιοτία, μομπκο ποκακατь α τατγιτ ό υίος του άνθρώπου. Инъ весьма энергично выдвигается, что Христосъ быль человъкомъ необычайныхъ свойствъ, идеальнымъ типомъ человического рода, нашедшаго въ Немъ единственное и исвлючительное осуществление. Не требуется и прибавлять, какъ это должно было возмущать фариссовъ, счетавшихъ себя и почитаемыхъ цевтомъ среди избранниковъ всего міра! Одного этого было вполив достаточно, чтобы оне воспыване враждою въ сивному Учетелю изъ Галилен, откуда будто бы и пророкъ не приходить (Ін. І, 46. VII, 52).

Безъ сомивнія, они догадывались, что Господь усвонеть Себв еще и начто большее, котя опредалить это въ точности довольно трудно. Мы не отрицаемъ соприсутствія здась павлинистической идеи «второго Адама», но для нея необходимо было носить въ ума понятіе спасительной смерти и живоноснаго воскресенія, а евреи едвали и предчувствовали это. Нельзя съ рашитель-

<sup>(</sup>р. 101 с) помічено, что въ «молитві» Азарін и гимні трехъ» отроновъ (ст. 59, а Дан. III, 82) имъется о і оіої т ої у січерої том, но Тишендорфъ (V. Т., II. 490) и Лохъ (р. 869) читають просто оіої. Характерно во всяконь случав, что греческій переводь всю силу выраженія сосредоточиваеть на слова «чаловінь» и какъ бы говорить, что всякій «сынъ» менременно подобень отпу, ибо происходить именно оть него.

<sup>108)</sup> He στοπε επορεπατικο οί υίοι τῆς βασιλείας (Me. VIII, 12. XIII, 38 al.), οί υίοι τοῦ νομφώνος (Me. IX, 15. Μρκ. II, 19), υίοι βροντῆς (Μρκ. III, 17). οί υίοι τοῦ φωτός (Πκ. XVI, 8. In. XII, 33. 1 Θεσεπ. V 5), τῆς ἀναστάσεως υίοι (Πκ. XX, 36).

ностію утверждать, что народъ вполнё постигаль и мессіанское содержаніе разбираемаго наименованія. Правда, въ Талмуда оно приманяется въ Мессін, однаво неизвастно, въ накому времени относится подобная интерпретація. Тоже имветь масто и для Дан. VII, 13, пбо не исплючена возможность, что въ немъ «Сыномъ человъческимъ» называется собственно приближенный въ Богу Ивранль (ср. стт. 15-28 и, особенно, 18. 22. 27) вопреки язычнивамъ, синводизируенымъ подъ оорнами звёрей. Прямее лишь одно свидетельство 4 (3) вн. Ездры (гл. XIII). При всемъ томъ было бы большою несправедливостію дунать, что о υίος τοῦ ἀνθρώπου совстить не вилючало мессіанских эдементовъ и по еврейскимъ воззрвніямъ. Проф. Стантонъ ссылается на вопросъ Христа при Кесарін Филипповой (Ме. XVI, 13. Мрк. VIII, 27. Лк. IX, 19), гдъ онъ усматриваетъ оправдание подобнаго истолювания. По его мевнію 107), всякія рыче были бы издишне, еслибы эта квалионкація была синониюмъ Мессіи. Разсужденіе прайне ошибочное, нбо мессіанское достоинство мыслится уже само собою, и вся бесъда васается испличетельно способа его поняшанія-техъ предикатовъ, какіе съ нимъ должны соединяться. Посему и Петръ не ограничивается простыми: Σύ εί δ Χριστός (Мрк. VIII, 29) или ό Χριστός του Θεου (Ar. IX, 20), но присовонущиеть: ὁ υίὸς του Θεού του ζωντος, (ср. Ін. VI, 69), — и только за это получаетъ необычанное благословеніе (Ме. XVI 16 сл.).

Итакъ: слыша подобныя наименованія, фарисей во всякой случав должны были знать, что Спаситель приписываетъ Себъ экстраординарныя права, безмърно превосходящія всякое величіє въ человъческомъ родъ. Почему—вивсть съ этимъ—Имъ не было заявлено точно о мессіанскихъ прерогативахъ, — это иное дъло, и мы можемъ удовольствоваться тою мыслію, что Господь постепенно возводилъ народъ отъ смутныхъ и темныхъ гаданій въ истинному созерцанію личности Искупителя людей, во всемъ подобящатося братіи (Евр. II, 17). Поэтому пріобрътають особенную важность ближайшія опредъленія разсматриваемаго титула. Здъсь наряду съ уничежительными выраженіями встръчаются и тавія, которыя возносить его на недосягаемую высоту. Сынъ человъческій господинъ субботы (Ме. XII, 8. Мрк. II, 28. Лк. VI, 5). Конечно, она для человъна, но это богоучрежденный законъ, который нельзя нарушать по своимъ потребностямъ и соображеніямъ. И если

earliest history of Christianity. Edinburgh 1886. P. 240-242.

Христосъ усвонетъ Себъ такую вдасть, то Онъ-внъ обычныхъ ограниченій, переступасть сферу человъческихъ обязанностей по особымъ отношеніямъ въ Богу. По тому же самому Онъ властно прощасть гржхи (Ме. ІХ, 6. Мрк. II, 10. Лк. V, 24), какъ верховный ръщитель въ нравственной области,—къ великому ужасу вождей еврейскихъ.

При такихъ спеціальныхъ указаніяхъ не возможно было избъжать представленія, что смиренный Назарянить не только необывновенный человійнь, но и существо, ближайшее из Ісгові, приравнивающее Себя из Нему. Естественно, что всімъ этимъ внушалась идея божественности, исилючающей всякую человіческую условность. И народъ частію догадывался объ этомъ, ибо онъ съ недоумініемъ восилидаль: «Мы слышали изъ закона, что Христосъ пребываеть во вінъ; канъ же Ты говоришь, что должно вознесену быть Сыну человіческому? Кто этомъ Сынъ человіческій» (Ін. XII, 34)? Значить, и евреи нісколько постигали, что понятія Мессіи и Сына человіческаго тожественны; отсюда и язумленіе при упоминаніи о смерти, которая для Избавителя не допускалась. Иначе — нечего было бы и удивляться, еслибы Господь не признавался обітованнымъ Примирителемъ.

Неужели все это было не извъстно оврисеямъ, столь ревнивымъ ко всякимъ новшествамъ религіознаго свойства? Развъ могло укрыться отъ нихъ такое притазаніе, когда Іоанну Крестителю былъ учиненъ оормальный допросъ въ этомъ сиыслъ и, кажется, безъ злокозненныхъ цълей?

Намъ следуетъ еще остановиться на титуле о обос Дообо. Мессіанское значеніе Его, неоспоримо, было общепринятымъ, но въ этому Христосъ присоединилъ нечто новое и неожиданное, разбивавшее въ прахъ всё ходячія представленія. Для насъ довольно будетъ, если мы анализируемъ только Ме. ХХП, 41—46 (ср. Мрк. ХІІ, 35—37. Лк. ХХ, 40—44). Спаситель спросилъ о томъ, какъ нужно думать о Христе? Когда Ему ответник, что это сынъ Давидъ называетъ Его Господомъ; какъ же Онъ сынъ ему? Ясно, что Искупитель усвоялъ Себе мессіанство божественнаго достоинства, — и это было именно предъ фармселми (ст. 41). Подобно этому и наименованіе Себя «Сыномъ Божішмъ» никавая слепота не могла толковать въ томъ смысле, что ведь оно въ Ветхомъ Завете прилагается ко многимъ отдельнымъ лицамъ; и трудно постигнуть, если ныне не находять въ немъ того, что

столь ясно видели і фрусалимскіе і уден чуть не за две тысячи леть предъ симъ (ср. Ін. X, 29 сл.)...

Фариссямъ были ръшительно заграждены уста (ст. 46), и имъ нужно было покориться безпрекословно и безусловно. Этого они не одължи, и ихъ молчаніе совстить не было знакомъ согласія; потому и вполить естественны тъ громы, какіе потрясающими раскатами звучать въ послъдовавшей обличительной ръчи Господа (Ме. ХХІІІ гл.).

И нельзя было полагать, что Христосъ — своеобразный мечтатель, неистовый фанатикъ, отръшившійся отъ божественной основы пророковъ, неразумъющій и пренебрегающій «утъхою Израндевой» фантазёръ. Самъ Спаситель далъ громкое и абсолютное свидетельство противняго, когда относительно словъ Иса. LXI, 1. 2 въ Назаретской сивагогъ сказаль: днесь сбыстся писаніе сіе во ушію вашею. И слушатели не погли не понять этого увазанія, вполет очевиднаго и энергичнаго (Лк. ІУ, 16 сл.). Конечно, тодпа разъярилась всявдствие обиды приравненія ея въ гоямъ, -- все же существенный смысль ричи ею быль схваченъ. Да если бы и не такъ, событія должны были разсвять всякія недоразумінія. Посламы Предтечи Христовы опять приводить пророчество Исвін, а Іовинь, несомивино, вопрошаль Его о мессіанства въ строгомъ смысла (Ме. XI, 5. 3. Лв. VII, 22. 20). Для вежкь было нено, что Господь есть Мессія въ дукв чанній и предреченій богопосланных вужей,-Мессія исключительнаго, божественнаго достониства. Этотъ тезисъ, важется, достаточно твердъ и неоснорииъ.

Мы вратво остановились только на изкоторых немногихъ мъстахъ, но в они даютъ намъ право для нужныхъ завлюченій. Мессіанство было существенныйшею идеей служенія Господа, лушею всего Его дъла. Ученіе Его было лишь средствомъ въ раскрытію этого великаго таннотва мессіанскаго избавленія, проясненіемъ его въ главномъ и въ частностяхъ. Онъ не могъ не говорить объ этомъ открыто, а всегда направляль въ сему разными путями, хотя и не твии, вакіе рисовались въ фарисейскомъ умъ тогдашняго еврейства. И во всякомъ случав всёмъ это преврасно было извъстно, почему и въ притворъ Соломоновомъ «чудеи» обступили Назаретскаго Учителя и говорили Ему: доколю сущи наша еземлещи? Аще Ты еси Христосъ, рим намъ не обинуяся (Ін. Х, 24). Всъ отдъльные факты слагались на этой основъ, въ ней имъли свой смыслъ и оправданіе. По этой призчинъ и отношенія Его въ современнымъ вождямъ народнымъ,

необходимо, созидались и построились на этомъ же сундаментъ. Естественно теперь поинтересоваться, какъ мыслили по этому предмету владыки въры и жизни Израндя?

Прежде всего мы должны подчеркнуть то обстоятельство, что и оврейскіе ученые не указывають принципіальных разногласій между фарисении и саддукении по затронутому пункту 108). Посему и мы обязаны принимать возгранія той эпохи за общее и одинановое достояніе объихъ партій. Нельзя сказать, чтобы они отдичались большимъ сходствомъ съ христіанскими, и различія васаются очень важныхъ моментовъ. Такъ, вопреки Вюнше 109), справедиво считають, что идея Мессін страждищаю не встрвчается въ еврейсвихъ документахъ до самаго конца перваговъка. Если наиболъе духовные среди Израиля и видъли въ Грядущемъ избавителя отъ граховъ и бъдствій, то отсюда никакъ не следуеть, что, по ихъ миенію, источнивами спасенія будуть Голгова и крестъ. Скорве-напротивъ, что краснорвчиво подтверждають намъ и новозавътныя писанія въ разсказахь о самихь Апостолахъ, воторымъ нужно было для этого «отверзать умъ» (Лв. XXIV, 45-47). Самое большее,-у іудеевь были смутныя гаданія о «рабъ Ісговы», но и то, кажется, въ сныслъ слуги Израндя во славу его. И вообще священиеческое служение Мессіи предносидось ввору народа въ весьма неясныхъ очертаніявъ; по врайней мъръ, опредъленныхъ следовъ этого не обрътается. Даже насчеть пророческаго достоинства были немалыя колебанія со склоненіемъ на ту сторону, что Христось будеть хотя и выше Монсея. но въ его духв и силв (Ін. VI, 30-32. 34. 41; ср. IX, 28-29). Hocemy hymno correction, to nonatic upemipнаго предсуществованія было еще болье темнымъ и сводилось почти въ нулю. Оно какъ-то странно сочетавалось съ ученіемъо потомев Давидовомъ, который уже въ мизденчества будетъ «взять оть вемии» въ качестве особаго избранника Божія. Въ лучшенъ случав здесь были лишь зачатии допетивна и-ничего дальше и выше. Наряду съ этимъ мысль все сильные работала въ сееръ чисто вившнихъ представленій, и воображеніе

<sup>108)</sup> О разногласіяхъ фарисеевь и садукеевь см. у Гейгера въ «Judische Zeitschrift» 1863, S. 19—31. Derenbourg, Essai, p. 119. 122 suiv.

<sup>100)</sup> Das Leiden des Messias, Lpzg. 1870. Fr. Nork. Rabbinische Quellen, S. C. Ho cp. G. H. Dalman, Der leidende und sterbende Messias des Synagoge im erstem nachristlichen Jahrtausend, Berlin 1888. Eso and Was sagt der Talmud über Iesum, Berlin 1891 (Schr. Jnst. Jud. & 4), S. 16 fig. Ford. Weber, Die Lehren des Talmud: System der altsynagogalen palästinischen Theologie, Lpzg. 1880 (Schr. Inst Jud. II. Serie. & 1), S. 344-347.

ярко рисовало всемірнаго побідителя съ мечемъ смерти въ шумців—для язычниковъ—и съ рогомъ изобилія въ десниців—для сыновъ Израшля. Мессіанскій идбалъ тускивль, матеріализировался и разрішился вірою въ страшнаго завоевателя, цара вселенной, гдів еврем займутъ первыя міста и будутъ благоденствовать безъ трудовъ и заботъ, которыя достанутся на долю презрішныхъ «безбожниковъ» 110).

Предлагаю самому читателю сравенть эте мессіанскія мечтанія съ истиннымъ Мессіею въ лице Господа нашего Інсуса-Христа. Думаю однано, что не будеть съ нашей стороны смълостію утверждать, что между нами было радневльное противорвчіе,--и въ этомъ вся сущность вопроса, если мы примемъ во внимание следующее. При всемъ потемиения мессианскаго образа. онъ быль нанболье дорогинь и завытнымь для сердца каждаго подзавоннаго человъка. Такъ или иначе, сильнъе или слабъе,---«утвая Израндева» была предметонъ саныхъ иылкихъ желаній (op. Amen. XXVI, 6-7), brokers by histy is room edges, hopмировала даже житейскія отношенія, почему, напр., и супружеское безплодіе считалось во ини Спасителя не меже тяжиниъ, чамъ и при Йлів. Само собою очевидно, что при тавихъ условіяхъ опыслъ проповъди и служенія Искупителя не могъ укрыться отъ іудеевъ. Здёсь недопустивы инкакія недоразуменія и перетолнованів, поскольку и о Предтечь всь съ радостнымъ трепетомъ помышляли въ сердцахъ своихъ еда той есть Христосъ (As. III, 15)?

Въ виду этого именео мессіанство и должно было служить почвою для объединенія Спасителя и народа еврейскаго со вилоченісмъ, комечно, и сариссевъ. На ней—прежде и ближе всего—опредълялось и взаниное ихъ отношеніс. Не трудно предугадать даже и самый его характеръ.

Постепенно, но неизбълно вынсиямся глубовій контрастъ мессіанснихъ представленій, не оставлявшій міжта ни для примирекія, ни для компромисса. При немъ абсолютно необходимобыло, чтобы ито-нибудь подчинился другому, пожертвоваль собою по убъжденію въ единственной правотъ своего противника. Тогда только и не нначе могъ наступить миръ, могло явиться доброесогласіе. Подъ этимъ условіємъ и народъ готовъ быль прекло-

<sup>110)</sup> См. объ этомъ у Stanton'a The Jewish and Christian Messiah, p. 122 см. 102. 294—297. 153. 286—287 и мн. др. Br. F. Westcott, An introduction to the study of the Gospels, London 1888, chap. II, p. 92 см. Въ первомъ сответствующая дитература.

ниться предъ Назаретскимъ Учителемъ всепрощенія и спасевія. Къ сожалвнію, все, чего желаль и ожидаль Израиль еп masse, было вопіющимъ осворбленіемъ чистаго мессівнскаго ндеала. Онъ хотвлъ цари славы, національнаго «местика», устроителя GRAFOROLYTIS CHORES C'S HODROGHERIEN'S TYMER'S, ROTODEN'S, RAFS псамъ, едва-едва удължись бы врупицы отъ трапевы владывъ. Еслибы Господь принявъ это, вивший успахъ Его бывъ бы обезпеченъ (ср. Ін. VI, 15 и др.), на что вижится и достаточвыя оправданія. Мы знасив, что при прокуратор'я Фад'я Осяда увлевъ большія толиы, объщая разделить Іорданъ и темъ сдедать удобный проходъ чрезъ ржку (Jos. Flavii Antiqu. XX, 5: 1) 111). Подобно сему нъвій египетскій лиспророкъ собраль около себя до тридцати тысячъ (De bello judaico II, 13: 5. Antiqu. ХХ, 8; 6) 112). И, вообще, было не мало такихъ обольстителей, воторые дегво возбуждали евреевъ разными «знаменіями свободы» (De bello jud. II, 13: 4) 118). И въ последнемъ возстания первайшую роль играла вара въ «правителя вселениой» (De bello jud. VI, 5: 4) 114).

Ясно безъ словъ, насколько все это было противно учению Господа Спасителя и какъ мадо мъста для соглашенія оставляли эти народныя мечтанія. И если намъ указывають 115) на Баръ-Кохебу — для убъжденія, что мессіанство Искупителя не могло быть камненъ соблазна, -- то ны вединъ въ этонъ самообольщенномъ овнатияв подтверждение нашей мысли. Онъ двиствоваль во ими національныхь вождельній, мірекой, политической славы Израиля; Господь отрицаль ее и устраинль ръшительивашимъ образомъ, проповъдуя взаниное подчинение, воздаваніе Кесарева Кесарю и т. д. Онъ избъгаль всявить поводовъ, воторые бы свидътельствовали о Его солидарности съ подобимив желаніями, и пользовался всеми мерами, чтобы искоренеть народные предравсудки, запрещаль даже распространять о Своемъ мессіанствв, послеку оно понималось ложно и могло быть истолковано превратно. И когда-при торжественномъ входе въ Герусалимъ — радостные влики «сыну Давидову» потрясаля воздухъ. горькія слезы текли по Его божественному лику (Лк. XIX, 41),

<sup>111)</sup> Ed. Niese IV, 292.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Ed. Havercamp. П, 177. 178. Weidmann., p. 797 A-B. Ed. Niese IV, 304-305. Ср. Дъян. XXI, 38.

<sup>118)</sup> Ed. Havercamp. II, 177. Weidmann., p. 796 G.

<sup>114)</sup> Ed. Havercamp. II, 390. Weidmann., p. 961 F-G: τὶς αὐτῶν ἄρξε: τῆς οἰχουμένης.

<sup>115)</sup> Passamahl, S. 88 Anm. 1.

потому что это былъ восторгъ плоти и врови, но не отвровенія отъ Отца.

Если же такъ, то должно было вступить въ силу прямо обратнов. Необходимо было, чтобы евреи очистились духовно, безповоротно отнавались отъ своихъ предубъжденій и безприкословно последовали призыву Спасителя: гряди по Мип! Къ прискорбію, онъ нашель отвликъ лишь въ презрънныхъ имтаряхъ, оказавшихон болье чадами премудрости и Авраама. Фарисейская знать не обладала ни простодушною испренностію Насанавла, ни пророческить прозръщемъ Симеона, ни благочестивою воспринчивостію Анны. Не ниви благородного мужества воспеть себе «Ныне отпущаеми», она ръшилась сокрушить непокорнаго по принципу: вто не съ нами, тотъ не только на насъ, но в зланий врагъ нашъ. Христосъ же-не въ принъръ саддукениъ-требовалъ, какъ разъ, противиаго; и, естественно, что, при жестоковыйности фарисейсних вождей, не могъ быть другомъ ихъ, а они ненавидели Его вевиъ своимъ существомъ. По этой причинъ и полемика Его ка-Салось не частныхъ пунктовъ, отдъльныхъ мижній, школьныхъ disputata; она потрясала и умичтожала всю фарисейско-еврейскую систему, направлялась противъ самой «закваски». Конечно, Онъ признаваль учительный авторитеть фарисеевь во качество толькоустъ Монсеевыхъ (Ме. XXIII, 2. 3); однако нариду съ этипъ Онъ не менже громко и твердо провозглашаль, что они лишь олюбодъйствовали престолъ великаго пророка. Предъ этими громами божественнаго гетва стушевывались всякіе партійные оттвике, — и всв закоренваме націоналисты сплотилесь въ одномъ преступномъ заговоръ на Господа. Свои завътныя прерогативы они толновали подъ угломъ врвнія благородства врови Авравмовой и отожествили ихъ до неразличимости. Божественныя обътованія слимсь съ чисто расовыми вождельніями, и всякое повушение на последния назалось попраниемъ святыни, оснорбленіемъ Ісговы в Его закона. Такъ в вышло, что Сынъ Божій отвергнуть быль тами, ито считаль себя чадами Божівми попревиуществу. Когда и горфиній въ Іоаний свитывникъ быль насильственно погашенъ (Ін. V, 35), -- не могъ ожидать лучшаго и Податель свёта, нестерпимаго для привывшихъ въ темноте глазъ.. Развъ эти органы ума и сердца у сариссевъ были исправите, чънъ у саддукеевъ? Если же они были одинаковы и если равно нуждались въ «бренія», то и чувство ихъ предъ сіянісиъ истины, безъ сомивнія,. было однороднымъ и экстенсивно и интемсивно. Школьныя различія ночезали, и нежду врагами наступаль мирь въ этомъ деле,.

что оправдывають и факты фарисейской солидарности съ проданами (Мф. ХХІІ, 15—16. Мрв. III, 6. ХІІ, 13). И это тыпь болье, что принципівльное противорьчіє относилось из самой основів возгріній. Какть ни припровенны были річн Госнода, слупатели «поняли, что Онъ говориль объ Отці» (Ін. VІІІ, 27) въ стромайшемъ симолів, что усвояеть Себів права, безибрно высшін Авраамовыхъ (Ін. VІІІ, 53—58), и потому заслуживаеть побіенія (Ін. VІІІ, 59). И «іуден» заявляли: о добрю долю каменіе не мещемъ, на Тя, но о хумь, яко Ты человько сый, твориши Себе Бога (Ін. Х, 33). И, по самому благопрівтному сужденію, это были «странныя слова», которыхъ нельзя слушать (Ін. VІ, 60), а нарекавшій мхъ—обольститель народа (Ін. VІІ, 12. VІІІ, 47).

Но, будто бы, въ этомъ не было смертельнаго преступленія, для чего требовалось, чтобы mesith выразнять намереніе склонить въ идолослуженію (Второз. XIII, 2—12, особ. стт. 3 и 7. 8; ср. тамъ же XVIII, 20 сл.) 116). Пусть тамъ, хотя и не совсемъ; — развъ Герусалимлине не обвиняли Христа въ томъ, что Онъ, уничтожая и попирая субботу (Іоан. V, 16. VII, 19—25. 32), хотъль ввести самарянское нечестіе (Ін. VIII, 48)? Развъ они не были увърены, что Его проповъдь пригодна только для еллинскаго разсвинія и язычниковъ (Ін. VII, 35)? Одного этого было достаточно, чтобы разные учители Изравлевы съ неистовствомъ начали вопіять: возми от земли таковаю: не подобаеть бо ему жити (Дънн. ХХІІ, 22).

Всвить и во всемъ — Господь быль ненавистенъ именно и исключительно по Своему мессіанству 117), какъ злодъй (Ін. XVIII, 30), сдълавшій Себя Сыномъ Божіимъ (Ін. XIX, 7), соврушившій и посрамившій ихъ мечты «обманщевъ» (Ме. XXVII, 63), не оправдавшій Своихъ притязаній на верховенство политичеснаго харантера. И первосвященнями не вопреми фарисентъ требовали отъ Пилата: не пиши: царь Іудейскій, но яко Самърече: царь есмь Іудейскій (Ін. XIX, 21; ср. Мрв. XV, 12 и др.). Онъ долженъ быль умереть по закону и во имя закона (Ін. XIX, 7). Политическій мотивъ (Лв. ХХІІ, 2. 5. 14) быль привходящимъ моментомъ, выдвинутымъ въ интересахъ неисильнъйшаго воздъйствія на упрямаго игемона (Ін. ХІХ, 12) 118). Съ

<sup>116)</sup> Passamahl, S. 88 Anm. 1.

<sup>117)</sup> И Ап. Павелъ свидътельствоваль, что «за надежду Израилеву обложенъ онъ узами» (Дъяв. ХХУШ, 20).

ь онъ увами» (Дъян. ХХVШ, 20).

118) Весьма возможно также, что политическое обвинение было измышлено

этой точки арвнія предатели могли коварно прикрываться подъличиною службы Богу и толпа испренно вопіяла свое безбожное «распия!», навлекая на себя всю тяжесть грвха за кровь неповинную.

Но довольно! Пора начала свести съ концами и формулировать свои разсуждения. Мы подагаемъ, что основою и сущностию дъда Господа было мессіанство, избавленіе людей Своихъ. Вътаковомъ Своемъ качествъ Онъ, естественно, искалъ отъ Своихъ послъдователей безусловнаго самоотречения, абсолютнаго признания Своихъ принциповъ. Но еврейство—и въ маломъ и въ великомъ — оказалось тугимъ на слухъ, окаменъвшимъ въ сердиъ, омраченнымъ по уму. По этой причинъ есе оно, безъ малъйшихъ различій, должно было или пожертвовать собою разомъ и на всегда, или же вражда была неизбъжна. Перваго не случилось, и тогда столь же неотвратимо вытекали всё необходимые результаты. Для насъ важны лишь два изъ нихъ.

Христосъ, видя подобное всеобщее осивпленіе, не могь оставаться равнодушнымъ въ попранію того, для чего было в самое явленіє Его во плоти. Онъ увіщеваль, убіждаль, обличаль, дабы привлечь на Свою сторону. Невъжество еще было нъсколько извинительно, но упорство — только преступно. Посему и Его рачи пріобратають грозный тонь. Его отношенія окрашиваются прямою и решительною борьбой. И первое место въ ряду этихъ богопротивныхъ головъ принадлежало темъ, ито больше зналь и энергичеве вліяль, а это и были фарисенстрогіє ригористы въ истолюваніи закона 119). Понятно, что съ ними и происходили наибольшія столиновенія и на нихъ сыпались самыя смертоносныя стрвлы. Антифарисейскій характеръ Евангелій есть глубоко и совершенно историческая черта, нимало не исвлючающая иныхъ извъстій о группирови и положенін іудейских партій въ началь нашей эры. Въ немъ сами они находять свой смысль и истипное освъщене, но совствъ не наоборотъ. Въ этомъ-то, по нашему крайнему разумънію, и вся

ватыть, чтобы Христосъ быль казненъ римскимъ языческимъ способомъ и чревъ это подвергся большему обвиненію и альйшей анасемъ (Второв. XXI, 22—23 ср. Гал. III, 13)). Это следуеть изъ того, что сразу и настойчиво все требують распятія, хотя къ сему ничто не вынуждало, а Стефанъ быль побить камнями. Полагаю, что такъ именю и нужно думать.

<sup>11.</sup> Ios. Flavii De bello judaico II, 8: 14 y Havercamp. II, 165. 166; y Weidmann 788 Ε: οί φαρισαῖοι, οί δοχοῦντες μετὰ ἀχριβείας ἐξηγεῖσθαι τὰ νόμιμα. Vita, \$ 38 (ed. Niese IV, 353): φαρισαῖοι περὶ τὰ πάτρια νότμιμα δοχοῦσιν τῶν ἄλλων ἀχριβεία διαφέρειν.

ошибка проф. Хвольсона при всемъ блескъ его научнаго аппарата.

Вижств съ этимъ легко представить и отношения противнивовъ но Христу. Они считали Его осворбителевъ и осввернитедемъ всего дорогого и святого, ибо для Господа оно было «мервостію запуствнія». Отсюда и вражда была самая принципіальная, сведенная къ диллемъ: либо они, либо Онъ. Были ли они во власти, - это все равно. Они желали и подготовляли то, что совершили другіе, помогали имъ и «соняволяли» не хуже и не менње Савла (Дъян. VIII, 1. XXII, 20). Миролюбіе и толерантность фарисеевъ не должны идти въ счетъ. Есле они готовы были расколоть свои лбы надъ вопросомъ: курица или яйцо явидись ранње: если они не прочь были помыть и самое солице, не достаточно для нихъчистов; если они въ медкихъ спорахъ не ръдко прибъгали не только въ argumentum baculinum, но и къ argumentum gladii: если они установили два правдника въ память своей побъды вадъ саддукения въ споръ о нъкоторыхъ частныхъ пунктахъ 120): -- то уже безъ особеннаго труда кожно поннть ихъ чувства въ «деравому» проповъдняву, который столь жестоко врушель почивающехъ на законв и привидегированныхъ хранителей влючей царствія. Оне быле главарями оппозиціи, дущею всего заговора, и отъ некъ исходиле все возне 121). И въ евангельских повъствованіях сохранился единственный приивръ исключительно саддукейской иниціативы въ покушеніяхъ на жизнь воскрешеннаго Лазаря (Iн. XII, 10) по причинамъ партійнымъ 122); въ прочемъ же вездѣ и всюду видна длинная рука фариссевъ. Они рады были случайному посрамленію саддувеевъ (Ме. XXII, 34. Мрв. XII, 28. Лв. XX, 89), что обезпечивало имъ авторитетъ въ народъ, но въ ненависти къ Господу превосходили ихъ и работали согласно и единодушно, коти бы и по различнымъ частныме побуждениять. И вражда ихъ была тъмъ неумолимъе, казнь Назарявина тъмъ справедливъе, что

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>) Ср. *Derenbourg*, Essai, р. 133. 135. *Chwolson*, Passamahl, S. 62. 63. «Хр. Чт.» 1877, П, 606. 1875, П, 484 прим. О средневъковыхъ обвиненияхъ, стрн. 30.

<sup>121)</sup> Ср. мивніе Carl Weizsäcker'a (Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche, Zw. Aufl. Freiburg i. B. 1892, S. 23): «Wir müssten unsereganze beste evangellsche Ueberlieferung aufgeben, wenn wir vergessen wollten, dass sie (d. i. die Pharisäer) die eigentliche Gegner Jesus und Seiner Sache gewesen waren. См. еще на стрин. 50 м 59.

<sup>122)</sup> Ср. Дъян. IV, 1-3.

они могли обосновываться на законной почет и при своих воззрвніяхъ могли опираться на букву Писанія <sup>123</sup>). Они жаждали Его смерти и добились ея, а потому и повинны въ ней не меньше саддувейскаго священства, равно какъ и покорный имъ народъ <sup>124</sup>), отвергнувъ волю Божію о себъ (Лк. VII, 30). Посему-то и вровь Голгосы досель вопість къ небу, между тімъ сарисейскій либерализмъ давно и безызъятно царить во всемъ еврействь...

Все, сказанное сейчасъ, примънию и къ проблемив о сходствъ христіанства и фарисейства въ релегіозно-моральной сферъ. о чемъ еврейскіе ученые въщали міру отъ дней первыхъ, увърня, что Господь много позаимствовался у «второго возстановителя закона» Гиллеля. Мы уже достаточно раскрыли принципальное различіе мессіанскихъ воззрвній, къ которымъ сходятся и изъ воторыхъ вытекаютъ всв прочіе религіозно-этическіе вопросы. Естественно, что и въ последнихъ между Христомъ и фарисении не могло быть внутрянняго сродства точно такъ же, какъ два потока, берущіе начало изъ различныхъ влючей и текущіе въ противоположныя стороны, никогда не сольются въ одну реку. По корню и растеніе: или сотворите древо добро, — и плода его добръ: или сотворите древо зло,-и плодъ его золь: отъ плодовъ бо древо познано будеть (Мв. XII, 33). Если учение Спасителя и было «пвинтъ-эссенціею» чего-либо, то во всякомъ случав въ немъ не было «эссенціи» фарисейской. И, выражансь сходно, Онъ говорыть собственно «инымъ язывомъ», - и немного чести намъ, когда мы не въ сидахъ разгадать и постигнуть его сиыслъ и значеніе.

Постараюсь показать это на частномъ пункта, затронутомъ въ изсладования проф. Хвольсона.

Рачь идетъ о сравнения «іудейской и христівнской любви иъ

<sup>128)</sup> Такъ разсуждаеть и *Derenbourg*, Essai, p. 202-204.

<sup>124)</sup> Сколь велика была толпа,—гадать объ этомъ совершенно правдно. Несомевнно однако, что—по Евангелистамъ—это быль «весь народъ» (Ме. ХХVП, 25. Мрк. ХV, 15. Лк. ХХШ, 18; ср. Ін. ХІХ, 13. 15) и «смятеніе» большое (Ме. ХХVП, 24). О подкупахъ мы знаемъ еще менве. Справедливо только, что первосвященники взволновали (ἀνέσεισα» Мрк. ХV, 11 и ср. Лк. ХХШ, 5) народъ, убъдивъ его въ законности злодъянія. Ме. ХХVП, 20 упоминаеть объ є πεισα» тойс όχλους, а этоть глаголь употребляется въ рвчи о томъ, какъ вожди еврейскіе объщали увърить (Ме. ХХVІІ, 14) Пилата въ томъ мевніи, будто тело Христа украдено ученнями. Отсюда следуеть, что вопіявшая толпа раздълла и возврвнія «предателей» на личность Господа и принцапіально повинна не только въ продажности и подлости...

ближнимъ» и ведется въ полемическомъ тонъ. Ядромъ вопроса служитъ терминъ chaber (াট্রা), который понимается не одинаково. Нъкоторые думають, что онъ обнимаеть собою только членовъ высшаго, образованнаго класса, владъющаго ключемъ разумвнія, и исключаетъ преврънную чернь неявждъ, провлятый народъ (ср. Ін. VII, 48. 49). При такомъ возгрвній «блажнимъ» будетъ даже не весь Израиль, не говоря уже о язычникахъ. Проф. Хвольсонъ 125) энергически протестуетъ противъ подобнаго истолкованія, при чемъ сильно достается и одному изъ составителей новъйшаго еврейскаго словаря въ Ветхому Завиту (Lpzg. 1893) Карлу Зиг-Фриду, котя авторъ разбираемаго труда лишь одив его статьи и читаетъ во всемъ «Theologischer Jahresbericht». Мы никого не защищаемъ, но должны заметить, что всё эти громы следовало бы направить прежде всего на препрославленнаго рабби Абрагана Гейгера, который мыслиль, кажется, совершенно такъ же <sup>126</sup>). Не будемъ спорить и о самомъ решеніи, потому что для нашихъ цвией это безразлично. Д. А. Хвольсонъ ссылается на изреченіе Мишны (Tr. Baba-Kamma V, 4), гдъ высказывается: «волъ, обидъвшій (рогами, конечно) своего chaber'a» и т. д. 127). Отсюда подучается, что даже и животное животному есть «ближній», и еврейская доктрина объ этомъ предметв пріобретаеть необъятный универсализмъ. Какъ легко и просто отожествляется она съ христіанскимъ ученіемъ о любви (ср. Іасов. Levy, Neuhebräisches und Chaldzisches Wörterbuch über die Talmudim und Midraschim, II, 5. 9 אדב אים אדפ א это уже ясно само собою. Но, не смотря на всю эту очевидность, мы еще не находимъ здёсь не солидарности, ни сходства.

Въ самомъ двяв: вдумаемся глубже въ это положение со быкв»—
и мы откроемъ, что универсализма въ немъ едвали очень много.
Оно выражаетъ только ту мысль, что лица одного класса и предметы одной категоріи «ближнія» между собою, что, безъ сомивнія, и вполив справедливо. Но въ какомъ отношеніи стоятъ самые эти классы и категоріи,—это весьма большой вопросъ по

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>) Passamahl, S. 73 flg.

<sup>126)</sup> Cp. eso Urschrift und Uebersetzungen der Bibel in ihrer Abhängigkeit von der innern Entwickelung des Judenthums. Breslau 1857. S. 121 flg. 496 Anm. «Jüdische Zeitschrift», 1863, S. 24—25. Cp. Jacob. Levy, Chaldaisches Wörterbuch über die Targumim, Lpzg. 1876, I, S. 236 (אם חבר אות) או Neuhebr.

u. Chald. W. = В., Zw. Bnd. (Lpzg. 1879), S. 8-9 (къ

<sup>127)</sup> Cp. y Surengusius IV, 40. Cp. Levy, Chalded W. = B. Ф. S. 236 въ слову КПП подъ цифрою 1.

той простой причинъ, что горшки дълаются изъ глины, и однано «котламъ они не товарищи». Скоръе мы получаемъ заключение не особенио благопріятное для еврейскаго ума. Перенесенное съ веодушевленныхъ предметовъ и животныхъ на существа разумныя, понятіє chaber и тутъ должно было имъть тотъ
же узкій смыслъ подраздъленій расовыхъ, кастовыхъ, партійныхъ, школьныхъ и т. д. Оно обязательно включало моментъ
обособленія по частнымъ признавамъ митній и состояній, градаціи по тъснымъ кружкамъ извъстнаго направленія 128). И если
Атп-ва-агег'ы взаимно почитали себя ближними, изъ этого ничуть
не вытекаетъ, что они были тановыми и въ глазахъ еврейской
внати, или наоборотъ. Поэтому-то и богатый юноша, «желая
оправдать себя», конечно, думалъ смутить Христа своимъ вопросомъ и потомъ увернулся отъ существа его двусмысленною фразой (Лк. X, 29. 37).

Но пусть наше толкованіе пристрастно и не вірно. Допустимъ, что идея снабег'а исключительно универсальна. Такое значеніе можеть принадлежать ей лишь въ томъ случаї, если она обозначаеть есю тварь, равно зависящую отъ Бога по своему происхожденію и бытію. Неизбіжный и необходимый постулять ея—понятіе креаціи 129); естественный результать—тотъ, что всів и все одинаково не самостоятельны и не самобытны. Я не думаю, чтобы въ любви можно было далеко ўйти съ подобными принципами, которые невольно напоминають соціалистическія мечтанія о всемірномъ братстві, чуждомъ всякой теологической подвладки. Достоинство втой системы ярко раскрыль Ап. Павель,

<sup>128)</sup> Ср. свидътельство Іосифа Флавія (De bello judaico II, 8: 14) о томъ, что фирисен любять и помогають другь другу, а саддукен свиръпы даже между собою: хаі фарисаї нем філахдулої те, хаі тру είς το хомом орометам абхоймтес. Σαδδουχαίων δέ, хаі πρὸς άλληλους το ήθος άγριώτερον, αΐτε ἐπιμιξίαι πρὸς τοὺς όμοίως ἀπηνεῖς ὡς πρὸς άλλοτρίους (у Havercamp. II, 166; у Weidmann., р. 788 G—789 A). По сравненію съ ними, объ ессеяхъ историкъ говорять (De bello jud. II, 8: 2), что они філахдудою δέ хаі тῶν άλλων (фарисеевъ и саддукеевъ) πλέον (ed. Havercamp. II, 161; Weidmann., р. 785 A).

<sup>139)</sup> Что наше логическое заключеніе и фактически справедливо,—ссылаюсь на Abboth или Pirke Abboth, гдв о chaber'в говорится чуть не въ каждомъ параграфв. Въ І, 12 (у Surengusius IV, 416) Гиллель заповъдуеть: אוֹהַבּ אַרַהַּבּּרְיוֹת. Завсь рвчь, конечно, о любви къ людямз, но замъчательно, что они указываются словомъ בַּרְיָה (какъ и у р. Менра въ VI, 1 у Surengusius IV, 484), которое значить собственно все созданное, твореніе. Ср. и у Jacob. Levy, Neuhebräisches und Chaldäisches Wörterbuch über die Talmudim und Midraschim, I Bnd. (Lpzg. 1876), S. 265 b.

вогда онъ быль вынуждень встать на точку зрвнія: воли Его (Бога) кто противитися можеть (Рим. ІХ, 19 сл.)? Изъ того же смішенія создаются сосуды и въ честь и не въ честь, — и каждый должень довольствоваться своимъ положеніемъ. Это нисколько не сливаеть ихъ, но прямо разобщаеть по встать существующимъ котегоріямъ бытія. Такимъ образомъ въ самомъ ворнів содержится и логическая смерть для универсализма chaber.

Затвиъ: и въ сферв своего примъненія оно не связано абсодютно съ понятіємъ дюбви. Основа объединенія въ немъ чисто внашняя — сотвореніе изъ ничего — и потому сама по себв не можетъ быть базисомъ для таснаго сплочененія, коль своро натъ внутренняго притяженія. Если вса люди—рожденные женами, то это вовсе не значитъ, что всякій человакъ будетъ любить и всахъ остальныхъ. Но въ идев chaber не указывается этой необходимой силы для взаимнаго отожествленія, — и въ нему она ссвсамъ не обязываетъ. До истинной любви отсюда еще цалая бездна.

Итавъ: даже въ лучшемъ случав призрачный іудейскій универсализмъ есть только вившній, механическій, лишенный всего, что могло бы сдвлать его живымъ и двятельнымъ.

Совершенно не то въ христівнскомъ ученія о ближнемъ, который не отдълниъ отъ брата. Оно пълниомъ созидается на идеж любви Бога, явленной въ Сынв и безусловно потребной для всвхъ чадъ по самому ихъ положенію. Безразлично граховные и недостойные предъ Господомъ, всъ мы избавляемся смертію Искупителя и-путемъ въры и общенія въ таинствахъ-входимъ въ ближайшій союзь съ Нимъ. Въ этомъ случав мы фактически сливаемся съ Примирителенъ и чрезъ Главу -- Сына Божія-- и сами становимся детьми Божівми. Ясно, что тогда все верующіе оказываются уже братьями нежду собою, если они одинавово чада Небеснаго Отца. Но вакъ источникомъ искупленія была безконечная дюбовь, такъ она естественно и непрерывно функціонируєть и въ каждомъ христіанинь, во всьхъ движеніяхъ его мысли и сердца до богопознанія вилючительно. Ибо Богъ Самъ въ Себъ не доступенъ для человъческого постиженія и открывается только въ Сынв и чрезъ Сына (Iн. I, 18. VI, 41. Ме. XI, 27. = Лк. Х, 22) по силь и дъйствію Своей любви къ намъ. Посему и мы можемъ достигнуть этого въдънія дишь чрезъ соединеніе, съ Господомъ посредствомъ любви, для уразумънія въ Немъ Отца. Отсюда-то и Ап. Іоаннъ говоритъ: не любяй не позна Бога, яко Бого любы есть (1 посл. IV, 8). Вообще, любовь диствительно

составляетъ эссенціальное свойство исповъдника Христова, потому что безъ нея мы разобщаемся съ Спасителемъ,—и самое братство рушится безвозвратно и окончательно. Наоборотъ: при единеніи съ Нимъ въ любви и мы проникаемся ею ко всъмъ приснымъ во Христъ, поелику ею одной и устронется нашъ союзъ съ Богомъ и между собою. Ученіе о христіанской любви покоится исключительно на сотеріологическомъ (мессіанскомъ) принципъ, и заповъдь объ ней, древняя по идеъ (1 Ін. ІІ, 7), является новою (Ін. ХІІІ, 34. 1 Ів. ІІ, 8) по своему основанію и фактически осуществляется лишь съ момента спасенія человъчества крестомъ на Голгоеъ.

Еще болве оригинальною и неслыханною была она для іудейскаго возгрвнія, которое не имветь ни малвйшаго сходства съ нею, потому что отрицаєть самую основу—Мессію во Христв. Нечего и прибавлять, насколько призрачны всв рвчи о позаимствованіяхъ или солидарности Его съ ввиъ бы то ни было. Въ христіанствв—любовь Сына къ людямъ и ихъ—къ братьямъ; въ іудействъ—твореніе всвхъ Богомъ и однородность всего тварнаго.

Всявдствіе этого и христівнское понятіе о ближнемъ не можетъ быть такимъ безсодержательнымъ, растижимымъ и неустойчивымъ. Оно отивчаетъ подлинное и необходимое объединение върующихъ между собою чрезъ Искупителя, какъ членовъ чрезъ свою Главу. Оно прежде и ближе всего относится въ исповъднивамъ Распятаго, которые всв братья потому, что они едино въ Господв. Разъ эта связь со Христонъ прекращается, - и ближній ділается уже ажебратомъ, muioномъ (Гал. II, 4), воровски прокрадывающинся въ ограду церковную въ овечьей одежда. Христіанское братство не мыслимо иначе, какъ «во Христв» и «Христа ради»,-и всв мечтанія о христіанскомъ универсадизив подъ формами альтруизма и иныхъ «измовъ», по нашему мивнію, плодъ чиствищаго недоразумвнія, недостойнаго или безсознательнаго приспособленія въ теченіямъ и въяніямъ «въка сего». Христіанское братотво не расплывается во всечеловачество и не тожественно съ нимъ, сколько бы этимъ не гордилось бойкое на слова еврейство. Для него всявій върующій неизбъжно есть и ближній выше отца и матери, поедику онъ христівнинъ, но совстиъ не потому, что онъ родился и живетъ на свътъ. Такъ и вышло, что Ап. Павель говорить: да дълаеть благое ко всымь, паче же (цахиота δέ) присныма въ въръ (Гад. VI, 10), а іудейство запов'ядуетъ: всегда любя всю тварь одинаново, не исилючая и всякой «Скотыны», даже въ бунвальномъ смысле этого слова...

Мы не станемъ проводить параддели между изложенными системами, не будемъ сравнивать ихъ по достоинству и предоставляемъ другимъ думать, какъ и что угодно. Но мы въ правъ заявить, что общенія между ними нѣтъ ни единаго, потому что всё основы у нихъ разныя. Если и язычницы такожсе творять, то это еще не показываетъ, что они тожественны съ христіанами, которые возрастаютъ въ своемъ универсализмъ только путемъ уподобленія Отпу (Ме. V, 48) чрезъ Сына и совершенствованія усвоеніемъ даровъ Духа. Послѣ этого, я думаю, и проф. Хвольсонъ не сочтетъ дерзостію, когда я измѣню его рѣзкую формулу насчетъ богослововъ 130) такимъ образомъ: «стремленіе находитъ сходство тамъ, гдъ его нѣтъ, ослѣпляетъ и самыхъ проницательнѣйшихъ и ученѣйшихъ оріенталистовъ».

Впрочемъ, и въ этомъ есть свои добрая сторона. По врайней мъръ, отсюда вполнъ удовлетворительно объясняются всъ, приводиные авторомъ, случаи мирныхъ и-наружно-дружественныхъ отношеній евреевъ къ іудео-христіанамъ. Въ глазахъ сыновъ Израиля последніе были такіе же поклонники Монсен, только отличающіеся и вкоторыми своеобразными мивніями, достойные сожальнія мечтатели, которые върують въ «какого-то» 131) Распятаго. А когда дело разъяснялось, и картина изменялась до неузнаваемости, на что мы имвемъ довольно свидательствъ и въ внигь Двяній Апостольскихъ. Но хотя бы и не такъ, - немногія исвлюченія не должны идти въ счеть и ради ихъ нельзи извращать ходъ событій. Это разъ, а затимъ уже совершенно не справедливо утвержденіе, будто «Христосъ ничего не говориль и ничему не училъ, чего бы не могли подписать истинные фарисеи, и ничего не совершилъ такого, чъмъ они должны бы быть недовольны» 132). Совствъ напротивъ. Все служение Господа было живымъ отрицаніемъ фарисейско-еврейскихъ идеаловъ, сплошнымъ и громогласнымъ обличениет духовныхъ вождей Израиля. Его ученіе было не только диспаратно, но и діаметрально фарисейской довтрини уже потому, что исключительнымъ центромъ

<sup>130)</sup> Passamahl, S. 75: Das Streben einen Gegensatz da zu finden, wo es keiner giebt, macht die hellsten und freisinnigsten Theologen blind.

<sup>(31)</sup> Какъ навъстно, Талмудъ набъгаетъ наименованія Інсусъ и навываетъ Господа «тотъ мужъ» или «нъкто» И это началось еще со временъ апостольскихъ: ср. Дъян. IV, 7. 17. V, 28. IX, 21. Ясно, что о происхожденіи этого термина по болзни христіанскаго правительства (Pas-amah!, S. 101) не должно быть и ръчи.

<sup>182)</sup> Passamahl, S. 96: Anm. 2 (zu S. 95). VI—VII al. 0 средневъковыхъ обвиненияхъ, стри. 25. 33—34 и др.

его была личность Искупителя, воплощеннаго Сына Божія. Между тімь фарисен не хотіли признавать Его и пророкомъ (Ін. VII, 41 и др.) и за исповіданіє Его Мессіей грозили отлученіємь оть синагоги (Ін. IX, 22. XII, 42). Согласія туть не могло и быть de facto; нельзя и не должно находить его и теперь, коль скоро господствуєть принципіальная противоположность, поелику безъ Христа, кань Сына Божія, не существуєть христіанства, а безъ признавія Его таковымъ ніть истиннаго исповідника...

Значить, и Евангелія въ своемъ настоящемъ видѣ выражаютъ подлинную и исторически необходимую картину отношеній между Спасителемъ и іудеями, хотя бы и фарисейской окраски. Повтому всякія ворректуры и конъенктуры, —по самой снисходительной оцѣнвъ, — излишни и покоятся на недоразумъніи. Конечно, въ новозавътныхъ текстахъ можно изъять и отдѣльныя слова и цѣлыя фразы; къ сожальнію, нельзя ни зачеркнуть, ни измънить самую исторію.

Повволю себъ припомнять въ заплючение одну личность для иллюстраців своего мевнія. Это Савлъ, который въ нікоторой степени былъ типическимъ воплощеніемъ всего современнаго фарисейства, фонусовъ дучей этого свъточа Израндева, какъ  $\phi a$ рисей, сынг фарисеовг (Двян. XXIII, 6). Онъ быль еврей чистыйшей крови (Рим. XI, 1. Филипп. III, 5) и фарисей самой несомниной пробы. Съ юныхъ дить (ανατεθραμμένος) онъ старался объ усновии учения отъ первъйшихъ авторитетовъ, въ родъ «веливаго» Ганаліпла (Лъян. ХХІІ, 3), и феноменально преуспъваль среди всвхъ сверстниковъ въ познаніяхъ и въ страстной привязанности къ отеческимъ предвинямъ (Гал. I, 14). Непорочный по правдъ законной и по закону фарисей (Филипп. III, 6.5), онъ быль дъйствительно «квинтъ-эссенціею» этихъ избранниковъ. Что вышло отсюда, -- это всвиъ известно, а съ насъ довольно будетъ указать, что онъ самъ называлъ себя хулителемъ, гонителемъ и обидчиномъ (1 Тим. І, 13), который съ неистовымъ бъщенствомъ терзалъ Церковь Божію (Гал. I, 13. Дъян. IX, 1—2. 21) и пытался истребить ее сълица земли (Гал. I, 23). И онъ едълался такимъ не по чему иному, какъ именно по ревности (Филипп. III, 6) и подъ влінніемъ урововъ своего либеральнаго и толерантнаго ментора, ибо уже за порогомъ его школы соизволяль убіенію Стефана и заботился объ удобствахь падачей, держа ихъ одежды (Діян. VII, 58. VIII, 1. XXII, 20). Мы должны заключать изъ этого, что истинное повременты с необходимо (ср. Длян. XXVI. 9) приводило лишь въ свирвиой

лютости по отношенію въ христіанству и не могло быть ступенью въ нему. Не во имя его совершилось и обращение Павла. Напротивъ, онъ ясно удостовъряетъ, что для сего ему необходимо было умереть закономъ для закона (Гал. II, 19) и отвергнуть свое прошлое, при чемъ и всв преимущества овазались уже тщетою и уметами (Филипп. III, 7. 8). И когда предъ Дамаскомъ Распятый явился ему во всемъ Своемъ величии, Савлъ быль соврушень до вонца и разбить въ дребезги. Господи, что мя хощеши творити (Двян. ІХ, 6)?-это быль бользненный стонъ отчаннія, вопль человіна, потерявшаго всякую точку опоры, рухнувшагося со всвиъ своимъ достояніемъ. Христіанство восторжествовало въ немъ лишь после того, какъ все старые устои были стерты въ порошокъ, и возсіяло на развалинахъ этого абсолютнаго опустошенія. И страшный гонитель сталь славныйшимь изъ Апостоловь только потому, что пересталь быть велинить фарисеемъ и еврей Савдъ поглотился и безследно исчезъ въ исповънникъ Павлъ.

Въ въкъ Спасителя этого не было, какъ не находинъ того и теперь. Что будетъ двлъе, — это уже предметъ въры, а не въдънія, — въры апостольскому слову бывшаго іудея (Рим. XI гл.). Во всякомъ случав покрывало отымется отъ сердецъ Изранля не въ силу фарисейскихъ началъ и опознанія ихъ тожества съ христіанскими принципами, но исключительно по безусловному усвоенію неложной и непреложной истины: кончина закона Христост въ правду всякому върующему (Рим. X, 4), путемъ отказа отъ всего и навсегда...

Доценть Н. Глубововскій.

1893: IV, 28-V, 10.

## Старинные русскіе иконостасы 1).

Верхніе, дополнительные ряды иконостаса.

Въ этихъ рядахъ помъщались: апостольскія страданія, страсти Христовы, распятіе съ предстоящими и изображенія херувиновъ и серафиновъ на верху иконостасовъ. Называемъ ихъ дополнительными потому, что они только дополняютъ новыми подробностями тв идеи, которыя были выражены въ другихъ уже описанныхъ частяхъ иконостаса.

Страданія апостоловъ, какъ выше замічено, встрічаются різдко въ нашихъ стариннихъ иконостасахъ. Несмотря однако на скудость свідіній относительно наображеній апостольскихъ страданій въ стариннихъ иконостасахъ, им моженъ сказать нісколько словъ о главной идей, проводимой въ этихъ наображеніяхъ. Для уразумінія ея сопоставинъ ярусь апостольскихъ страданій съ апостольскинъ или денсуснинъ ярусомъ 2). Выше им виділи, что въ апостольскомъ ярусь изображались апостолы, какъ проповідники евангольскаго ученія; здізсь же они изображаются какъ исповіздники сего ученія, истинность котораго они подтвердили своими страданіями и смертію за Христа. Мученическая кровь апостоловъ служила сімененъ для дальнійшаго всемірнаго распространенія христіанства. Для выясненія главной иден яруса апостольскихъ страданій можно его сопоставить и съ праздничнымъ ярусомъ. Въ

<sup>1)</sup> Cm. № № 11—12 «Христ. Чтен.» 1892 г. Окончаніе.

<sup>2)</sup> Основаніемъ для такого сопоставленія служить то обстоятельство, что ярусь апостольских страданій, какъ мы уже неоднократно говорили, выдёлился изъ апостольскаго или деисуснаго яруса старинныхъ иконостасовъ.

праздничномъ ярусв наглядно изображалась первоначальная исторія церкви Христовой въ важнійшихъ моментахъ жизни послідней; и въ ярусв апостольскихъ страданій наглядно изображается та же исторія, которая въ первые три віка вся состояла въ непрерывнихъ гоненіяхъ и страданіяхъ христіанъ за віру отъ іудеевъ и язычниковъ.

Изображенія апостольских страданій встръчаются довольно ръдко также и въ старинных стънных росцисях церквей. Они находятся въ средней части храма въ старой Ираклійской церкви (XVI в.) и въ притворъ Каракалльскаго собора на Авонъ (1750 г.) 1).

Страсти Христовы встречаются въ нашихъ старинныхъ вконостасахъ несравненно чаще, чемъ страданія апостоловъ. Обыквовенно онъ составляли самый верхній ярусь иконостаса, выше котораго помъщался только одинъ крестъ съ предстоящими. Исключеніе въ этомъ отношеніи составляеть иконостась XVII в. въ церкви села Тайнинскаго, московской губернів, описанный Мартыновымъ въ "Русской Старинъ". Въ этомъ иконостасъ страстной ярусъ помъщенъ не на верху надъ праотцами, какъ бы слъдовало ожидать, а надъ мъстнымъ ярусомъ 2). Иконографическое содержаніе страстнаго яруса составляють изображенія различныхь исментовъ изъ исторіи страданій и смерти Інсуса Христа. Количечество иконъ въ страстномъ ярусь было разное: иногда ихъ было всего только двв, напримвръ, въ Троицкой церкви угличскаго Улейменскаго монастыря 3), иногда же 13 и болье, напримъръ, въ новгородскомъ Знаменскомъ соборъ 4). Иконографическое содержаніе страстнаго яруса въ общемъ одинаково во всёхъ иконостасахъ, въ которыхъ онъ встрвчается, но въ частностяхъ оно чрезвычайно разнообразно. Приведемъ несколько примеровъ. Страстной ярусь въ иконостаст псковскаго Троицкаго собора составляютъ савдующія изображенія: моленіе о чашв, истязаніе Спасителя, вънчание Его терновымъ вънцемъ, снятие со креста, положение во

<sup>1)</sup> Ствин. росписи 91, 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тетрадь XIII, стр. 136.

<sup>3)</sup> Угличъ. Матеріалы для исторін города въ XVII и XVIII стольт. Москва, 1887 г.

<sup>4)</sup> Прот. П. И. Тихомировъ. Опис. Знам. coб., crp. 56-57.

гробъ, сошествіе во адъ и воскресеніе Христово, а всего 7 иконъ ¹). Въ составъ страстнаго яруса правой половины миніатюрнаго иконостаса № 53, хранящагося въ музев Общества лыбителей древней письменности, входять следующіе образа: Христосъ въ темницѣ, распятіе, моленіе о чашѣ, Іудино лобзаніе, положеніе во гробъ и несеніе креста. Въ левой половинѣ того же иконостаса страстной ярусъ состоить изъ техъ же иконъ, что и на правой, за исключеніемъ распятія, которое замѣнено здѣсь снятіемъ со креста. На каждой половинѣ упомянутаго иконостаса помещено по шести иконъ страстей Христовыхъ. Страстной ярусъ вконостаса Троицкой церкви въ угличскомъ Улеймеяскомъ монастырѣ состоялъ, какъ выше было сказано, всего только изъ двухъ иконъ: снятія со креста и положенія во гробъ ²).

Главная идея страстнаго яруса должна быть разъясняема въ связи съ идеею праздничнаго яруса. Если основную идею праздничнаго яруса составляла первоначальная исторія церкви Христовой, то въ страстномъ ярусъ болье подробно изображалась самая важная эпоха въ этой исторін-страданія и смерть Інсуса Христа, безъ которыхъ не могла существовать и самая Церковь Христова. Въ отношении развития главной идеи праздничнаго яруса страстной рядъ даетъ большія удобства иконошисцамъ. Эти удобства состоять въ томъ, что здесь иконописцы моган наглядно изложить исторію страданій Христовыхъ съ гораздо большими подробностями, чёмъ это дълалось прежде въ одномъ только праздничномъ ярусъ. Не забудемъ и того, что страсти Христовы ставились въ свявь съ праздниками не только въ старинныхъ иконостасахъ, но и въ древнихъ церковнихъ стеннихъ росписяхъ. Такъ, на внутреннихъ стенахъ Кіево-Софійскаго собора (XI в.), Нередицкой (XII в.) и Волотовской (ХУП в.) перквей въ Новгороде, параклиса св. Георгія въ Ксенофів на Авонів (1545 г.), Спасопреображенскаго собора въ ярославикомъ архіорейскомъ домів (1563 г.), Өеодоровской церкви въ Ярославић (около 1691 г.) и др. в) на ряду съ дву-

<sup>1)</sup> Годовиковъ. Описан. псков. древи., II, 55-5Л.

<sup>2)</sup> Угличъ. Матер. для ист. гор. XVII и XVIII вв.

<sup>3)</sup> Стын. росп., стр. 46. 57—59. 65. 90. 120—121—153—15Д

надесятыми празднивани и другими событіями новозавѣтной исторів изображены и страсти Христовы.

Распятіе съ предстоящими составляеть самое лучшее и естественное завершение всего иконостаса. Число предстоящих при кресть въ разныхъ иконостасахъ было различное. Вольшею частію вдёсь изображали двухъ предстоящихъ: Богоматерь и Іоанва Богослова. Но на иконостасъ Троицкаго исковскаго собора по лъвую (отъ врителя) сторону распятія изображены — Богоматерь, Марія Клеопова, Іосифъ Аримаоейскій; по правую — Іоаннъ Богословь, Марія Магдалина и Логгинъ сотникъ 1). На верху правой половини миніатюрнаго иконостаса № 53 изображенъ престъ съ четырьия предстоящими: Богоматерію, Іоанномъ Богословомъ, Маріею Клеоновою и Маріею Магдалиною. Однивъ слововъ, вся группа, извъстная подъ имененъ "Распятія съ предстоящими", изображаетъ тотъ моментъ изъ исторіи страданій Христовыхъ, когда Імсусъ, видъвз Матерь, и ученика стояща, егоже любляше, глагола Матери Своей: жено, се сынг Твой. Потом глагола ученику: се мати твоя 2). Испытывая ужасныя предспертныя мученія, Господь Інсусь Христось и туть не оставиль Своихь близкихь людей-Матери и любинаго ученика-безъ утышенія. Эта любовь Вожественная есть основа всего домостронтельства нашего спасенія, исторія котораго наглядно изображалась въ старинныхъ иконостасахъ.

Въ первомъ отдёле изследованія, излагая исторію иконостаса. 
шы имели случай заметить, чте верхніе, дополнительные ряды 
иконостаса вытёснили собою изображенія херувимовъ и серафимовъ, 
которыми некогда украшался верхъ иконостаса. Теперь нужно сделать некоторое ограниченіе по поводу этого замечанія. Въ конце 
XVII столетія действительно херувимы и серафимы уступили свое 
иёсто на верху иконостаса новымъ, дополнительнымъ ярусамъ, но 
они сами не совсемъ были устранены изъ иконостаса. Въ резныхъ 
иконостасахъ, получившихъ большое распространеніе въ русскихъ 
церквахъ въ конце XVII и начале XVIII века, херувимы и се-



<sup>1)</sup> Годовиковъ, II, стр. 55-59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоанн. XIX, 25—27.

рафимы не ръдко изображались ръзнымъ искусствомъ, на колоннахъ, кронштейнахъ и другихъ иконостасныхъ украшеніяхъ. Напримъръ, въ новгородскомъ Знаменскомъ соборъ на восьми кронштейнахъ, раздъляющихъ между собою иконы праздничнаго яруса, находятся ръзныя изображенія херувимовъ и серафимовъ 1). Изображенія херувимовъ и серафимовъ не были излишними въ иконостасахъ. Они здъсь изображались, какъ представители небесной, торжествующей церкви, принимающіе участіе въ домостроительствъ нашего спасенія. По этой же причинъ, херувимы, серафимы и вообще небесныя силы изображались и на стънахъ древнихъ греческихъ и русскихъ храмовъ, преимущественно въ трибунъ главнаго купола повыше оконъ.

## Изображенія на иконостасныхъ тумбахъ.

Внизу—подъ мъстними иконами, на такъ называемыхъ тумбахъ, не ръдко помъщались особыя изображенія: сивилъ, философовъ, различныхъ сюжетовъ изъ церковныхъ синодиковъ, событій по воскресевіи Христовомъ <sup>2</sup>) и даже ветхозавътныхъ пророковъ <sup>3</sup>). Такъ какъ событія по воскресеніи Христовомъ входятъ въ составъ праздничнаго яруса, а ветхозавътные пророки составляютъ иконографическое содержаніе пророческаго яруса и такъ какъ объ этихъ ярусахъ уже было говорено выше, то здъсь изображенія пророковъ и событій по воскресеніи Христовомъ оставимъ въ сторонъ,

<sup>1)</sup> Прот. П. И. Тихомировъ. Описаніе новгород. Знаменскаго собора, стр. 41.

<sup>2)</sup> Изображенія явленій Христа по Своемъ воскресенія апостоламъ, мироносицамъ и прочимъ върующимъ написаны на тумбахъ главнаго иконостаса Нередицкой церкви въ Новгородъ. Но эти изображенія весьма не древни: они живописныя и сдёланы едва ли не въ началъ нынёшняго или, въ крайнемъ случай, въ концё прошлаго въка.

<sup>3)</sup> По описи Карило-Бѣловерскаго монастыря ва 1802 г. въ соборной церкви Успенія на тумбахъ подъ мѣстными иконами были написаны пророка; вато въ семъ иконостасѣ не было пророческаго яруса (Рук. спб. дух. ак. № 115—1350). Объяснить такой порядокъ въ упомянутомъ иконостасѣ трудно, да и нѣтъ въ этомъ нужды. По описи того же монастыря ва 1718 г. въ томъ же иконостасѣ на тумбахъ прорововъ не было, но вато былъ пророческій ярусь (Рук., спб. дух.) ак. № 97—1334).

а обратимъ внимание на изображения: а) превнихъ языческихъ философовъ и сивиллъ и б)-изъ синодиковъ.

Излагая исторію старинныхъ русскихъ иконостасовъ, ин уже имъли случай замътить, что изображенія философовъ и сивиллъ на иконостасныхъ тумбахъ могли появиться не ранве XVII в. Значеніе ихъ дучше всего уясняется при помощи изреченій, написанныхъ въ свиткахъ.

Въ Николаевской церкви новгородскаго Важицкаго монастыря на иконостасныхъ тумбахъ написаны изображенія слёдующихъ философовъ: Платона со свитковъ: "Аполлонъ нъсть Богъ, но есть Вогь на небесехъ, Емуже снити на землю и воплотитися". Елеуса со свиткомъ: "Единъ есть премудръ и страшенъ звло, свдяй на престоль Своемь, Господь вся премудрость". Ермія со свиткомь: "разумъти Вога убо не удобно, сказати же не возможно, есть бо составенъ". Еврипида со свиткомъ: "авъ чаю неприкосновенному родитися отъ Девы и воскресити мертвыя и паки судити имъ". Въ новгородскомъ Отенскомъ монастыръ подъ нконою св. Николая изображенъ философъ Омиросъ въ вънкъ и со свитвомъ: "Свътило на земли возсілеть во языцівхь, Христось ходити начнеть "1). Въ псковскомъ канедральномъ соборъ подъ мъстными иконами изображены следующіе философы: на право отъ царскихъ дверей царь Ермій Тревеликій, мудрецъ Менандръ, Платонъ, Афродитіанъ и Хилонъ; на лево-мудрецъ Валаамъ, Омиръ, Аристотель, Еврипидъ и Илоръ. Всв они изображены со свитками, въ которыхъ выражены ихъ сужденія о божествів и воплощеніи Сына Божія 2). Изображенія сивиль, между прочить, находятся въ новгородскомъ Знаменскомъ соборъ и въ Отенскомъ монастыръ. Въ первомъ сивилы изображены съ хартіями въ рукахъ и попарно по двъ подъ каждой мъстной вконой. Въ Отенскомъ монастыръ намъ извъстны изображенія двухъ сивиллъ: Дельфики въ вінкі со свиткомъ: "отъ небесе царь пріндеть во въки царствующій, и не имать конца царству его" и неизвёстной сивилы, тоже въ вёнкё и со свитомъ: "дадутъ же заушенія скверныма рукама" 3).



<sup>1)</sup> Макарій, Древн. новг., II, 41. 2) Годовиковъ, II, 55-59.

<sup>&#</sup>x27;) Макарій, II, 41.

Въ вышеупомянутомъ Софійскомъ сборникъ № 1449—32 есть цълая глава (113-я), трактующая о философахъ и сивиллахъ. Въ ней говорится савдующее: «И единистін философи, еже пишутся на церковных вратех», для прореченія ихже прорекоша отъ дъвицы о христовъ воплощеніи. Плутархъ рече: Інсусу мужу мудру; аще мужа того нарицати подобаетъ, превышняго вина бываеть. Анаскоридь рече: прінде низъ сущій и препростый существомъ отъ всечистыя дъвица и благообразныя невъсты, общее воспресение всимъ даруя. Салонъ рече: непостижния богоначальная заря, сниде съ высоты, и просвътить иже во тыб и съни смертней съдящихъ. Еврипидъ рече: азъ чаю неприкосновенному родитися отъ дъвы и воскресити мертвыя и паки судити имъ. Афродитіанъ рече: Христу Богу родитися на земли отъ дъвица чистыя Марія, въ него же и азъ върую. Омиросъ рече: свътило на земли возсіяеть во языцъхъ Христосъ сходити начнетъ странно и совокупити хоти небесная со земными. Платонъ рече: Аполонъ нъсть Богь, но есть то Богь на небесъхъ, емуже снитя на землю и воплотитися отъ дъвы чистыя въ него же и азъ върую. А 400 леть по божественнемь рождестве его, моя вости осіяеть солнце. Сивнала Фригія рече: въ рупъ невърныхъ послъди пріндеть, дадуть же Г споду заушенія рукама скверныма, біеніе пріемши умолчить. Сивидла Еректерея рече: суда знами земля потомъ возмольнетъ, отъ небеси нары пріндеть, во въки царьствуеть не имъя конца. Сивила рече: отъ безневъстныя и всечистыя Богь явися, низу во адъ сущихъ съдящимъ избавити ихъ. Царица южская рече: о треблаженное древо, на немже расиятся Христосъ Царь и Господь. Ермій рече: Бога убо разумъти не удобно ни сказати же невозможно: есть бо трисоставень и несказанень существомъ и естество не имущее въ человъцъхъ уподобленія. Менандръ рече: неизследованно и неизреченно Божество, во три лица разделяемо и прославляемо и покланяемо исповъдати. Аристотель рече: азъ бо рече гръщенъ убо быти не отмещуся, Христу же во адъ сходящу, и ни единъ же преже иене върова неизглаголанное зачатіе. Валаамъ древній рече: дебрін доми твои івкове и скинія твоя израилю; возсілеть звезда оть іакова и востанеть человъкъ оть израиля, и погубить князи маавля; и пленить вся сыны сиоовы, и будеть едомъ наследіе, исавъ врагь его, и израния сотворнив есть криностію».

Въ началѣ приведеннаго отрывка сказано, что философы и сивилы изображались на входныхъ дверяхъ храма, что мы и на самомъ дѣлѣ можемъ наблюдать на входныхъ дверяхъ Троицкаго соборнаго храма въ Ипатьевскомъ монастырѣ, — московскихъ соборовъ Успенскаго и Влаговѣщенскаго и др. 1). Повидимому, въ началѣ XVII столѣтія (въ 1602 г.) философы и сивиллы, имѣвшіе мѣсто въ христіанской иконографіи, еще не успѣли войти въ составъъ иконографическаго содержанія иконостаса. Замѣтимъ, что

<sup>1)</sup> Н. В. Покровскій. Древн. Ипат. мон., стр. 8—10. Ср. описаніе входных дверей московск. соборов Успенскаго и Благовищенскаго с Сметирева въ Пам. моск. древн., стр. 30 и 86.

изображенія философовъ и сивиллъ имвли место не только на иконостасныхъ тумбахъ и входныхъ дверяхъ, но и въ церковныхъ ствнописяхъ, въ которыхъ инъ обыкновенно отводилось ивсто въ притворъ, что и наблюдается, напримъръ, въ московскомъ Благовъщенскомъ соборъ 1), въ цејкви Богоматери Вратарницы на Асонъ (1683 г.) <sup>2</sup>) и др. Сивиллы и философы введены въ христіанскую иконографію на томъ основаніи, что они, хотя нъкоторынъ образонъ, проникали въ важивнија истини Богооткровеннаго ученія, къ числу которыхъ относятся-явленіе въ міръ Спасителя. Его страданія и смерть за грѣхи дюдей, воскресеніе и последній страшный судъ. Все эти истины излагались въ краткихъ изреченіяхъ, написанныхъ въ свиткахъ сивилъ и философовъ. Конечно, эти изреченія не суть буквальныя выдержки изъ философскихъ системъ и сивиллиныхъ книгъ: они переформулирсваны христіанами и заключають въ собъ только мысли, относяшіяся къ истинамъ христіанской вёры и разбросанныя по разнычъ ивстанъ сивиллиныхъ книгь и философскихъ системъ. Кромв того, въ свиткахъ дана этинъ мислянъ гораздо большая ясность и опредъленность, чемъ какую они имеють въ упомянутыхъ книгахъ и системахъ. Наконецъ, нъкоторыя изреченія въ разскатриваемыхъ свиткахъ заключають въ себе такія инсли и выражены въ такой формы. въ которой они никакииъ образонъ не могли принадлежать ни философанъ, ни сивилланъ. Напринъръ, развъ погъ какой-нибудъ языческій философъ, стоящій вив Божественнаго Откровенія, сказать: "Христу Богу родитися на земли отъ девица чистыя Марія, въ Него же и азъ върую?" Развъ могла какая-нибудь сивилла написать въ своей книгь: "о треблаженное древо, на неиже распятся Христосъ Царь и Господь?" Последнее выражение представляетъ буквальное заимствование изъ пятаго ирмоса канона на Воздвиженіе, который, какъ извістно, составленъ св. Косьново Маюнскинъ.

Но оставииъ въ сторонъ буквальный симслъ этихъ изреченты и обратииъ вниманіе на главныя идеи въ нихъ заключающімся.

<sup>1)</sup> Снегиревъ. Памяти. моск. древи., стр. 186 ad by Google
2) Стви. росп., 95. 111.

Развъ могли язические философы и сивилы проповъдывать и предсказывать о рожденіе Христа отъ Дівнь, о ноб'ядів Его надъ смертію, о воскрешенін Его изъ пертвихъ и о страшновъ судѣ такъ ясно, какъ это не было открыто даже ветховавътнымъ пророкамъ? Конечно нътъ. Итакъ, многія мисли въ приведеннихъ изреченіяхъ сивилль и философовь не принадлежать последникь, а навлявии ниъ отчасти христіанскими писатолями, отчасти христіанскими художниками. Сивилламъ же и философамъ можетъ принадлежать только первоначальный зародышь мыслей, выраженных въ свитвахъ, зародышъ, отличавшійся неопредівленностію, который легко было примирить и даже отожествить съ основными христіанскими истенами. Севиллы и языческіе философы могли смутно сознавать ненормальность нравственнаго состоянія древняго явическаго міра, могли приходить въ мысли о необходимости преобразованія этого міра въ нравственномъ отношенін, что возможно совершить только Высочайшему Существу, --- могли, наконецъ, хотя и не безъ видимаго вліянія со стороны іудеевъ, ожидать примествія на вемлю великаго посланника съ неба, который снова водворить нормальный порядовъ въ міръ, нарушенный гръхопаденіемъ человъка; но они никакъ не могли додуматься до той, напримъръ, истины, что Христосъ долженъ родиться отъ Деви Марін, пострадать и упереть за наши гръхи и т. п. Эти послъднія истины были достояніемъ только Боготкровенной религіи. Особенно же не свойственна языческимъ философамъ и сивилламъ мысль о необходимости страданій Христовихъ для нравственнаго перерожденія человівчества. По слованъ апостола Павла, распятий Христосъ составляеть для іудеевъ соблазнъ, а для елдиновъ безуміе" 1). Впрочемъ, неточности изреченій въ свиткахъ сивиллъ и философовъ не делаетъ ихъ изображенія лишенными смысла и значенія, какъ въ области христіанской иконографіи вообще, такъ и на стариннихъ иконостасахъ въ частности. Если весь, вообще, иконостасъ представляетъ намъ исторію Божественнаго Откровенія, если, въ частности, праотеческій ярусь нвображають исторію Откровенія въ періодъ доваконный или патріархальный, пророческій — въ періодъ подзаконный, Digitized by Google

<sup>1) 1</sup> Корине., I, 23.

наконецъ, апостольскій и праздничный въ періодъ новозавітный или благодатный; то рядъ изображеній сивиллъ и философовъ подъ мъстными иконами наглядно раскрываетъ предъ нашими глазами исторію естественнаго Откровенія язычникамъ въ лице дучшихъ ся представителей, которинъ Вогь тоже не несвидътельствована себе остави 1). Такить образонъ, наши предки, украшая, такъ называемыя, иконостасныя тумбы изображеніями философовъ и сивиллъ со свитками ихъ изреченій и пророчествъ, виражали ту мысль, что Вогь почется о спасеніи всего міра: не только іудеевъ и христіанъ, но и язычниковъ, и откриваетъ Себя первымъ въ сверхъестественномъ, а вторымъ- въ естественномъ Откровенін, получаемомъ при внимательномъ и добросовъстномъ изученін міра, который Онъ сотвориль и на которомъ, какъ Творецъ, положиль Свою Божественную печать. Эта великая истина, руководившая нашими художниками при введеніи философовъ и сивильъ вь рядь изображеній на иконостасахь, ясно раскрита апостоломъ Павлонъ въ первыхъ двухъ главахъ его посланія въ Римлянамъ.

Кромъ философовъ и сивилъ на иконастаснихъ тумбахъ пожъщались, какъ выше сказано, картины, которыя наглядно изображаютъ судьбу умершихъ за гробомъ и повторяютъ обыкновенно основния темы поучительныхъ статей, помъщаемыхъ въ русскихъ старинныхъ синодикахъ. Такія изображенія находятся въ новгородской Петропавловской церкви, приписанной къ Духову монастырю. Число такихъ изображеній простирается здёсь до 20.

Первая картина: изображенъ богатый домъ, въ которомъ сидить на богатомъ стулѣ жена съ двуми маленькими сыновьями, а вокругь ся стоятъ сундуки съ деньгами. Надпись: «и оставшаяся жена созва дѣти своя начатъ глаголати: безуменъ отецъ вашъ, а мой мужъ: повелѣ имънія своя церквамъ и нищимъ раздати, а мене и васъ оставляетъ сиротою, чада моя умыслида есмь тако: толико азъ съ тъмъ богатствомъ да иду за богатъ мужъ, и онъ мене возлюбитъ и васъ вскормитъ».

Вторая вартина: одинъ изъ сыновей вышеупомянутой вдовы мелетъ муку ручнымъ жерновомъ, двое другихъ просятъ милостыню. Внизу картины изображена темная адская пропасть, въ которой виденъ какой-то человъкъ. Надпись: «Приказавнии (?) души во адъ, а дъти въ нищетъ и въ работахъ, занеже въ животъ своемъ не положища Бога помощника себъ, но уповаща на возгордъніе и на множество богатства, сего ради и погибоща».

<sup>1)</sup> Дѣян. XIV, 17.

Третья: нарисованъ домъ, имъющій два отділенія внутри. Вь одномъ отділенін ангель съ душею идеть къ жент умершаго, а въ другомъ— ко гробу съ тіломъ его. Вверху надъ домомъ изображенъ преп. Макарій, бестадующій съ двумя ангелами. Надпись: «въ два бо дни оставляется душа съ ангеломъ ходити, на земли идъже аще хощетъ; душа убо плотолюбива сущи, ходить овогда къ дому, отъ него же разлучися, овогда ко гробу идеже тіло лежить отъ него же изыде».

Четвертая: на смертномъ одръ дежитъ человъвъ, изъ головы котораго выдетаетъ душа въ видъ младенца; сверху въ умирающему летятъ два ангела, подаъ одра его стоятъ два діавола. Подпись подъ вартиной: «егда послани будутъ ангели пояти душу человъва, или праведнаго или гръшнаго; ужасается убо страхомъ веліниъ зъло, трепещетъ же пришествія ангельскаго посланныхъ пояти его; зритъ бо тогда душа гръшная и непотребная примествіа рода и среднивъ, слезы и плачь предстоящихъ разумъетъ, отвъщати же въ нимъ не можетъ».

Пятая: въ пустывъ идеть преп. Макарій съ двумя ангелами; предъ путнивами лежитъ человъческій трупъ. Подпись: «ходящу въ пустыни отцу Макарію, обрътеся на пути трупъ мертвъ, испущая смрадъ многъ зъло; ръша же ангели, слыши рабе Божій Макаріе, гръщнаго же душа въ тълъ сущи еще злосирадіе злыхъ дълъ является, душа бо о себъ свътла и чиста есть; понеже чистаго свъта есть вдуновеніе, но въ тълъ сущи ей оскверняется отчасти ради гръха; ова убо мало, ова же множае».

Пестая: вверху изображенъ храмъ, въ которомъ молится царица Феодора; внизу — направо ангелъ ведетъ царя и указываетъ ему на Феодору, а на лъво — темная адская пропасть, наполненная людьми, тъла которыхъ покрыты множествомъ маленькихъ бълыхъ червячковъ. Надъ пропастію надпись: «гръшныя души червик ядоми». Подъ картиною другая надпись: «Такожде и правовърная святая царица Феодора злымъ творца супруга своего Феофила царя молитвою и постомъ и по смерти въчнаго мученія избави».

Седьмая: вверху во храмъ молится предъ Нерукотвореннымъ образомъ святитель Григорій; внизу направо ангелъ ведетъ царя и указываетъ ему на модящагося Григорія, а на лъво — изображена адская пропасть съ людьми, надъ которою надпись: «мука студъ и мразъ нестерпимый». На картинъ надпись: «Св. Григорій Двоесловъ папа Римскій отъ всего сердца молитву кръпку душелюбцу Богу о прощеніи гръховъ Траяна царя и мучителя испроси, и гласъ отъ Бога... царю прощеніе и отраду дарую отъ муки молитвъ ради святыхъ Отець, ко святому же речеся: ты же ктому не прилагай молитвы о нечестивыхъ».

Восьман: св. Оевла молится предъ Нерукотвореннымъ образомъ; внизу направо ангелъ ведетъ Оеовлину и указываетъ ей на Оевлу, а на лѣво—адская пропасть, надъ которою надпись: «огнь негасимый». Надъ всею картиною надпись: «св. первомученица Оевла Оеовлину матерь свою неверну и идоломъ служащу умоли Господа и мученія избави».

Девятая: посреднев сидить ап. Іаковъ со свиткомъ въ рукахъ, по сторонамъ стоятъ другіе апостолы и бесвдують съ нимъ. Надпись: положи патріархъ 1-й Іерусалимскій Іаковъ братъ Божій по умышленію всвхъ 70, да въ Божійхъ церквахъ іереи усопішихъ души номинаютъ, сезкровныя жертвы въ Богу выну о нихъ приносятъ и отпущенія грвховъ ихъ у Господа просятъ, а души ихъ вписывати въ синедикъ.

Десятая изображаеть соборь епископовь, на которомъ предсёдательствуеть какой-то царь. Что это быль за соборь и въ чемъ состояла его дёятельность, это узнаемъ изъ слёдующей надписи на картинё: «и ведящеся честное сіе апостольское законоположеніе и до седьмаго собора и на тоть соборь прінде самосадскій епископь Евсевій сіе писаніе въ руку своею держаше, понеже добре любляще то, и правляще, и инёхънаучая тако творити; того ради Квсевій сіе писаніе на соборь принесе; и ту прилучись Оригенъ еретикъ и тоть исторже изъ руку Квсевіеву и недоляй смотрёвь поверже на землю рёкъ: иёсть ползы въ семъ писаніи; занеже то лжа есть. Воскресенію мертвымъ не быти, ни праведнымъ воздаянія, ни грёмпиших мученія. И то услышавъ Нонъ епископъ возьяви всему собору, и смысливъ весь соборь святыхъ отецъ и того Оригена еретика и вся причетники его оть собора отлучища и прокляща».

Одиннадцатая: нарисована цервовь съ двумя отдъленіями. Въ правомъ отдъленіи священникъ совершаеть проскомидію, въ лъвомъ — панихиду. Надъ цервовію летять на небо два ангела съ воздътыми руками. Надпись: «егда же панихиду поють и литургію совершають и за просфирою поминають отшедшихъ души, тогда ангелы услышавши радостни на небо восходять».

Двънадцатая: священникъ въ храмъ совершаетъ проскомидію, а надънимъ летятъ два ангела и несутъ въ престолу Божію частицы, изъятыя изъ просфоръ. На самомъ верху картины изображенъ Христосъ, окруженный небесными силами и святыми угодниками. Надписъ: «егда священникъ просфуру вземъ молится, и вымимаетъ частицу святымъ кепіемъ и полагаетъ на святомъ дискосъ въ даръ Богови, и отъ сего приношенія освящаются гръси человъкомъ, и тую часть вземъ ангелъ и возноситъ на небо къ въчнымъ обителемъ и тамо написуетъ имена тъхъ, ихже просфуры въ храмъ Божій приносимы суть».

Тринадцатая: нъсколько человъкъ вдадутъ поклоны въ одномъ отдъленіи храма, въ другомъ — совершаютъ погребеніе усопшаго. Подпись:
«егда вто отъ братій преставитца братъ нашъ и мы по погребеніи его
входимъ въ церковь и творимъ 15 поклоновъ за душу его умиленно
глаголюще: покой Господи душу преставшагося раба твоего имя рекъ яже
въ житіи семъ яко человъкъ согръши и прочее до вонца тропаря сего».

Четырнадцатая: митрополить Лука вдеть верхомъ на конв въ полномъ святительскомъ облачении. Рядомъ съ нимъ на другомъ конв верхомъ вдетъ его посошникъ въ стихарв и съ посохомъ въ рукв. Надиись: «Якоже Лука нвий митрополитъ путемъ идый и видв человвка нвъсоего стояща во гробв черна аки главня и глаголюща сице: помяни ия владыко яже заввща заввтъ дати по мив церквамъ Вожіимъ и нищимъ и не даша, но аще услышана будетъ молитва твоя и меня во гробв не обрящеши».

Патнадцатая: Аука съ внигою въ рукахъ разговариваетъ со священниками и раздаетъ милостыню нищимъ. Въ другомъ мъстъ той же картины изображенъ священникъ, молящійся о упокоеніи души усопшаго, котораго встрътилъ Лука во гробъ во время своего путешествія. Надпись: «Лука же митрополитъ таковая испытавъ и повемъ презвитерамъ правити сорокоусты и милостыни нищимъ давъ за душу онаго, его же видъво гробъ».

Шестнадцатая: Лука вдеть верхомь на конв въ сопровождени своего посошника и видить пустой гробъ. Подпись: «и по времени прииде на мёсто и не обрете человъка во гробъ и разумъвъ яко услыша Богъ молитву ихъ».

Семнадцатая: на верху изображены ангелы, ведущіе душу на повлоненіе Христу, съдящему на престоль, а внизу — церковь, въ которой священникъ творитъ поминовеніе о душь усопшаго. Надпись: «въ третій день восходитъ душа поклонитися Христу».

Восемнадцатая: ангелы водять душу новопреставленнаго по раю, усаженному деревьями. Надпись: «по внегда же поклонитись Христу, приходить повельніе отъ Него, яко да ведше покажуть ей различныя красоты обителей святыхъ и красоту райскую и благовоніе, и сія вся взираеть душа другихъ 6 дни чудящися и славящи сотворшаго и добре убо украсившаго сіа Бога».

Девятнадцатая: ангелы повазывають душв усопшаго различныя отделения ада, въ воторыхъ мучатся гръшники. Надпись: «по второмъ же убо повлонении исходять повельніе отъ всёхъ Владыки и Бога нашего свести душу во адь и показати ей яже тамо мученія и видить тамо съдящихъ душъ множество непрестанно рыдающихъ и зубы сврежещущихъ, и паче отъ своея совъсти судится, по сицевыхъ мъстъхъ различныхъ мученіихъ водима есть 30 дни оваянная душа боящися и рыдающе себе, да не како и та въ таковое мъсто осудится».

Двадцатая: взображенъ храмъ, внутря вотораго священнивъ совершаетъ литургію. Подпись: «тъмже въ 40 день приводится душа поклонитися Господеви, тогда прочее противу дъломъ износитя на ня судів праведный мъсто мученія и пріемлетъ свое мъсто, добре убо держати церкви Божія святая въ 40-тный день помънны творити мертвымъ».

Во всвуъ этихъ изображеніяхъ приводится мысль о пользів и необходимости поминовенія усопшихъ. Въ частности, въ первыхъ двухъ картинахъ высказывается мысль о суетности матеріальнаго богатства <sup>1</sup>); въ третьей, четвертой, пятой, семнадцатой, восем-

<sup>1)</sup> Первыя дей картины иллюстрирують одинь поучительный разсказъ, который весьма часто изпагался въ нашехъ старинныхъ синодикахъ и въ которомъ проводилась мысль о суетности вемныхъ благъ. Вотъ этотъ разсиявъ. Нъкоторый человъкъ, наживъ себъ огромное состояніе посредствомъ всякихъ неправдъ, вавёщалъ сыну своему наследнику раздать это именіе нищимь на поминь души. Наследникь же, подъ вліннісмъ внушеній со стороны діавола, рішиль отложить исполненіе воля завіщателя до конца своей жизни и сталь жить въ свое удовольствіе. Предъ смертію онь, въ свою очередь, завіщаль жеві равдать свое богатство нищимъ и на храмы Вожіи. А жена по смерти мужа соввала дётей и скавала: «вашъ отецъ и мой мужъ, по естине, сдълавъ безумное завъщаніе, приказавъ раздать по своей смерти имъніе бъднымъ. Лучие я съ этимъ богатствомъ выйду замужъ за другого, который иеня полюбить и вась воспитаеть». Все дело кончилось тьмъ, что сія жена, расточивъ все свое богатство, умерна безъ на дежды на спасоніе, а дёти ея, сдёлавшись нищими, принуждены были

надцатой, девятнадцатой и двадцатой картинахъ излагается исторія частнаго суда Божія надъ душею каждаго новопреставленнаго человіна, открытая ангелами преп. Макарію Египетскому 1), въ шестой, седьмой и восьмой картинахъ приведены приміры, когда молитвы візрующихъ приносили нользу душамъ даже такихъ людей, которые скончались въ невізрін и нечестій 1); въ девятой и десятой картинахъ излагается исторія обычая поминать усопшихъ 2); въ одиннадцатой, двізнадцатой и тринадцатой картинахъ наглядно до-

идти на работы къ постороннить людямъ или просить милостыню (См. рукописн. синодикъ XVI в. новгород. Софійск. соб. въ библ. Спб. дух. ак. № 1552).

<sup>1)</sup> Ученіе о частномъ судів надъ душею человіна было открыто преп. Макарію при следующихь обстоятельствахь. Однажды Макарій шелъ въ пустынъ вивстъ съ двумя ангелами. На дорогъ они нашли чедовъческій трупъ, издающій дурной запахъ. Макарій заткнуль нось; тоже сдвиали и ангелы. Тогда Макарій спросиль ангеловь: неужели и вы ощущаете смрадъ сего трупа? Ангелы отвётили: нёть, но мы увидёли тебя сдълавшимъ это и последовалитвоему примеру; мы ощущаемъ только сирадъ грешныхъ душъ. После этого Макарій попросиль ангеловъ открыть ему загробную участь умершихъ душъ. Ангелы отвътили, что душа грешника еще въ теле издаеть злосмрадіе злыкъ дель, но сама по себѣ она чиста, какъ творевіе Самаго Бога. Затѣмъ они изложили преподобному участь души умершаго въ первые 40 дней по его смерти. Первые два иня душа ходить вмёстё съ ангеломъ на вемлё, гдё ей угодно, при чемъ грешная душа любить обыкновенно пребывать около своего тела или въ томъ доме, въ которомъ жила, а праведная любить посёщать мёста, гдё она творила добрыя дёла. На третій день душа приводится къ Богу для поклоненія, послів чего ей, по повеленію Владыки Христа, въ теченіе шести дней показываются ангелами райскія обители. На девятый день душа снова приводится на поклоненіе Богу, Который повельваеть показать ей адъ съ грешниками. Послъ сего ангелы водять душу по адскимъ отделеніямъ въ теченіе 30 дней. Наконецъ, въ 40-й день Господь произносить окончательный судъ надъ душею. Важнъйшими моментами частнаго суда надъ душею являются 3-й, 9-й и 40-й дви, въ которые непременно следуеть поменать усопшаго (Рукоп, сборникъ новг, Соф, соб. № 1276 въ библіот. Спб. дух. ак.).

<sup>2)</sup> См. въ Постной Тріоди синаксари: въ субботу мясопустную, гля говорится между прочимъм о Григорів Двоесловв, молившемся за Траява, и въ недвлю Православія, гдв подробно разскавывается о томъ, какъ Өеодора своими молитвами избавила Өеофила отъ въчнаго мученія.

<sup>3)</sup> Въ вышеупомянутомъ синодикъ новгородскаго Софійскаго собора, писанномъ около 1575 года и хранящемся нынъ въ бабліотекъ С.-петерб. дух. академін подъ № 1552, говоратся, что обычай поминать усопшихъ установленъ на соборъ святыхъ апостоловъ подъ предсёдательствомъ

казывается польза поминовенія умерших въ общеніи съ церковію 1); наконецъ, въ четырнадцатой, пятнадцатой и шестнадцатой картинахъ представленъ случай съ накіниъ митрополитовъ Лукою, доказывающій, какъ пагубно нарушать иногда посмертную волю умершихъ и, наоборотъ, какъ благодательно для самихъ же усопшихъ исполнять ее.

Какое отношеніе имъють эти изображенія къ цілому иконостасу? Главная тема всего иконостаса—исторія нашего спасенія. Изображенія изъ поминальныхъ синодиковъ наглядно представляють нашь одинь изъ важнійшихъ моментовъ этой исторім—частный судъ надъ душею каждаго человіка. Затімъ, здісь проводится нравоучительная мисль о необходимости поминать своихъ умершихъ собратій, въ чемъ и заключается взаниная связь членовъ церкви земной—воинствующей съ членами церкви несовершенными, но отшедшими въ иной міръ.

Изображенія изъ синодиковъ, изъясняющія пользу поминовенія усопшихъ, входили въ составъ ствинихъ росписей стариннихъ русскихъ церквей московскаго періода. Здёсь имъ обыкновенно отводилось міжето въ сіверной алтарной апсидів, гдів помівщается обыкновенно жертвенникъ. Такія изображенія сохранились, между прочимъ, въ ярославскихъ церквахъ Оеодоровской (около 1691 г.), Златоустовской (исполнены въ 1732 г.) и Варваринской (1743 г.) 2). Нівтъ сомнівнія, что изображенія изъ синодиковъ иміють такое же отношеніе къ главной идеї стінныхъ росписей, какое—и къ иконографическому содержанію нашихъ старинныхъ иконостасовъ.

Іакова, брата Господня. Это апостольское установленіе соблюдалось ненямівню до седьмаго вселенскаго собора. На этомъ соборів подняль вопросъ о поминовенім усопшихъ самосадскій епископъ Евсевій, которому возражаль ніжій еретикъ Оригенъ, отвергавшій воскресеніе мертвыхъ и загробную жизнь съ двоякою участію людей: возданнісиъ праведниковъ и мученіємъ грішниковъ. Отцы собора подтвердили мийніе Евсевія о пользів поминовенія усопшихъ и прокляли Оригена.

<sup>1)</sup> Такія же картины мы видёли, между прочимъ, въ поминальномъ синодикѣ Спасо-Мошенской церкве, печатанномъ не раньше 1784 г., каковый отмѣченъ на бумагѣ водяными внаками. Онѣ иллю-стрируютъ поучительныя статьи, помѣщавшіяся обыкновенно въ поминальныхъ синодикахъ, къ числу которыхъ принадлежитъ и вышеупо-мянутый синодекъ новгород. Софійскаго собора № 1552, посем разраменты поменальных синодекъ новгород.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ствиныя росписи, стр. 151—152, 155 и 162.

Итакъ, въ настоящемъ изследование им пришли къ следующинъ виводамъ.

- 1) Первоначальное появленіе высокихъ многоярусныхъ ивоностасовъ относится ко второй половинѣ XIII вѣка или къ первой половинѣ XIV столѣтія; окончательно они сформировались и вошли во всеобщее употребленіе въ русскихъ церквахъ только въ XVI и XVII вѣкахъ.
- 2) Въ архитектурновъ отношения высокій иконостасъ развился изъ древней предъалтарной низенькой преграды, замѣнивъ собою послѣднюю. Посредствующее звено между древней алтарной преградой и позднѣйшивъ высокивъ иконостасовъ составляють заиконостасныя каменныя стѣнки. Архитектурное развитіе высокихъ иного-ярусныхъ иконостасовъ первоначально совершалось весьма медленно. Въ концѣ XVI вѣка изрѣдка въ церковныхъ описяхъ встрѣча-ются извѣстія о рѣзныхъ иконостасныхъ кіотахъ. Въ концѣ XVII вѣка получають большое распространеніе иконостасы, украшенные богатыми рѣзными виноградными колоннами, рамами, кронштейнами, волнистыми карнизами и т. п. Начиная съ XVIII столѣтія, архитектурное развитіе высокихъ иконостасовъ пошло быстро впередъ, притомъ въ ущербъ ихъ яконографическому содержанію.
- 3) Главную и общую идею иконостаса составляеть исторія царства Божія или домостроительства нашего спасенія оть начала міра и до конца его. Отдільных эпохи этой исторіи наглядно изображались въ отдільных иконостасных группахь или рядахь. Такь, въ распятіи съ предстоящими и страстномъ ярусь изображалась самая важная и существенная эпоха въ исторіи Божественнаго попеченія о спасеніи человіческаго рода; праотеческій ярусь въ лиці главній пихъ своихъ представителей изображаєть предъ нами церковь патріархальную, пророческій—подзаконную, апостольскій или деисусный, праздничный, а также ярусь апостольскихъ страданій—церковь новозавітную или благодатную; на царскихъ дверяхъ, свии и столоцахъ наглядно выражалась тайна нашего искупленія, восноминаемая, по заповіди Спасителя, на каждой литургіи; на сіверныхъ и южныхъ дверяхъ приводилась мысль о рай, какъ желищів первыхъ людей, который и теперь обіщань праведникамъ;

наконецъ, на иконостаснихъ тумбахъ взображалась или загробная участь каждаго человъка (взображенія изъ поминанальнихъ синодиковъ), или исторія Вожественнаго Откровенія въ языческомъ мірѣ въ лицѣ его представителей—сивиляъ и философовъ.

- 4) Одни изъ ярусовъ иконостаса отличаются однообразіонъ и устойчивостію своего иконографическаго содержанія, другіенътъ. Къ числу первыхъ относятся: царскія двери съ свиью и столицами, съверныя и южныя двери, денсусный, праздничный пророческій, прастеческій и страстной ярусы и изображенія на иконостасных тумбахъ; ко вторымъ относятся мъстинй и шестилистовый или пядничный ярусы. При сравнении иконостасных рядовъ съ дровниме ствиными росписями православныхъ храмовъ оказывается между теми и другими такое большое сходство, которое даеть возможность говорить о вліднін стінописей на подборъ иконографических группъ иконостаса. Впрочемъ этотъ вопросъ требуетъ нъкотораго разъясненія. Именно: одни нконографическія группы появились въ стенописяхъ гораздо раньше, чемъ въ иконостасахъ, другія--одновременно въ техъ и другихъ. Такъ, изображенія на царских вратахъ, столицахъ и подзорахъ, на съверныхъ и южныхъ дверяхъ, въ апостольскомъ, праздничномъ и страстномъ ярусамъ появились на ствнамъ древимъ мрамовъ тогда, когда еще не существовали иногоярусные иконостасы. Съ другой стороны, ин закъчаемъ, что пророки съ Богоматерію, праотци съ Отечествомъ, страданія апостоловъ и, наконецъ, изображенія изъ поминальныхъ синодиковъ на иконостасныхъ тумбахъ появились одновременно какъ въ стънописяхъ, такъ и въ иконостасяхъ. Отсюда ин полягаемъ, что одни изображенія и даже цільня группы иконостаса скопированы со ствноинсей, а зависимость отъ ствнописей другихъ изображений нконостаса установить трудно.
- 5) Затыть, при сравненін иконографическаго содержанія иконостасовъ со стінописями, обнаруживается между ними не только сходство, но и различіе. Это различіе заключается въ томъ, что иконографическое содержаніе стінописей, особенно поздивійшихъ (XVI и XVII вв.), отличается несравненно большимъ богатствомъ и разнообразіемъ, чёмъ содержаніе старинныхъ иконостасовъ.

6) Наконецъ, вопросы—о происхождении и значении занконостасныхъ каменныхъ стънокъ, объ исходномъ пунктъ развития высовихъ иногоярусныхъ иконостасовъ, о происхождении и назначении инніатюрныхъ иконостасовъ, и объ отношении пророческаго яруса къ праздничному (пророчества съ исполнениемъ) остаются не вполнъ разръшенными по недостатку необходимыхъ данныхъ для ихъ окончательнаго раскрытія.

Таковы общія положенія, добытыя нами на основаніи изученія старинныхъ русскихъ иконостасовъ. Теперь остается сказать нѣсколько словъ объ ихъ практическомъ примѣненіи.

Архитектурное развитие русскихъ иконостасовъ, оказавшее бистрые успахи въ прошломъ и вынашнемъ столатияхъ, совершенно пріостановило ходъ развитія ихъ иконографическаго содержанія. Стоить только посытить инсколько петербургских в храновъ, построенныхъ въ прошломъ и нынашнемъ вакахъ, чтобы убадиться въ этомъ. Какъ въ столечныхъ, такъ и въ провинціальныхъ современных храмахъ им можемъ встрётить иконостасы, устроенные разнообразныхъ архитектурныхъ стидяхъ, украшенные богатыми рамами, прекрасною и затійливою різьбою, колониами и пилястрами всъхъ орденовъ и т. п. Въ этомъ архитектурномъ разнообразіи современныхъ иконостасовъ заключаются какъ достоинства, такъ и недостатки ихъ. Достоинство имившинхъ иконостасовъ состоитъ, главнымъ образомъ, въ ихъ изяществъ. Этимъ наяществомъ отинчаются не только архитектурныя формы иконостасовъ, но и священия изображенія, помъщаемыя въ нихъ. Наши современные художники, въ рядахъ которыхъ насчитивается не мало иностранцевъ, воспитанеме на образцахъ западно-европейскаго искусства, привыкли смотреть какъ вообще на христіанскій драмъ, такъ и въ частности на иконостасъ только съ художественной или эстетической точки эрвнія. По ихъ возврвніянь хранъ со всвиъ своинъ внешненъ и особенно внутреннинъ убранствоить долженъ прежде всего и главнымъ образомъ удовлетворать потребностямъ эстетическимъ. На нконостасъ они смотрятъ, какъ на одно изъ лучшихъ украшеній внутренности церкви. И вотъ, вся энергія художника при устройствів иконостаса бываеть обращена

на рамы, резьбу, карнизы, колонны, пилястры и т. п. И лействительно, многіе иконостасы современных в наших в болье или менье богатыхь храновь съ художественной стороны достойны одной только похвали. Главний недостатокъ нинъщнихъ иконостасовъ составляеть бъдность ихъ иконографического содержанія, доводимая иногда до крайности. Примърани такой бъдности могутъ служить иконостасы въ огромномъ и богатомъ соборномъ храмъ, что въ Александро-Невской лавре, и въ домовой церкви главнаго штаба въ С.-Петербурга. Первый изъ отихъ иконостасовъ имветь всего только 13 нконъ, не исключая отсюда изображеній на парскихъ, съвернихъ и южных дверяхь, а второй-всего только пять иконъ. Другой, тоже весьма важный недостатокъ составляеть отсутстве определенной иден. Священныя изображенія въ современных иконостасахъ по большей части размыщаются безь всякой опредыленной иден и порядка 1). Только Влаговъщение съ четырым евангелистами на царскихъ вратахъ, Тайная вечеря надъ неми да ивстныя

<sup>1)</sup> Впрочемъ вногда и въ нынёшнихъ иконостасахъ проводятся какія либо иныя общія иден. Таковъ, напримёръ, главный иконостасъ Исавкієвскаго собора въ С.-Петербургв. Въ местномъ ярусв этого иконостаса помъщаются царскія двери, на которыхъ изображено Благовъщение съ четырьмя евангелистами, и восемь большихъ мъстныхъ нконь. Эти иконы размъщены въ следующемъ порядка: по правую сторону царскихъ вратъ — Спаситель, св. Исаакій Далматскій, Николай Чудотворецъ и ан. Петръ; по лавую сторону-Богоматерь, Александръ Невскій, Великомученица Екатерина и ан. Павелъ, Съверныя и южныя пвери помъщены въ боковыхъ стънахъ алтаря, при чемъ на каждой изъ нихъ написано по шести изображеній различныхъ святыхъ. Средину второго яруса занимаеть бронзовая выволоченная группа, изображающая Спасителя на престоль, за которымъ стоять два ангела, съ предстоящими Ему Богоматерію, Предтечею и многими другими святыми разныхъ ликовъ (деисусъ). Затемъ, по правую сторону этого деисуса помъщены иконы-архистратига Михаила, святыхъ Анны, Елисаветы, царя Константина и царицы Елены; по левую сторону-св. Николая Кочанова, Марін Магдалины, царицы Александры, князя Владиміра и княгнии Ольги. Средину третьяго яруса занимаеть Тайная вечеря, отъ которой направо помъщены-пророки Исаія, Іеремія, Давидъ и праотцы Ной и Адамъ; на лево-пророки Даніилъ, Илія, Соломонъ и праотцы Мелькиседенъ и Авраамъ. Надъ Тайною вечерею поставлена нкона моленія о чашт, поверхъ которой возвышается бронзовый кресть, поддерживаемый четырьмя бронзовыми же ангелами. Не трудно замътить, что строители собора старались подбирать для иконостаса нконы такихъ святыхъ, имена которыхъ носили наши Государи и Го-

иконы Спасителя и Богоматери удержали по традиціи свои прежнія м'вста. Попытайтесь найти такую идею въ иконостасахъ современных больших и богатых петербургских храмовъ: Петропавловскаго. Казанскаго и Воскресенскаго всехъ учебныхъ заведеній соборовъ, — Знаменской, Спасской на Станой площади, Покровской, Вознесенской, Владимірской и др. церквей. При осмотръ иконостасовъ въ упомянутыхъ храмахъ у насъ естественно возникали различные недочивные вопросы. Почему, напримеръ, иконостасахъ Александро-Невскаго соборнаго храна и Казанскаго собора неть надъ парскими вратами изображения Тайной вечери? Почему на иконостасъ Троинкаго собора въ Александро-Невской лавръ распятіе замънено образомъ Господа Саваова, хотя на московскомъ соборъ въ 1666 и 67 гг. было предписано поступать въ данномъ случав совершенно наоборотъ? Почему въ томъ же нконостась, притомъ крайне бъдномъ своимъ иконографическимъ содержаніемъ, иконы Спасителя и Богоматери повторяются надъ свверными и южными дверями, несмотря на то, что такія же иконы помъщены по правую и лъвую сторону царскихъ вратъ?

Причина этихъ недостатковъ дежитъ въ неправильномъ взглядъ на иконостасъ, какъ на художественное украшение храма. Наши художники и строители забыли, что христіанскій храмъ не есть пантеонъ искусствъ, а домъ молитвы и училище въры и благочестія. Съ такимъ высокимъ назначеніемъ христіанскаго храма должно сообразоваться какъ внъщнее архитектурное устройство, такъ и внутреннее убранство его. Если въ христіанскомъ храмъ допускается музыкальное и гармоничное пъніе, если иконостасъ и

сударыни, начиная съ Петра I, а также и нѣкоторые члены царской фамиліи. Только третій ярусь иконостаса не подчинень указанному порядку и представляеть изъ себя совершенно случайный наборь нѣсколькихъ священныхъ нвображеній. Подборь и распорядовъ иконъ въ первыхъ двухъ ярусахъ объясняется, между прочимъ, и тѣмъ обстоятельствомъ, что Исаакіевскій соборъ, посвященный угоднику, въ день памяти котораго родился великій Преобразователь Россіи Петръ I, долженъ служить для грядущихъ вѣковъ и покольній сниволомъ могущества Россіи. Поэтому и въ иконостаєй поставлены иконы такихъ святыхъ, имена которыхъ носили Царственныя Особы, оказавшія Россіи своею дѣятельностію большія услуга.

ствим его во иножествъ укращаются священными изображеніями наящныйшей живописи, если, наконень, вы немь допускаются вы изобилін золото, серебро, драгоцінные камни и пр., то все это дълается вовсе не для того, чтобы только тешить нашъ вворъ, наше ухо и доставать намъ остетическое наслаждение. Напротивъ. все это допускается въ храмъ для того, чтобы напоменть намъ о славъ и величін Божісиъ и о своенъ собственномъ ничтожествъ, чтобы вовбудить насъ въ политев и покаянію и, наконецъ, чтобы направить нашу волю къ добродътельной жизни. Особенно полезны въ этомъ отношенін священныя изображенія, которыя суть ничто нное, какъ книги, только писанныя не буквами, а красками 1). Такія книги (им выражаемся образно) при должномъ руководствів, которое не требуеть больших усилій, могуть быть доступны и неграмотнымъ. Вотъ почему византійци въ изобилін украшали ствин христіанских храмовъ священными картинами изъ ветхозавътной и новозавътной исторіи, а также и изъ жизни святыхъ. Вотъ почему и наши предки въ иконостасахъ обращали главное вниманіе на священныя изображенія и о нихъ больше всего заботнянсь. Не ившало бы современнымъ русскимъ художникамъ научиться отъ нашихъ предковъ смотреть на иконостасы не только съ эстетической точки зрвнія, но и, главимить образомъ, со стороны ихъ назидательности. Тогда можетъ быть они перестали бы гнаться за разнообразіонь и изяществонь архитектурныхь формъ въ ущербъ назидательному иконографическому содержанию иконостасовъ. Указывая художникамъ на старинные памятники церковнаго искусства, им отнюдь не хотимъ того, чтобы они заимствовали оттуда и недостатки. Мы не хотикъ, напримъръ, того, чтобы святые изображались на современныхъ иконахъ такими же сухими и безжизненными, какъ и на древнихъ русскихъ иконахъ. Пусть священныя изображенія въ нынашинхъ иконостасахъ стоять на той высотв, до которой достигло современное живописное искусство. Пусть наши художники сочиняють изящные и разнообразные въ архитектурновъ отношени рисунки церковныхъ иконостасовъ. Но

<sup>1)</sup> Простр. Катихизисъ Филарета м. московскаго: О второй вапо С вёди десятословія.

пусть они никогда не забывають главной цели, съ которою встарину наши иконостасы украшались возножно большикь количествомъ священныхъ изображеній, размінценныхъ въ строгомъ и равушномъ порядкъ. Въ этомъ отношении прекрасный примъръ подартъ современнымъ художникамъ наши предки, которые въ XVII въвъ научились строить изящивищіе въ архитектурномъ отношеніи иконостаси, украшенные нелкою и затывливою рызьбою, роскошными колоннами, и въ тоже время снабжениме въ изобили святими иконами. Къ счастію, въ настоящее время въ обществів начинаетъ возбуждаться живой интересь нь изученію памятниковь родной старины. Къ счастию, и наши художниви въ области церковнаго искусства начинають возвращаться къ ней же. Мы съ удовольствиемъ осмотрели въ С.-Петербурге одинъ вновь воздвигнутый прекрасный храмъ, принадлежащій асонскому Пантелеймоновскому монастырю н выстроенный въ русскомъ стиль XVII въка. Внутренность этого храна украшена невысокимъ, изящной работи иконостасомъ въ четыре яруса. Иконы въ немъ размещены правильно, почти также, какъ и въ стариненить русскихъ иконостасахъ. Тоже саное нужно сказать и о некоторыхъ другихъ новейшихъ поторбургскихъ иконостасахъ, напримъръ, въ домовой перкви Бъжецкаго подворья, въ Ворисоглавоской церкви на Калашниковской пристани и пр. Всъ эти иконостасы служать лучшинь доказательствомь того, что наша церковно-художественная деятельность начинаеть освобождаться оть выіянія запада и нало по налу становится на путь саностоятельнаго развитія.

Н. Сперовскій.

# Основаніе русской духовной миссін въ Аоннахъ.

Императоръ Николай Павловичь обнаруживаль всегда особенную заботывность о блага восточных христіань. Война съ турками, поводомъ въ которой послужило возстание грековъ, окончилась блистательно для Россін Адріанопольскимъ миромъ (1829 года), по которому Турція обязалась нежду прочинь признать независимость Греціи. Послів прекращенія возстанія и признанія независимости греческаго королевства отношенія цервви новообразованнаго королевства къ константинопольскому патріарху оставались самыми неопредъленными. Со времени прибытія въ Элиаду короля Оттона съ нъмецкими чиновниками стала высказываться мысль объ отделение церкви королевства отъ власти константинопольскаго патріарха и объ устройстві самостоятельнаго управленія віэллинской церкви. Въ 1833 году церковь Эллады объявлена была независимою отъ константинопольскаго патріарха безъ въдома и согласія последняго, что было прямымъ нарушениемъ ваноновъ церкви. Правительство короля Оттона враждебно относилось къ православной церкви греческой и вносило разладъ въ ся жизнь и установившіеся въками порядки. Еще менъе правительство заботилось о матеріальномъ благосостоянів церквей и духовенства. Императоръ Николай Павловичь, узнавъ, въроятно, на основания свъдъний, доставляемыхъ министерствомъ иностранных дель, о бедственном положение церкви греческаго королевства, ръшился принять участіе въ ся судьбъ. Прежде всего онъ позаботился о возстановленій постоянных первовныхъ сношеній между церквами - русскою и церковію греческаго королевства, послідствіемъ чего и было основание русской духовной миссін въ Аоннахъ.

24 февраля 1833 года оберъ-прокуроръ Святъйшаго Синода князь П. С. Мещерскій вошель въ Святъйшій Синодъ съ слёдующимъ предложеніемъ:

«Винеканцаеръ графъ Нессельроде сообщилъ мив, что Государь Императоръ, въ постоянномъ попечени о благосостоянии православной восточной церкви, не престаетъ принимать участіе въ судьов народовъ, исповъдующихъ догматы оной. Побуждаемый сими благочествыми чувствами Его Величество не могъ не собользновать о бъдственномъ положеніи, до коего, вслъдствіе несчастныхъ происшествій, доведены въ Греціи церковь и духовенство, лишенные притомъ и призрънія константинопольскаго патріаршаго престола. Нынъ, когда обстоятельства подавотъ надежду, что вскоръ будуть тамъ возстайовлены миръ и законный порядокъ, Августъйшій нашъ Монархъ соизколилъ признать удобнымъ приступить въ возобновленію нашихъ духовныхъ сношеній съ симъ краємъ и положить твердое основаніе духовному вліянію, исключительно принадлежащему Россіи, и которое, кромъ насъ, никажая другая держава не можетъ и не должна нивъть. По симъ уваженіямъ Кго Величеству

угодно, чтобы въ Греціи находилась россійская духовная особа въ качествъ священника нашей миссіи. На іерея сего, кромъ священнодъйствія, предполагается возложить въ особенности распредъленіе между бъднъйшими греческими церквами и духовенствомъ пособій, которыя будутъ въ свое время назначены на сей предметъ.

«Вслёдствіе сего графъ Нессельроде просить увёдомить его, кто будеть избранъ Святьйшимъ Синодомъ для отправленія въ Грецію въ качеств'я священника нашей духовной миссім для испрошенія Высочайшаго повелёнія на счеть назначенія сему духовному лицу содержанія и

провздныхъ денегъ.

«Имъю честь предложеть о семъ Святьйшему Синоду на зависящее отъ енаго распоряжение, присововупляя, что по предложение, сръданному отъ меня по Высочайшему повельнию, Коммиссии духовныхъ училищъ, оная изъявила желание содъйствовать съ своей стороны, по возможности, къ возстановлению въ Греции разрушенныхъ церквей и оказанию пособий объднъйшему тамошнему духовенству, назначивъ на сей предметъ къ отпуску изъ капиталовъ ся, единовременно пятьдесятъ тысячъ рублей, съ тъмъ, чтобы сумма сія доставлена была по назначению Святъйшаго Синода, какъ верховнаго правительства греко-россійской Церкви, о чемъ увъдомленъ отъ меня и г. вице-канцлеръ графъ Нессельроде».

Въ министерствъ иностранныхъ дълъ составленъ былъ штатъ временной церкви при миссіи въ Греціи, который и удостонася Высочайшаго утвержденія 4 нарта 1833 года. По этому штату положено было: священнику 1,200 рублей, ісродіакону 700 р., восьми павчима ва совокупности 2,800 р., двумъ церковникамъ по 300 р. каждему. По штату все содержание миссіи въ Анинахъ должно обходиться въ 5,800 р. Кромъ того Государь повельдъ выдать изъ сумиъ министерства внестранныхъ двяъ 2,400 червонныхъ и 2,167 р. 80 коп. на отправление членовъ миссім въ Грецію. Устройство ризницы и иконостаса церкви брало на себя министерство иностранныхъ дълъ. Святъйшій Синедъ не успъль еще сдълать выбора лица для занятія мъста начальника отврывающейся миссіи, какъ последовало Высочайшее повеленіе, которымъ настоятель миссім назначался архимандрить Иринархъ (Поповъ), раньше служившій нъкоторое время при русскихъ миссіяхъ за границей. - Въ 1819 году о. Иринархъ, по рукоположении въ іеромонаха, отправленъ быль въ Италію въ качествъ капедана въ маркизъ Терцін, урожденной вняжив Голицыной; въ томъ же званім въ 1824 г. онъ перещель въ императорскимъ посольствамъ во Флоренціи и Римъ; въ 1831 году о. Иринархъ людучиль звание архимандрита и настоятеля Толгскаго, ярославской епархін, первокласснаго монастыря. Въ 1833 году находился въ Петербургъ, вызванный сюда на чреду священнослужения и проповъданія Слова Божія. Св. Синодъ высоко цениль служебную дъятельность о. Иринарка и въ опредълении своемъ отъ 9 марта въ вознаграждение усердивищей службы и въ поощрение въ ревностному исполнению вновь возложенныхъ на него обязанностей, ходатайствоваль предъ Государемъ о награждении его орденомъ Анны 2-й степени съ императорскою короною. Св. Синодъ видимо неохотно отпускаль въ Грецію о. Иринарха, «какъ сановника полезнаго и въ Россіи для разчыхь духовныхь должностей» по извъстнымь отличнымь его способнотямъ и хотель ограничить пребывание его въ Греціи только двумя годами. — На время пребыванія о. Иринарха въ Греців Св. Синодъ оставиль Толгскій монастырь въ его управленіи, поручивъ исправленіе настоятельской должности нам'встнику. Государь утвердиль опред'вленіе Св. Сянода, но при этомъ увеличиль срокъ пребыванія о. Иринарха въ Авинахъ тремя годами.

9-го марта 1833 года Св. Синодъ поручилъ высовопреосвященному митрополиту новгородскому Серафиму избрать лицъ для состава миссів въ Аовнахъ. Въ іюлъ 1833 года митрополитъ Серафимъ представилъ Синоду списовъ лицъ, вмъющихъ войти въ составъ аоинской миссіи. Іеродіаконъ миссіи назначенъ былъ подризничій Александроневской лавры о. Пароеній, затъмъ выбраны были два церковника и восемь человъвъ пъвчихъ.

Неизвъстно какъ на первыхъ порахъ устроилась въ Асинахъ русская духовная миссія, можно только предполагать, что русскимъ духовнымъ братьямъ не понравилась жизнь въ новой греческой столицъ.

1 іюня 1835 года архимандрить Иринархъ просиль Св. Синодъ объ отозваніи его изъ Греціи. «Нужнымъ почитаю присовокупить», писаль онъ при этомъ Св. Синоду, «что независимо отъ истеченія срока, назначеннаго мнѣ для пребыванія въ Греціи, состояніе моего здоровья требуеть немедленнаго возвращенія въ отечественный климатъ, въ которомъ двадцатильтнія головныя мои боли были для меня гораздо сноснѣе.—Здѣсь и чрезвычайная жара лѣтомъ и необывновенная сырость зимою, особенно при худомъ устроеніи домовъ, усиливають мои страданія до невозможности переносить и дѣлаютъ меня совершенно неспособнымъ въ тому употребленію, для котораго я присланъ сюда. Св. Правительствующій Синодъ окажетъ мнѣ особенную милость, отозвавши меня отсюда, и тѣмъ ускорить для меня возможность водвориться снова въ пустынѣ, дабы чаять бога Спасителя».

19 августа 1835 года оберъ-прокуроръ С. Д. Нечаевъ доложилъ прошеніе о. Иринарха Св. Синоду, который и опредълилъ отозвать его изъ Аоннъ въ Россію. 2 сентября оберъ-прокуроръ сообщилъ Синоду, что Государь Императоръ соизволилъ на возвращеніе о. Иринарха въ отечество. Синодъ просилъ министерство иностранныхъ дълъ дать о. Иринарху денежныя средства на возвратный путь его въ Россію.

Между тъмъ министерство иностранныхъ дълъ озабочивалось прінсканіемъ подходящаго кандидата для занятія отврывшейся вакансіи настоятеля русской духовной миссіи въ Аоннахъ. Русскій посланникъ въ
Греція Г. А. Батакази, по совъщанію съ архимандритомъ Иринархомъ,
рекомендоваль на это мъсто настоятеля Успенскаго монастыря въ Одессъ
и законоучителя лицея архимандрита Пороврія (Успенскаго, бывшаго
потомъ епископомъ чигиринскимъ и умершаго на поков въ Новоспасскомъ
монастыръ въ Москвъ). Св. Синодъ отказаль въ назначеніи о. Пороврія, мотивируя свой отказъ тъмъ, что онъ нуженъ Синоду, «какъ для
настоящаго его мъста и для существующаго въ Одессъ лицея, такъ и
впредь для высшихъ училищныхъ или епаршескихъ должностей внутри
Россія». Министерство иностранныхъ дълъ просило Св. Синодъ цо
крайней мъръ назначить въ Аонны лицо испытанной нравственности,
по прениуществу изъ монашествующихъ, не молодыхъ лътъ и съ достагочнымъ знаніемъ греческаго языка. Въ засъданіи Синода 11 октября

1835 года новгородскій митрополить Сераовить предложнять назначить въ Аонны на мёсто архимандрита Иринарха іеромонаха Юрьева, новгородской епархін, монастыря о. Аникиту (въ мір'є вняза Сергія Александровича Ширинскаго-Шихматова), который какъ нельзя бол'єю отвёчаль предложеннымъ минстерствомъ иностранныхъ дёлъ условіямъ. О. Аникита отличался глубокою религіозностію, высокимъ образованіемъ и отлично владёль треческимъ языкомъ и уже быль въ довольно преклонныхъ лётахъ. Въ томъ же зас'ёданіи 11 октября Св. Синодъ опреділяць испросить изъ кабинета Его Величества для о. Аникиты золотой наперсный крестъ. Въ то время, когда состоялось опредёленіе Синода о назначеніи о. Аникиты въ Аонны, посл'ёдній находился въ путешествім по св. м'ёстамъ Востока. Указъ синода полученъ былъ имъ въ Яффі 8 апрёля 1836 года, а къ м'ёсту своего новаго служенія о. Аникита прибыль лишь 16 августа 1836 года.

По прівзді архимандрита Иринарха въ январі 1836 года въ Петербургъ, Св. Синодъ возвратиль его въ Толгскій монастырь и особымъ указомъ предписаль ему «доставить въ Св. Синодъ обстоятельное свідніе о томъ, какія онъ во время пребыванія своего въ Аояналь могъ сділать общія замічанія о состояніи церкви въ греческомъ королевстві» 1).

2 марта 1836 года въ Синодъ полученъ былъ отзывъ о. Ирвнарха о состояніи церкви королевства греческаго. Этотъ отзывъ весьма любопытенъ и важенъ, такъ что им помъщаемъ его здёсь въ цёломъ видъ и съ тёмъ большимъ удовольствіемъ, что недавно въ печати высказано было опасеніе о потерѣ этого документа («Церк. Вѣстникъ» 1892 года, № 36).

## Общія замъчанія о состоянім церквей въ Греческомъ королевствъ.

«Настоящее состояніе церкви въ Греческомъ королевствѣ мало представляетъ утѣшительнаго христіанскому ввору. Освободившись отъ одного ига, она поработилась другому. Прежде подавляло ее магометанство: теперь угнетаетъ ее другаго рода иновѣріе, повидимому, не столько тяжкое, но въ существѣ опаснѣйшее для ея православія. Такъ-то справедливо то, что истинная свобода можетъ быть только тамъ, гдѣ Духъ Господень, и что если не Сынъ Божій освобождаетъ человѣка, то свобода его бываетъ не болѣе, какъ новое порабощеніе (2 Кор. III, 17. Іоан. VIII, 36). Поработившись новой, вновѣрной власти, греческая церковь испытала уже въ себѣ значительныя перемѣны, дающія ей такое направленіе, которое рано ли повдно должно кончиться совершеннымъ ея преобравованіемъ, есть ли только не будуть приняты дѣйствительныя противъ того мѣры.

Первая перемвна, произведенная греческимъ, или, лучше сказать баварскимъ правительствомъ въ греческой церкви, есть отдёленіе ея отъ константинопольскаго патріаршескаго престола. Никакого повода не было къ сему отдёленію. Народъ греческій возсталъ противъ турецкаго правительства, не могши болёе сносить тиранскаго ига его, но церковь греческая осталась вёрною своему патріарху. Она могла

¹) Дъло архива Св. Синода 1833—1839 г. № 44.

н должна была остаться навсегда въ его зависимости, по примвру Іоническихъ острововъ, которые, находясь подъ англійскимъ правительствомъ, не перестають однакожъ быть въ зависимости отъ константинопольскаго патріаршескаго престола. Что же побудило новое правительство нарушить единство греческой церкви?

Опасеніе со стороны турецкаго правительства, чтобы оно воспользовалось перковною зависимостію Грепін оть Константинополя и не вовъимъло на нее вреднаго вліянія? Но вредить ли оно въ чемъ небудь англійскому правительству въ Іоническихъ островахъ? Греція не такъ сильна, какъ Англія, но вато она находится подъ покровительствомъ трехъ сильнёйшихъ державъ; и потому могла бы оставаться спокойною въ семъ отношения. Притомъ, естьли гражданская невависимость Греціи не могла быть привнана европейскими державами безъ согласія на то турецкаго правительства; то какое право нивло греческое правительство объявить само по себв церковную свою независимость, безъ согласія на то константинопольскаго па-Tpiapxa?

Нать сомевнія, что главнымь побужденісмь кь объявленію греческой церкви независимою было то, чтобы отворить чревъ то дверь всвиъ перемвнамъ и нововведеніямъ, какія правительство найдетъ нужнымъ сдёлать въ ней для достиженія своихъ цёлей. Послёдствія оправдывають сіе предподоженіе.

За отделеніемъ греческой церкви отъ константинопольскаго патріаржа последовали въ ней другія перемены, не мене того важныя. Герархія ся лишилась двухъ ближайшихъ къ патріаршеству степеней.

Названія митрополита и архівнископа не существують боліве въ греческой церкви. Всё епископы ся равны между собою. Епископъ перваго или столичнаго города не имбетъ никакого преимущества предъ прочими епископами. На епископъ арголидскій не быль предсъдателемъ Синода, доколъ онъ оставался въ Навилін; ни епископъ авинскій не председательствуеть въ немъ съ того времени, какъ Свнодъ переведенъ въ Аенны. Можетъ даже статься, что епископъ аеннскій не всегда будеть иміть місто въ Синоді. Правительство дасть первенство, кому хочеть.

Санъ архимандричій тоже, по всей візроятности, будеть уничтоженъ. Доселъ ни одинъ архимандритъ, сколько мив извъстно, не употребленъ ни къ какой церковной должности, все греческие монастыри управляются игуменами.

До прибытія короля въ Грецію, число монастырей ся простиралось до 500. По объявленіи церковной невависимости, правительство закрыло изъ оныхъ 340 монастырей.

Все движеное имущество сихъ последнихъ, не исключая даже самыжъ священныхъ вещей, продано съ публичнаго торга, а недвижимое отобрано въ казну. Монастыри, оставшиеся въ прежнемъ своемъ состоянін, обложены податію сугубою противъ той, которую они платали турецкому правительству. Въ монашество принямать вновь вапрещено, не извъстно — навсегда ли, или только до нъкотораго времени. Не видно ли здёсь намёренія уничтожить совершенно монаше 🖂 CKYBO CHCTCMY?

Число монастырей, бывших въ Греціи до настоящаго правительства, конечно, покажется у насъ слишкомъ великимъ и уменьшеніе его необходимымъ; но монастыри въ Греціи не въ тягость правительству. Оно не даетъ имъ ничего; но напротивъ беретъ съ нихъ подать такую же, какъ и съ прочихъ подданныхъ. Греческіе монахи занимаются хлібопашествомъ и скотоводствомъ и чревъ то приносять отечеству большую польву. Земли закрытыхъ монастырей, отобранныя въ казну, по увъренію многихъ, находятся теперь несравненно въ кулшемъ состояніи противъ прежняго.

Правительство думало обогатиться чревъ закрытіе монастырей, но вийсто милліоновъ, которые предполагало выручить отъ продажи движимыхъ имтей, едва выручило 339,950 драхмъ (драхма равняется нашему двугривеннику). Имтей недвижимыя, отдаваемыя въ насмъ. также не даютъ того дохода, какой правительство предполагало получить.

Но на что употребляются сім деньгя? Ближайшіе предметы, на поторые надлежало бы, по крайней мірі, отділить часть изъ оныхъ, суть храмы Вожін, которые доселі остаются въ развалинахъ и въ крайней бідности, и духовенство, которое требуетъ образованія. Но сім предметы не обращають на себя вниманія правительства. Всі суммы, вырученныя и выручаемыя отъ имуществъ закрытыхъ монастырей, оно употребляетъ исключительно на сейтскія училища, которыя развиножаются до бевконечности, тогда, какъ нітъ еще им одного училища духовнаго.

Достойно зам'ячанія, что монастыри латинскаго испов'яданія, жаходящієся на островахъ, принадлежащихъ Греческому воролевству, остались неприкосновенными.

Что діласть Синодь при виді таковыхь дійствій иновірнаго правительства? Онъ поставлень въ самое страдательное состояніе, я принужденъ оставаться врителемъ происходящихъ предъ нимъ сценъ. Въ объявленім невависимости греческой церкви онъ навванъ верходною властію въ делахъ церковныхъ; но сія верховная власть, кром'в кородя, подчинена еще министру духовныхъ дёлъ. Притомъ онъ составленъ такъ, что непременно долженъ быть орудіемъ правительства. Въ немъ натъ постоянныхъ членовъ. Правительство предоставило себа право составлять ежегодно новый Синодъ, т. е. утверждать техъ членовъ, или избирать другихъ. Кто не видитъ здёсь политической хигрости, которая ищеть посредствомь человькоугодія порабощать себь умы в сердца другихъ, дабы чревъ то достигать своихъ цёмей? Сія хитрость сопровождается другимъ вкоухищреніемъ. Министръ духовныхъ дель старается всегда избирать въ члены Синода такихъ еписконовъ. которые бы одушевлялись одними началами съ иновёрнымъ правительствомъ. Можно скавать по справедивости, что министерство духовныхъ дёль въ Греціи есть одно изъ величайшихъ воль для церкви. Можеть быть, современемь, оно сделается источникомъ добра: по теперь оно, кром'в вреда, ничего не приносить церкви, да и не можеть приносить. Въ Греціи ність еще людей съ національнымъ, христіанскимъ воспитаніемъ. Вей высшія должности занимаются таким дюдьми. воторые получили свое воспитание въ Англин. Франции от Германия; поторые напатаны духомъ сихъ странъ, и нивють самыя поверхиостныя понятія о религія христіанской, или совсёмъ безъ религія. Въ продолжение истекшаго трехлетия нывещняго правительства министерство духовныхъ дель точно было управляемо людьми такого рода. После сего удевительно ли, что въ греческой церкви видна доселе одна только разрушающая сала, а не совидающая.

Подмине греческое правительство старается и явно и тайно болже раврушать, нежеле соведать первовь. Что вначеть публечное повровительство, оказываемое имъ американскимъ миссіонерамъ, которые имъють свои ученеща и свои типографія въ разныхъ городахъ Грецін. воторые воспитывають дітей въ своихь редигіозныхь начадахь и наводилють Грецію книгами, совершенно противными ученію восточной православной церкви? Не есть ли это явное посягательство на православіе греческой церква? При Каподистріи сін пропов'яники нововведеній не были терпимы въ новомъ королевстві. Онъ выгналъ ихъ изъ Сиры, где они нивли главное свое пребывание. Теперь они не только въ Сирв, но и въ Асинахъ имвють свои училища, воспитывають юношество въ дукв своего исповеданія и делають множество провелятовъ. Синодъ неоднократно представляль правительству, чтобы ограничить ихъ действія; представленія его не уважены.-- Можеть быть мессіонеры дваствують единственно по внутреннему убыжденію въ своихъ началахъ, которыя они почитають истичвыми, но греческое правительство употребляеть ихъ орудіемъ нъ достяженію политических своих целей. Следуя ложными началами либерализма и внушеніямъ французской и англійской политики, оно не хочеть, чтобы Греція оставалась въ той же симпатія нъ Россія, въ какой она была до своего вовстановленія, и чтобы Россія вивла прешнущественное предъ прочими державами вліяніе въ ней; напротивъ хочеть вовбудать въ грекахъ евкоторый родъ антипатін въ ихъ единовърцамъ. Миссіонеры представляются ему наилучшимъ средствомъ къ достиженію сей ціли; почему оно и даеть имъ полную свободу дійствовать. Естьли они услують произвести существенную перемену въ постановленіяхъ греческой церкви, то духовныя связи между Россією и Греніею сами собою расторгнутся, и въ грекахъ естественно родится антипатія въ русскимъ. Досель правительство успело уже до некоторой степени въ своемъ намереніи. Многіе изъ грековъ, даже тёхъ, которые особенно были благолетельствованы русскамь правительствомъ. болье вивють преданности нь Франціи в Англін, нежели въ Россія. Есть даже такіе, которые повазывають въ ней самыя враждебныя расположенія. Если ходъ дёль не перемёнится, и естьли миссіонеры будуть продолжать свои действія съ такою же свободою, съ какой лействовали они доселе, то правительство совершенно достигнеть своей пъли.

Чего не могуть сдёлать миссіонеры, то довершить свобода книгопечатанія. Это есть новый источникь воль для греческой церкви. Повволивъ сію свободу, правительство открыло чревъ то пропасть безаны, изъ которой будеть всходить дынь, омрачающій солице и воздухъ, религію и политику (Апок. ІХ, 12). Печальныя слёдствія сей свободы начинають уже открываться для греческой церкви. Миогія явь ея постановленій, основанныя на Слов'я Божісив и преданіяль

апостольскихь, подвергаются сомивніямь и опровергаются въ гаветахъ. Къ большему несчастію греческой церкви въ духовенствів ея ність ни просвіщенія, ни ревности, чтобы отразить нападевія противниковъ, и ващищать съ силою откровенныя истины и священные обряды религіи. Большая часть духовенства погружена въ глубокое невіжество.

Тъ, которые получили нъкоторое образование въ Европъ, или въ CROSME OTSUSCIENE. SAHRMANTCH CRETCHINH HAVRANE. I HORASMBAROTE совершенное равнодушіе из религін. Есть даже такіе, которые явно приняли сторону американских миссіонеровъ, и действують съ ними ва одно. Не въроятно также, чтобы греческое духовенство могло скоро вытти изъ своего состоянія необразованности и равнодушія къ дъдамъ религіи. Правительство не принимаеть никакихъ мъръ къ улучшенію его. Ему не дано накаких новых выгодъ и превиуществъ. которыя бы могли привлечь въ духовное званіе людей образованныхъ и съ корошими способностями Въ целомъ королевстве неть еще на одного училища для образованія духовныхь, тогда какь для свётскаго просвещения открыто четыре гимназік, одинь кадетскій корпусь и около тридцати нившихъ школъ. Кромъ сего учреждено одно училище въ Мюнхенв, гав воспитываются около пятилесяти греческихъ юношей изъ знативишихъ фамилій. Такимъ образомъ, естьли представить себъ съ одной стороны свътское просвыщение, которое непрестанно будеть возрастать и подавлять начало релягін, а съ другой невіжество духовенства и его равнодушіе къ спасительнымъ истинамъ: то легко предвидёть, какая участь ожидаеть греческую церковь въ будущемъ. Все вольнодумство и невёріе, которыя наводняють Европу съ столь давняго времени, въ короткое время могуть разлиться по всей Греція и ниспровергнуть всв церковныя ся постановленія.

Таково состояніе греческой церкви въ новомъ королевстві! Отдівленная отъ своего центра, порабощенная иновірному королю, уничеженная подчиненіемъ министерству духовныхъ діль, обуреваемая противными ученіями, угрожаемая свободою книгопечатанія, она стоять на пути въ совершенному своему преобразованію. Иміющіе очи видіти видять сію опасность и воздыхають изъ глубины сердца. Вздохи ихъ тімъ сильніве и тімъ справеднивне, что и политическое состояніе Греціи не лучше церковнаго. Такимъ образомъ и надъ греческимъ народомъ сбывается то, чімъ грозить Самуилъ народу еврейскому: И воззопісте въ день онь ото лица царя вашею, его же избрасте себъ, и не услышить васъ Господь въ день онь, яко вы сами избрасте себъ царя» (1 Цар. VIII, 18).

На подлинномъ подписано: Толгскій Архимандрить Иринаркъ \*).

10 марта 1836 года Св. Синодъ, выслушавъ отзывъ о. Иринарха постановилъ: составленныя архимандритомъ Иринархомъ замъчанія о состояніи церкви въ Греческомъ королевствъ, по важности ихъ содержанія, представить на благоусмотръніе Государя Императоръ. Императоръ

<sup>\*)</sup> Дѣдо Канцеляріи оберъ-прокурора 1836 года № 17,966, въ архивъ Св. Синода.

Няволай Павловить, прочитавъ замёчанія о. Иринарха, соизводиль собственноруще написать на нихъ: «плаченая истина». Вийстё съ тъмъ Кго Величеству благоугодно было повелёть, чтобы эти замёчанія сообщены были вице-канцлеру графу Нессельроде.

Архимандрить Иринархъ въ томъ же 1837 году возведенъ быль въ санъ епископа старицкаге, викарія тверской епархіи, затёмъ преекственно управляль епархіями: рижской, велогодской, кишиновской (възванім архіепископа), каменецъ-подольской и наконецъ рязанской (1866—1867) и скончался на нокой 25 сентября 1877 года, 87 лётъ отъ роду. Преосвященный Иринархъ принадлежить къ числу замъчательныхъ проповёдниковъ. Изданныя имъ въ десяти томахъ проповёди отличаются глубиною мысли, богатствемъ содержанія и убёдительностію («Церковный Въстникъ» 1892 годъ № 36).

Преемникъ о. Иринарха по службъ въ Асинахъ о. ісромонахъ Аникита неделго настоятельствовалъ въ русской духовной миссіи. Прибывъ въ Асины въ августъ 1836 года уже съ сильно разстроеннымъ здоровьемъ, о. Аникита скончался здъсь 7 іюня 1837 года и погребенъ былъ съ большими почестним въ менастыръ св. Миханла Архангела блязь Асинъ. О. Аникита также въ свояхъ письмахъ оставилъ подробное описаніе бъдственнаго положенія церкви Греческаго королевства и въ такихъ же чертахъ, въ какихъ описывалъ ее предшественникъ его о. Иринархъ 1).

Русскій посланняють въ Асинахъ г. Катакази просиль ходатайства менмотерства иностранныхъ дълъ предъ Синодомъ о назначении начальникомъ духовней миссіи на мъсто умершаго о. Аникиты, ісродіавона Пареснія, свидътельствуя о примърно сиромномъ и во всёхъ отношеніяхъ похвальномъ его поведения. Но въ министерствъ иностранныхъ явлъ не обратили внимание на ходатайство русскаго посланиява въ Греціи. Вижето него министерство иностранныхъ дълъ просило Синодъ назначить въ Ленны находившагося тогда въ Петербурга для сбера пожертвованій греческаго ісроменаха Анатолія, который в быль назначень туда съ возводениемъ, съ благословения константинопольского патріарха, въ санъ архимандрита. Въ 1842 году архимандритъ Анатолій вийсти съ іеродіавономъ Паресніємъ были уволены изъ асинской миссіи и настоятелемъ ея быль назначенъ архимандритъ Поликарпъ 2) изъ ректоровъ смоленской духовной семинарів и настоятелей Авраамієва монастыря. О. архимандрить Анатолій изъ Леннъ уданился на св. Леонскую гору въ Зографскій монастырь, гдё онъ когда-то получиль монашеское пострыженіе.

Греческое правительство только въ 1850 году вошло въ сношенія съ константинопольскимъ патріархомъ по вопросу о признанія независимести церкви королевства греческаго. Константинопольскій патріархъ Аномиъ согласился признать эллинскую церковь автокефальною.

Свящ. В. Жмакинъ.

¹) Смотри мою кингу: «Путешествіе іеромонаха Аникиты по св. мѣстамъ Востока въ 1834—1836 годахъ». СПБ. 1891. стр. 115—124.
²) Дала архива Св. Синода 1837 г. № 1734 и 1730 и 1842 года № 1409.

## НОВОСТИ ИНОСТРАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ.

На саняхъ и въ съдят въ заброшеннымъ сибирскимъ проваженнымъ. Съ фот. снимками и рис. Соч. К. Марсденъ. Дондонъ 1893 г. <sup>1</sup>).

Эта книга знаменетой англійской сестры мелосердія представляєть собою подробное описание ся изумившаго весь миръ самоотверженнаго подвига, когда она, женщина, отправилась въ далекія дебри Якутской губернів, чтобы окавать помощь несчастившимъ изъ людей-прокаженнымъ якутамъ. Неудиветельно, что внига ея была встричена въ Англів съ небывальнъ витересонъ. Еще до выхода ея въ свять требованій было заявлено не менье какъ на четыре изланія. Добрый привнакъ, показывающій, что нашъ вёкъ, такъ много погрёшившій противъ христіанства, а следовательно и человеколюбія, своимъ неумереннымь поклоненіемь вколу матеріальна съ его пагубными для высшехь, нісальных строміскій человъчества началами, къ концу опять началь приходить въ разумъ естины, убъдавшись въ тщете грубоматеріалистическаго міросовернанія. Самая книга читается съ ведичайшимъ нвтересомъ и, кромъ описанія чрезвычайно труднаго путешествія въ 2,000 версть то въ седив, то на саняхъ, а также и положения самехъ прокаженныхъ, въ ней встрвчается не мало любопытныхъ странецъ, содержащехъ въ себъ впечативнія, вынесенныя г-жей Марсдонъ какъ иностранкой изъ ознакомленія съ церковнорелигіозной стороной нашей жизне. И впечатавнія самыя симпатичныя и благопріятныя. Вотъ какое, напр., впечатавніе произвель на нее преосв. Мелетій, епископъ якутскій: «Когла его преосвященство вышель, то нельяя было не обратить вниманія на его благородное, исполненное мира лицо. На немъ повышимому отпечативнось благоговейное, невозмутимое спокойствіе, н когда онъ приветствоваль меня, то этоть благословенный мерь какъ будто повлінить и на меня» (стр. 91). При прощаніи англійская сестра милосердія получила оть преосвященнаго благословеніе. «Нѣкоторые изъ монть друвей, говорить она по этому поводу, пожалуй сочтуть пограшностью съ моей стороны, что я, протестантка, приняла благословеніе отъ ісрарка греческой церкви. Но я приняла его какъ знакъ елиненія во Христь при всемь различін въ въронсповъданін, и какъ знаменіе братства между тёми, кто одинаково трудятся для Христа н Его имени. Я съ радостью готова веровать, что предъ Господомъ неть различія въ церкви или віронсповіданія; мы всі едино въ Немъ, и Онъ въ насъ» (стр. 92). Среди многихъ другихъ рисунковъ и портретовъ (королевы Викторіи, Государыни Императрицы съ подписью факсимиле), къ книгъ приложенъ и портретъ прессв. Мелетія визстъ съ BOCHDONSBORCHIOM'S DVCCKARO TOKCTA OFO ADXBRACTEDCKARO ROCKARIA ES г-же Марсденъ. Книга вообще является однивь изъ самыхъ интересныхъ вкладовъ въ новъйщую англійскую летературу и можеть не мало поспособствовать исправленію ходячихь въ Англія дожныхъ возвръній на Россію. А. Лопухинъ-

<sup>&#</sup>x27;) On Sledge and Horseback to outcast siberian lepers. By Kate Marsden. London.

Поправна: Въ IV выпускъ «Хряст. Чтенія» на стр. 175 накъ въ заглавін, такъ и въ текстъ статьи допущена погръщность: вивсто Кіево-Бресмскаю нужно читать Кіево-Брамскаю монастыря.

томъ удовлетворительнымъ для степени магистра, утверждаются въ степени нандидата, съ правомъ полученія степени магистра безъ новаго устнаго испытанія, но удостоиваются сей последней степени не иначе, какъ по напечатаніи и удовлетворительномъ его замищеніи въ присутствіи Совета и приглашенныхъ Советомъ сторонняхъ лицъ (§ 136).

Примъчаніе. Студентамъ, имъющимъ за весь академическій вурсъ въ общемъ выводъ баллъ свыше 4, но по одному или по нъсколькимъ предметамъ ниже 3, предоставляется право просить Совътъ академіи о дозволеніи имъ вновь держать экзаменъ по этимъ предметамъ при самомъ окончаніи курса, одновременно съ выпускными экзаменами.

§ 13. Студенты, инфиніс за весь анадемическій курсъ въ общемъ выводѣ балаъ не свыше 4 и не ниже 8 и представившіє сочиненіе удовлетворительное для степени навидидата, утверждаются въ этой степени. Но для получевія степени магистра они должны выдержать новое устное испытаніе по тѣмъ предметамъ, но которымъ не оказали успѣховъ, соотвѣтствующихъ сей степени и представить новое сочиненіе (§ 137).

Примъчаніє. Студенты, имѣющіе за весь анаденическій курсъ по одному или по нѣскольниъ предметамъ баллъ ниже 3, для полученія степени нандидата должны имѣть въ среднемъ выводѣ баллъ не няже  $3^{1}/2$ .

- § 14. Студенты, имъющіе за весь академическій вурсь по одному или по нъсколькимъ предметамъ баллъ ниже 3 и при этомъ въ среднемъ выводъ ниже  $3^{1}/2$  и не представившіе сочиненія на степень кандидата или представившіе сочиненіе неудовлетворительное для сей степени получаютъ званіе дъйствительнаго студента (§ 138).
- § 15. Если получившій степень вандидата за весь четырехлітній курсъ овазаль отличные успіхи въ наукахъ, но не удовлетвориль требованіямъ относительно сочиненія на степень магистра, или если представиль сочиненіе, заслуживающее сей стенени, но не овазаль успіховъ, соотвітствующихъ оной, то при сонсканій такими лицами степени магистра не должно требовать отъ перваго изъ нихъ новаго устнаго испытанія, а отъ послідняго новаго сочиненія. Примінительно въ сему Совіть поступаєть и при соисканіи дійствительными студентами степени кандидата.

\$ 16. Составленіе табелей и счисленіе балловъ производить канцелярія Совъта академін, а для повърки счисленія балловъ назначается Совътомъ, подъ предсъдательствомъ Ректора академін или одного изъ Членовъ Правленія, особая коминссія изъ наставниковъ академін, которая составляетъ проектъ списковъ студентовъ всъхъ курсовъ и вноситъ его въ Совъть академін.

Примичаніе ка §§ 5 и 11. Студенты всёхъ нурсовъ, инъющіе по поведенію баллъ менёе 5 и не ниже 4, понижаются въ спискахъ по усмотрёнію Совёта на основаніи объясненій инспектора.

II. Слушали: a) Отвывъ исправляющаго должность ординарнаго профессора Н. И. Барсова о представленномъ на соискание степени магистра богословія сочиненіи Лимитрія Тихомирова: «Св. Григорій Нисскій, какъ моралисть» (Могиловъ на Дивиръ. 1886 г.) следующаго содержанія: «Авторъ несовсемъ правильно озаглавиль свое сочинение: «Св. Григорій Нисскій, какэ моралисто». Св. Григорій въ своихъ сочиненіяхъ явдяется, несомитино, моралистомъ не менъе, чъкъ догматистомъ и христіанскимъ ондософонъ; въ тодкованіяхъ на модитву Господню, на книгу Экклезіасть и на Піснь Півсней, равно какъ въ своихъ проповъдяхъ и другихъ сочиненіяхъ онъ настолько полно жильгаи объясняеть общецерковное ученіе объ обязанностихъ христіанина, о добродітеляхъ, поровахъ и страстяхъ, вообще всю такъ называемую нравоучительную казуистику (не въ дурномъ снысле этого слова), что по его сочиненіямъ можно составить полный катихизись христ. нравоученія, соответствующій двумъ последнимъ частямъ натихизиса современнаго. Но понимаемаго въ этомъ смысле нравоученія-т. е. святоотеческаго общеперковнаго ученія о жизни и правтической діятельности христіанина -- авторъ книги почти не насается. Во всемъ сочинении ръчь идетъ объ ученіи св. Григорія о природь человыка въ послыдовательные моменты ен состоянія, т. е. о томъ, что изв'єстно подъ именемъ христівнской антропологія, что вообще ближайшимъ образомъ относится нъ богосдовію догматическому. въ нравственному, а въ учени св. Григорія-составляя плодъ его субъективнаго гносиса, спекулятивнаго мышленія, входить составъ его философіи, можеть быть и не противорвчащей върв церкви, какъ старается доказать авторъ, темъ не менее не входящей непосредственно въ ен сферу и въ область святоотеческа.

го ученія самого Григорія о христіанской нравственности, а, по самой большей мурь, относящейся въ области такъ называемыхъ частныхъ мевнів св. отцовъ. Легко видеть, что говорить о правоучени св. Григорія, вполив святоотеческомъ и общецерковномъ-одно, трантовать объ его антропологіи, възначительной мере сопривасающейся генетически съ античными философскими довтринами (Платона и Аристотеля-вакъ это доказываетъ и авторъ) — совсвиъ другое. Озаглавивши свое сочинение «Св. Григорій, какъ моралистъ», авторъ обязывался изложить собственно первое, и въ крайнемъ случав то и другое, если понимать антропологію св. Григорія вавъ постулять для его моради, что, по моему мевнію, едва ли правильно. Въ томъ виде, какой имеетъ сочинение г. Тихомирова, оно относится не из числу сочинений по богословію нравственному или патристикь, а принадлежить къ тому типу сочиневій о св. отцахъ цервви, въ которыхъ онк трантуются общенсторически, какъ спекулятивные христіанскіе мыслители. Кавъ «отецъ церкви», т. е. какъ Богоносный и Богомудрый выразетель вёры вселенской церкви, общецерковнаго релегіознаго сознавія, св. Григорій въ сочиненіи г. Тихомерова совствъ почти не виденъ.

Указывая на неполноту сочиненія, на то, что авторъ въ немъ не исчериаль предмета въ той мъръ, въ накой было бы желательно для цедей науки собственно богословской, я этимъ отвюдь не желаю сказать, что оно неудовлетворительно для степени магистра: какъ ученое изследованіе, оно обладаетъ весьма соледными достоинствами. Такъ авторъ ведетъ всю работу по первоисточнику, т. е. по греческому тексту твореній Григорія, что даеть ему возможность сдёлать поправки непростительныхъ искаженій мыслей св. отца, допущенных въ русскомъ переводъ его твореній; авторъ обладаеть большою эрудиціей въ области вноявычной литературы о Григорів; все наложеніе автора иміетъ стройный систематическій видъ: ученіе Григорія о природъ человъва въ раздичные моменты ея состоянія излагается въ порядка его генетического развитія, начиная съ основных психологическихъ тезисовъ св. Григорін; въ сочиненіи есть нёсколько вполев удачных самостоятельных разсужденій автора, гдв онъ отвергаеть всв известные въ литературе о Григоріи авторитеты: таково его сужденіе объ учевін Григорія относительно состоянія людей отъ смерги до всеобщаго воскресснія, котороеодни считають подложнымъ, другіе объясняють замиствованіемъ у Оригена, а авторъ считаеть подлиннымъ ученіемъ Григорія, находя въ немъ прямое логическое следствіе его собственныхъ основныхъ исихологическихъ идей, возникшихъ и развившихся вив въного бы то ни было посторонняго влінкія.

Въ виду втихъ данныхъ, я нехожу сочинене г. Димитрія Тижомирова достойнымъ степени магистра богословія».

б) Отзывъ доцента О. А. Тяхомирова о томъ же сочинения сявдующаго содержанія: «Сочиненіе г. Димитрія Тяхомирова состоить изъ введенія и шестиглавь. Вь введеніи характеризуется дичность св. Григорія Нисскаго, указывается его заслуга въисторіи святоотеческаго правоученія, состоящая въ токъ, что онъ первый сдалаль осязательную попытву поставить нравоучение на научную почву, и, наконецъ, высказывается объщание объективно изложить общій характерь и частныя стороны правственныхъ возэрвній св. отда. Такъ какъ научность правоученія св. отда полягается главнымъ образомъ въ обоснованіи онаго на психодогических данныхъ, то авторъ и начинаетъ свое изследование съ изложенія этихъ последнихъ. По его возаренію, св. отецъ въ своей психологіи соединиль двів теоріи грэческихь мыслителей Платона и Аристотеля; независимость св. отда отъ этихъ мыслителей сказалась дишь въ понаманіи «владычественнаго» (то пувномихом) души, подъ которымъ онъ объединиетъ двятельности: теоретически-мыслательную, свободно-волевую и религіозно-правственную. На основаніи этого психологическаго предположенія (гл. І) распрывается затімь ученіе о невинномь состоянін человъка (гл. II) и состояніи паденія его (гл. III). Остановившись на различени св. Григоріемъ въ актъ созданія первочеловъпа двухъ моментовъ (созданія сначала общечеловъческой сущности, а потокъ индивидуальности), авторъ говорить о благахъ, составляющихъ содержание «образа Божия»: основныхъумъ, свободной воль и нравственной потребности, ныхъ-безстрастіи, мудрости и нетявніи. При описаніи грвховнаго извращенія правственной природы человіна, авторъ основательно раскрываетъ ученіе о зав, какъ небытін и инобытім въ отношения въ добру, съ историческинъ освъщение этого последняго изъ языческой философіи и святоотеческой литерату-

ры. Лалве излагается догматическое ученіе объ искупленіи, соверmенномъ Господомъ Інсусомъ Христомъ, съ изображениемъ «ависовъ объевтивного возстановленія падшей человъчоской природы въ лиць Христа Спасителя (гл. IV). Съ объективнымъ спасеніемъ стоять въ тесной связи личное усвоеніе его. Последнее состоить въ оправдавін чрезъ св. тариства врещенія и миропомаванія съ предпествующеми имъ моментами (о чемъ авторъ говорить въ ковив IV главы) и въ вравствевномъ развити посав этого оправдавія (чему спеціально посвящена У глава). При ввображевім нравственной двятельности христіанива (въ V главъ), говорится о трехъ главныхъ фанторахъ этой двятельностивъръ, естественныхъ духовныхъ способностяхъ (уоб) и благодати Св. Духа, затвиъ-о дюбви въ Богу (по толеованіямъ на «Песнь Песней» и «Исалиы»), объ осуществления принципа богоуподобленія въ отношеніяхъ въ себъ самому в блежениъ, н о ступених постепенного нравственного развитія, поскольку эти последнія намечены св. отцемь въ толкованіяхь на евангельскія блаженства. Наковецъ, въ последней главе (VI) излагается учевіе о нравственномъ состоянія человака въ загробной жизни, причемъ наибольшее внимание обращается на учение о исеобщемъ апокатастасисъ. Изоледуя последнее учене, авторъ на основанія общихь соображеній приходить къ заключенію, что сходство св. Грвгорія съ Оригеномъ по данному пункту получидось двшь случайно, помимо всяваго непосредственнаго вліянія на него твореній Оригена. Любопытное колебаніе Григорія Ниссваго въ ученіи о всеобщемъ апокатастасисй авторомъ только вонстатируется вакъ фактъ, во не объясвяется. Вотъ въ общвиъ чертамъ содержаніе труда г. Д. Тихомирова. Задача, принятая на себя авторомъ, заслуживаетъ полевёшаго признанія. Въ опредълени вравственнаго существа исторического христіанства обращевіе въ святоотеческой дитературь составляєть несьма важный моменть, такъ нанъ consensus patrum имветь обязательную селу для вравствовныхъ истивъ. Поэтому тщательное неторическое васавдованіе правственнияго міровозарвнія одного взъ важивнивъ представителей святоотеческой литературы, вановъ быль св. Григорій Ниссвій, составляло бы дорогую монографическую работу для науки о христівискомъ праводченія.

Дъйствительно, авторъ не безъ успъха выполниль свою задачу.

Правда его сочинению не чужды изкоторые пробылы. А вменно. Въ немъ совершенно опущены взгляды св. отда на отношение христіанства из соціально-экономическому космосу и на изкоторын частныя добродітели и пороки; начего не сказано объ отношеніи правоученія св. отда из стоической оплософіи; частные спеціально-правственные пункты изслідуемаго міровозврімнія не разъяснены со стороны историческаго генезяса на патрястической почвів. Но, безспорно, данному сочиненію присущи слідующія немалыя достоинства.

Содержаніе міровозарвнія св. Григорія, за ръдкими менлючеміями, передается съ тавою объективною върностію, что даже языкъ св. отца удерживается въ выраженіяхъ автора; что уже само но себъ составляетъ немалый трудъ въ виду происходящей отъ разныхъ причинъ нелегности пониманія подлинныхъ твореній. Съ особенною точностію и тщательностію опредъляется емыслъ употребленія св. отцомъ важивайшихъ богословскихъ терминовъ: «въры» (271—273 стр.), «совъсти» (273—275 стр.), «благодати» (254—255 стр.). Приэтомъ изслъдователь вездъ пользуется лишь несомивнно подлинными произведеніями св. Григорія,—на соминтельныя творенія онъ не ссылается. Подъруками у него были, кромъ изданія Миня, и старыя изданія, канъ напримъръ, очень ръдкое изданіе Сагассіові «Gregorii Nysseni epistolae septem. Florentiae 1731».

Большое достоинство разсматриваемаго сочиненія завлючается въ удачномъ осмысленіи издагаемаго нравоученія. Авторъ мітко указываеть посредствующія звенья между различными частими грандіознаго міровоззрівнія св. Грягорін. Благодаря втому, изслідуемое міровоззрівніе захватывается въ надлежащей широтъ, и въ результать получается учитателя довольно ясное представленіе о томъ, на сколько успілль знаменитый предстоятель нисской церкви въ діліз субъективнаго усвоенія богооткровеннаго ученія.

Наконецъ, сочиненіе г. Тихомирова есть трудъ самостоятельный. Существующія изследованія объ ученіи Григорія Нисскаго (Руппа, Бёрингера, Вейсса, Гейнса, Штиглера, Мёллера, Бергадеса, Буедрона, Винценци и др.) не задаются целью излагать собственно иравственную сторону ученія св. Григорія и имеють характеръ или антропологическій, или общебогословскій, или общейсторическій; все эти изследованіи для автора спеціальнаго,

«этико-историческаго изследованія» могли служить лишь второстепенными пособіями. Посему не будеть несправедливостью сказать, что сочиненіе г. Тихомирова составляеть полезный виладь въ сокровищиму богословской науки.

На основания всего вышесказаннаго я полагаль бы, что разсмотренное сочинение г. Димитрія Тихомирова можеть быть принято на соисканіе степени магистра богословія».

Справка. Преподаватель Могилевской духовной семинаріи Тихомировъ въ минувшемъ году представиль въ Совъть академіи на сомещаніе стемени магистра богословія сочиненіе: «Св. Григорій Нисскій, какъ моралисть» (Могилевъ на Дивпръ 1886 г.). По опредъленію Совъта академіи отъ 21 апръля того же года, разсмотръніе означеннаго сочиненія было поручено коммиссіи изъ гг. наставниковъ: и. д. ординарнаго профессора Н. И. Барсова и доцента Ф. А. Тихомирова. Разсмотръвъ означенное сочиненіе и отзывы о немъ названныхъ наставниковъ, Совътъ академіи въ засъданіи своемъ 19 ноября 1887 г., постановить предложить автору исправить въ сочиненіи нъкоторыя допущенныя имъ неточности и вновь представить его на разсмотръніе Совъта академіи.

Въ минувшемъ мартъ мъсяцъ г. Тихомировъ вновь представиль въ Совътъ названное сочинение въ исправленномъ видъ. Совътъ академия 18 марта поручилъ коминссии, разсматривавшей представленное на соискание степени магистра богословия сочинение преподавателя Тихомирова: «Св. Григорий Нисский, какъ моралистъ» (Могилевъ на Диъпръ 1886), разсмотръть вто сочинение въ исправленномъ его видъ и о послъдующемъ донести Совъту академии. Согласно съ таковымъ постановлениемъ моминссией представлены были отзывы, каковые и выслушаны въ настоящемъ засъдание Совъта академии.

Журн. собр. Сов. акад. 21 апръди 1887 г., 19 ноября тогоже года и 18 марта сего 1888 года.

Преподаватель Димитрій Тихомировъ окончиль курсъ ученія въ академіи въ 1881 году и удостоєнь степени нандидата богословія съ правомъ на полученіе степени магистра безъ новыхъ устныхъ испытаній.

§§ 136, 139 и § 81 лит. а, п. 6 устава академій дее ву Соод С Опредвлили: Принять въ сведенію. Согласно съ отзывами н. д. ординарнаго просессора Н. И. Барсова и доцента О. А. Тихомпрова о представленномъ на сомскание степени магистра богословия сочинения преподавателя Тихомпрова: «Св. Григорий Нисский, какъ моралистъ», принять это сочинение на сомскание названной степени и допустить его къ защить посредствомъ моллоквизма. Осонціальными оппонентами при защить преподавателемъ Тихомпровымъ своего сочинения назначить и. д. ординарнаго просессора Н. И. Барсова и доцента О. А. Тихомпрова. Предоставить Преосвященному Антонію, Ревтору академіи, по соглащение съ оппонентами и съ магистрантомъ, назначить время для защищения сочинения въ однеъ изъ свободныхъ дней.

III. Слушали: Отвывъ вистраординарнаго просессора протојерен В. Г. Рождественскаго и преподавателя В. И. Ламанскаго о представленномъ на соисканје степени магистра богословін сочиненім преподавателя Вологодской духовной семинаріи Василія Лебедева: «Славянскій переводъ вниги Інсуса Навина по сотранившимся рукописямъ и Острожской Библіи. Изслідованіе текста и языка» слідующаго содержанія:

«Трудъ г. Лебедева Василія «Славянскій переводъ кинги Імсуса Навина по сохранившимся рукописянъ и Остроиской Библін. Изследованіе текста и языка» посвященъ важной задаче, исполненъ добросовестно, вполие заслуживаетъ напечатанія и допущенія въ сонсканію ученой степени.

Изложивъ въ введеніи важность изученія древне-славянскаго текста Библін и тёхъ перемѣнъ, коимъ онъ подвергался въ теченіе времени, указавъ на явившіеся доселѣ труды въ русской наукѣ по втому вопросу, авторъ точнѣе опредѣляетъ свою задачу и выясняетъ ходъ своихъ занятій и изысканій. Все его изслѣдованіе раздѣлено на три части. Въ первой представленъ обзоръ разсмотрѣнныхъ авторомъ славянскихъ рукописей книги І. Навина, по установленнымъ самимъ г. Лебедевымъ четыремъ редакціямъ, при каждой изъ рукописей отдѣльно указаны палеографическія, фонетическія и грамматическія ея особенности. Во второй части изслѣдуется славянскій переводъ книги І. Навина, при чемъ въ основу положенъ текстъ рукописи Троице-Сергіенской Лаврской библіотеки № 2 XIV в., какъ списокъ древнѣйшій м болѣе полный. Сличеніе славянскаго текста ведено по редакціямъ, потомъ по каждой рукописи отдѣльно, при чемъ отшѣчены частныя осо-

бенности важдой. Варіанты проводятся везді по двумъ главнымъ ватегоріямъ: варіанты количественные и начественные, первые подражділяются на пропуски и прибавіденія, вторые на изміненія намівренныя и ненамівренныя. Въ третьей части сличается текстъ Остромской Библін съ греческимъ текстомъ LXX, текстъ Остромскій съ до-остромскимъ текстомъ такъ называемой Геннадіевской Библін—посліднее для рішенія вопроса, «на сколько завистя Остромскій тексть отъ до-остромскаго и на сколько были самостоятельны остромскіе издатели». Въ приложеніи сообщены «Греко-славянская параллель словъ и Славяно-Греческая лексивальная параллель, отрывокъ текста изъ книги І. Навина (Ш, 7—8, 14—17; V, 10—15) отъ XII в. до-острожскаго текста включительно.

Въ этомъ трудъ молодой авторъ заявиль себя достойнымъ ученикомъ заслуженияго профессора покойнаго Якимова, который, по словамъ автора, далъ ему тему изследованія, всегда нетересовался его работою и сообщаль указанія и совъты. Напечатаніе этого труда послужить въ обогащенію и украшенію нашей ученой литературы. Установленіе редавцій славянских рукописей, сводъ варіантовъ, сличеніе славянскаго съ гречеснивъ текстомъ (по развымъ епискамъ)-всв эти работы исполнены авторомъ съ замъчательною тщательностью и свидътельствуютъ объ его полной подготовки и любви из учеными работами этого рода. Пожальть можно, что авторъ не по святиль хотя бы особой главы на сличеніе тенстовъ Паремейника съ рукописями его четырехъ реданцій. Нівкогорыя неловкости и пограшности, ввравшіяся у автора при онисаніи отдільныхъ славянскихъ рукописей, отивчены мною на поляжь и легко могуть быть исправлены ниъ передъ самымъ напечатаніемъ».

Справка. По определению Совета академии отъ 28 августа минувшаго года, разсмотрене представленнаго преподавателемъ Лебедевымъ на соискавие степени магистра богословия сочинения: «Славянский переводъ книги Іисуса Навина по сохранившимся рукописимъ и Острожской Библіи» поручено было экстраординарному профессору протојерею В. Г. Рождественскому и преподавателю В. И. Ламанскому съ темъ, чтобы они представили Совету академии свой отзывъ объ означенномъ сочинению възсматучномъ и цензурномъ отношенияхъ.

Г. Лебедевъ окончилъ куроъ ученія въ академіи въ іюнъ изсяцв 1885 года и удостоенъ былъ степени кандидата богословія съ правомъ полученія степени магистра безъ новаго устнаго менытанія.

Вышеназванное сочинение Лебедева получено въ Совътъ академін 14 августа 1887 года при прошеніи его отъ 5 того же августа...

Увазомъ Святьйшаго Синода отъ 27 іюля 1884 года за № 2481 Совъту С.-Петербургской духовной академіи предоставлено право печатанія на вазенный счеть магистерскихь диссертацій тъхъ академическихъ воспитанняковъ, которые представять приготовленимя ими рукописи на соисканіе степени магистра не пезме двухъ льть по окончаніи курса, съ тымъ, чтобы расходы на печатаніе сихъ диссертацій производились въ предълахъ суммы, ассигнуємой ежегодно по штату на печатаніе прогоколовъ и магистерскихъ диссертацій.

№ §§ 136, 139 и 81 лит. а, п. п. 6 и 10 устава прав. дух. академій.

Опредвици: Отзывъ профессора протојерен В. Г. Рождественскаго и преподавателя В. И. Ламанскаго о представленномъ на сонсканје степени магистра богословјя сочиненји Василін Лебедева: «Славнискій переводъ иниги Інсуса Навина по сохранившимся рукописниъ и Острожской Библін. Изслъдованіе текста и языка» принять къ свъдънію; одобрить это сочиненіе къ напечатанію, разрышивъ печатаніе онаго на счетъ суми», ассигнованныхъ на печатаніе протоколовъ и магистерскихъ диссертацій; сужденіе же о допущеніи его на магистерскій коллоквіумъ миёть въ послъдствіи времени по напечатаніи сочиненія.

IV. Слушали: Отзывъ неправляющаго должность орденармаго просессора Н. И. Барсова о представленномъ на сомскание степени магистра богословия сочинении священника Іоанна Панова, подъ заглавиемъ: «Боссюзтъ и его проповъди (Историкопритическое изслъдование)» СПБ. 1888, слъдующаго содержания: «Проповъдническая дъятельность великихъ ораторовъ натолической церкви XVII и XVIII въковъ вообще, и въ частности проповъдничество Боссюзта, у насъ въ послъдкее время совершелно несправедливо заботы, и въ классахъ и въ проповъднической правтикъ, не смотря на то вниманіе, вакое опазали этимъ проповъдникамъ съ одной стороны Св. Синодъ, заимствовавшій изъ
ихъ произведеній значительную долю въ свое «собраніе поученій
на дни воскресные и праздничные», изданное въ первый разъ
въ царствованіе Екатерины ІІ, а съ другой общество и литература (разумъю рядъ переводовъ изъ этихъ проповъдниковъ,
изданныхъ въ 1815—1830 годахъ). По единогласному отзыву
всъхъ теоретиковъ и историковъ проповъди, произведенія этихъ
проповъдниковъ представляють завершеніе всего предшествовавшаго развитія проповъдническаго ученія съ высшими достоинствами художественно-ораторской формы.

Сочиненіе о. Панова составляеть первое и досель единственное въ русской литературь изсладованіе, относящееся въ этому отдалу исторіи проповъдничества (если не считать «кратких» очерковъ жизни и дънтельности» Боссковта и Массильона, существующихъ въ видъ журнальныхъ статей).

Сочинение о. Панова-не только спеціальное, но, можно сказать, спеціальнайшее изсладованіе о Боссювта. Въ общирномъ томъ въ 436 страницъ, изъ которыхъ болъе половины напечатаны мелкимъ пірифтомъ (плотнымъ корпусомъ) авторъ наследуетъ проповъдническую дънтельность знаменитаго оратора лишь за первые два періода этой двятельности (въ Наварръ и Мецъ), обнимающие въ совокупности время съ 1643 по 1658 годъ, вовсе не насаясь такимъ образомъ времени наиболье плодотворной проповъднической дънтельности Боссювта, талантъ котораго обнаружился вполив уже после того, какъ ему было болве сорока дътъ. Область, избранная авторомъ для изследованія, до последняго времени не обращала на себя значительнаго вниманія н оставалась малоинсивдованною. Лишь съ 1855 года начинается во французской литература рядъ тщательных вритико-библюграонческих изысканій, между прочинь, и о двухь указанныхъ періодыхъ двятельности Босскота, и вомментированныхъ изданій его проповідей, каковы труды Vaillant, Réaume, Floquet, Le-Dieu, Saucié, Lachat, Gandar, Gazier u ap.

Заинтересовавшись этимъ изобиліемъ новъйшей литературы о Боссковтв, по моему указанію, еще въ бытность свою студентомъ, о. Павовъ занялся ен изученіемъ, и, продолжан непрерывно свою

работу съ того времени, представляетъ теперь часть своего труда, въ которомъ поставиль для себя вадачей суммировать результаты работь исчисленных выше авторовь. Представленный томъ его составляеть изучение двухъ первыхъ періодовъ дъятельности Босстовта. -- спеціальное до такой степени, что подобнаго, скольво мев известно, нетъ и въ французской дитературе. Та тщательность и, можно свазать, пропотливость, съ какою авторъ отивчаеть всв даже мельчаёшія детали изъ всторіи пропов'ядей Боссмота, аблаеть чтеніе его сочиненія несколько утомительнымъ, дотя нужно сознаться, что безъ въхъ этихъ подробностей сочиненіе не иміло бы того спеціальнійшаго характера, который сообщаеть вполев научный интересь его добросовистной работы. Въ вонечномъ результать отъ сочинения о. Панова получается впечативніе насколько неожиданное, котя и справеданное. Руссвій читатель, знакомый съ Боссковтомъ по его классическимъ произведеніямь, произведеніямь поздивищей эпохи его пропов'янической двительности, привывшій считать «ведиваго» Боссювта всегда равнымъ себъ, разочаровывается при знакомствъ съ этеми чернявами его, могшими явиться въ печати дишь благодаря твиъ операціямъ, которымъ подвергии эти черняви ихъ издатели. въ особенности кардиналъ Маигу, -- операціямъ извъстнымъ подъ весьма властичнымъ именемъ «редавијовной корректуры». По обильнымъ даннымъ, содержащимся въ сочинения о. Панова, можно видъть глубину и силу мысли Боссковта и богатство его идей и въ это время; но Боссковта-великаго оратора. ваниъ онъ сталь известень въ поздебйшее время, въ проповедяхъ первыхъ двухъ періодовъ Наваррскаго и Мецскаго, нетъ и следа. Поинтно после этого, почену изъ произведеній Босоюнта, считающихся (Лютцъ в др.) влассическими, къ этому времени относится всего лишь одинь панегирикь св. Вистору, который въ числе другихь разсматривается и о. Пановымъ.

Изученію пропов'яднической д'явтельности Боссювта авторъ предпосылаетъ весьма обстоятельный (стр. 1—90) этюдъ о состояніи пропов'яди во Франціи въ эпоху, предшествующую Боссювту, руководясь нов'яшимъ и лучшимъ сочиненіемъ по этому предмету—Жакине, изъ котораго извлекаетъ наибол'яе характеристическія черты, для того, чтобы, сопоставивъ начальный періодъ пропов'яднической д'явтельности Боссювта съ предшество-

вавшимъ ему состояніемъ проповъдь, отмътить, что привнесъ Боссюзть новаго въ проповъдь при самомъ началъ своей проповъднической дъятельности, и подъ какими вліяніями развивадся его талантъ съ самого начала. Новаторство Боссюэта, обусловливаемое его начальнымъ губоно-религіознымъ развитіемъ и его врожденнымъ ораторскимъ талантомъ, выступаетъ ярко при сопоставленіи этой части сочиненія съ послъдующими.

Затить изучение проповидничества самого Боссковта начинается общей историей составления и издания его проповидей.

Здёсь авторъ определяеть количество проповедей, изданных саминь Боссюэтомъ, судить объ относительномъ достоинстве трудовъ по установленію текста проповедей Боссюэта—Дефори, издателей 1772, 1778, 1808 и 1815 годовъ, Вальяна, Леша, Гандара и Газье. Эта часть сочиненія, не смотря на неизбежную зависимость отъ французскихъ источниковъ, которы е авторъ сопоставляеть и проверяеть одни другими, отличается большею самостоятельностью и обнаруживаеть самое тщательное изученіе названныхъ авторовъ.

Далве следуетъ изучение проповедничества Боссювта въ Наварръ (1643-1651). Опредъливъ общее количество проповъдей за это время, авторъ дълаетъ подробный анализъ, съ переводомъ на русскій языкъ, болве замвчательныхъ мвстъ лучшихъ, имъющихъ историческое значеніе, проповъдей: анализъ состоитъ, между прочимъ, въ указаніи способа внашняго построенія проповеди, въ суждении о карактере и степени достоянства въ ней библейской аргументаціи (которую авторъ одобристь), о цитатахъ изъ светскихъ писателей, въ которыхъ (цитатахъ) видетъ остатокъ дурной проповъднической манеры предшествующаго Боссюзту періода, о цитатахъ изъ святоотеческихъ твореній; о характеръ панегирина въ этомъ періодъ. Онанчиваетъ авторъ эту часть сочиненія общимъ сужденіемъ о внутреннемъ характерв проповъди Боссювта за этотъ періодъ (отивчая, вакъ особое достониство ея, проблески теплоты душевной и патетизма), и объ отношения этихъ проповъдей въ проповъднической манеръ проповъдниковъ предшествовавшихъ, а равно и къ характеру проповъдничества самого Боссювта въ последующіе періоды.

Проповъдническая дъятельность Боссювта въ Мецъ была болъе обильна. Изучая ее, авторъ, сдълавъ взглядъ на состояние франц.

общества того времени и опредълнива общій итога пропов'ядей этого періода, съ особенною подробностію останавлявается на выразившихся въ проповъдяхъ Босскога за это время отношенінхъ его въ общественнымъ бъдствіннь страны, — изображаетъ его заботы о бъдныхъ и разсматриваетъ проповъди о благотворительности; говорить объ участім его нь судьба бадныхь датей (проповъди на Богоявленіе и на Срътеніе), о его борьбъ съ іудействомъ и протестантствомъ (подробный анализъ относящихся къ этимъ предметамъ проповъдей), о проповъдяхъ, посвященныхъ миссіонерству и сказанныхъ при постриженіяхъ въ монашество. И здёсь, какъ при изученім проповёдей Наваррскаго періода, авторъ разсуждаеть объ отношенія Боссюрта въ его проповъдякъ въ Св. Писанію, въ твореніямъ св. отцовъ, къ классическить и вообще мірскить писателянь, говорить о вліянім на него Паскаля, характеризуеть проповъдническій вкусь Боссковта, и его стиль, насколько онъ выработался въ этому времени, подъ разными, старыми и новыми вліяніями, о его стремленін къ пуризму въ ръчи: о характеръ его панегириковъ этого періода и надгробныхъ рачей. И въ этой части, какъ въ предъидущей, авторъ дъластъ общирныя выдержви изъ проповъдей, всегда представляющія нічто цілов, содержащія въ себі большею частію действительно дучшія места изъ проповедей. Эти выдержки (впервые являющіеся на русскомъ языкі) сообщають сужкеніямъ автора нужную доказательность и сами по себъ составляють цвиный виладь въ русскую литературу.

Сочинене о. Панова настолько значительно по объему, предметъ и литература его такъ общирны, что, естественно, въ немъ немало и недостатковъ, при несомивнныхъ его достоинствахъ. Къ числу недостатковъ относятся: отрывочность и разбросанность по разнымъ мъстамъ книги однородныхъ критическихъ замъчаній о проповъдяхъ, виъсто одного компактнаго сужденія о нихъ въ отдёльной главъ; неточности въ переводъ; нъкоторыя неправильности въ слововыраженіи, неръдкія lapsus linguae. Отъ перевода проповъдей можно требовать большей художественности и изящества ръчи. Вообще же не признать почтенный трудъ о. Панова цъннымъ вкладомъ въ гомилетическую литературу и заслуживающимъ искомой имъ степени магистра богословія—было-бы несправедливостію». Справна. По опредълению Совъта авадемии отъ 12 оевраля сего года, разсмотръніе представленнаго кандидатомъ богословія священнямомъ Іоанномъ Пановымъ на совсканіе степени магистра богословія сочиненія: «Боссювть и его проповъди» поручено было исправляющему должность ординарнаго профессора Н. И. Барсову съ тъмъ, чтобы онъ въ теченіе четырехмъсячваго срока представиль Совъту авадеміи свой отзывъ объ ученыхъ достониствахъ означенняго сочиненія.

Священнить Іоаннъ Пановъ окончиль курсъ ученія въ академіш въ 1876 году и удостоень степени кандидата богословія съ правомъ на полученіе степени магистра безъ новыхъ устимхъ испытаній.

§§ 136, 139 и 81 лит. а, п. 6 устава прав. дух. академій.

О предвлили: Принять въ свъдвию. Согдаемо съ отзывомъ и. д. ординарнаго просессора Н. И. Барсова о представленномъ на соисвание степени магистра богословия сочиненим священника Панова: «Боссювтъ и его проповъди», принять это сочинение на соисвание названной степени и допустить его из защитъ посредствомъ коллонвіума. Осонціальными оппонентами при защитъ священникомъ Пановымъ своего сочинения назначить и. д. ординарнаго просессора Н. И. Барсова и экстраординарнаго просессора А. И. Пономарева. Предоставить Преосвященному Антонію, Ректору анадеміи, по соглащения съ оппонентами и съ магистрантомъ, назначить время для защищения сочинения въ одинъ изъ свободныхъ дней.

V. Слушали: Прошеніе дъйствительнаго студента С.-Петербургской духовной академіи Александра Смирягина, на ими Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академіи, отъ 6 сего апръля слъдующаго содержанія: «Представляя при семъ сочиненіе, подъ заглавіємъ: «Религіозно-емлососскій возарънія графа Льва Толстаго и ихъ вритическій разборъ», поворивіше прощу Ваше Преосвященство ходатайствовать предъ Совътомъ академіи о принятія этого сочиненія на соиснаніе степени кандидата богословія и о допущеніи меня къ зазаменамъ: по пастырскому богословію и исторіи русской церкви, которыхъ я не сдаль въ свое время по бользии».

Справка. Александръ Смирягинъ окончилъ курсъ ученія въ академіи съ званіемъ дъйствительнаго студента въ минув-

шемъ 1887 году. При овончаніи нурса ученія, сочиненія на стенень вандидата овъ не представиль; при чемъ на IV курсѣ, онъ, но болѣзни, засвидѣтельствованной академическимъ врачемъ, не держалъ годичныхъ испытаній по двумъ предметамъ: пастырскому богословію и исторіи русской церкви.

Опредвлили: Дозволить дъйствительному студенту Смирягину сдать въ семъ учебномъ году, вийстй съ студентами академін, дополнительное испытаніе по тъмъ предметамъ, по коммъ онъ не держалъ экзамена на 4 курсй академія, а именно: по пастырскому богословію и исторіи русской церкви; представленное же имъ на степень кандидата сочиненіе препроводить къ доценту соборному іеромонаху Антонію съ тъмъ, чтобы онъ представилъ Совъту свой отзывъ объ означенномъ сочиненіи.

VI. Слушали: Представленную Преосвященнымъ Антоніемъ, Епископомъ Выборгскимъ, Ректоромъ академін, въдомость о числѣ пропущенныхъ гг. наставнявами лекцій въ апрыль мъскцъ 1888 года.

Опредвими: Въдомость напечатать съ журналами Совъта.

VII. Слушали: а) Представление библютеваря академия А. Родосскаго отъ 14 сего апръля за № 9 слъдующаго содержания: «По заявлению просессора В. В. Болотова для академической библютеви необходимо нужно приобръсть слъдующия, неимъющияся въ библютевъ, издания: 1) Duchesne, Abbé, L.—Le liber pontificalis—Texte, introduction et commentaire. Fascicule I—II. Paris. Thorin 1884—5. 2) Duchesne, Abbé, L.—Étude sur le Liber Pontificalis, Paris. Thorin 1877. 3) Revue des questions historiques, 1879 Livraison IV.

По справнамъ, мною наведеннымъ, оказывается, что означенныя изданія удобиве и возможиве пріобрветь чрезъ оранцузскаго книгопродавца Меллье, который согласенъ доставить означенныя изданія по нимесятдующей цвив: внигу подъ № 1-мъ за два оасцикула 41 оравкъ, книгу подъ № 2-мъ—за 10 оранковъ и книгу подъ № 3-мъ за полное годичное изданіе 24 марки, а за одну 4-ю книжку 6 оранковъ, если таковая окажется въ отдъльной продажъ.

Франкъ по курсу-50 коп.

О чемъ имъю честь представить на благоусмотрвніе Совъта академіи». 6) Представление его же отъ 14 сего впръля за № 11 слъдующаго содержания: «По ваявлению профессора М. И. Каринскаго крайне нужно пріобръсть слъдующія книги: 1) Locke—The Works, edited 1812. Vol. 1—X—20 р. и 2) Hobbes—The english Works edited by Molesworth. Vol. 1—XI—20 р.

Представлян сіе на благоусмотраніе Совата академін, честь нивю присововущить, что означенных внягь въ академической библіотель нать».

Справка. § 81 лит. а. п. 9 устава прав. дух. академій.

О предвими и: Разръшить библютеварю выписать исчисленныя въ его представленияхъ вниги съ тъпъ, чтобы объ уплатъ за нихъ представлено было имъ Правлению академии.

VIII. Прошеніе студента IV курса Павда Добронравина, на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгокаго, Ректора академін, отъ 13 сего апръля слъдующаго содержанія: «Честь имъю покоривание просить Ваше Преосвященство сдълать распоряженіе о выпискъ изъ библіотеки Черниговской духовной семинаріи необходимыхъ для моего кандидатскаго сочинзнія рукописей. При семъ прошеніи придагаю перечень и нумера необходимыхъ рукописей, надобность коихъ для меня засвидътельствована профессоромъ И. Ө. Нильскимъ».

Въ приложенномъ въ прошенію студента Добронравива перечнъ значатся слъдующія рукописи: 1) № 47 «О почтеніи честнаго и животворящаго Креста Христова въ разновидоображаемыхъ образъхъ крестныхъ». Рв. въ 8 д. лист. на 54 лист.;
2) № 144. Разныя посланія письменныя—раскольничій сборникъ. Рв. въ 4 д. на 249 лист. и 3) № 149. «Никодимовы сочиненія». Рк. въ 4 д. на 104 лист.

Необходимость означенных рукописей для студента Добронравина удостовърена заслуженнымъ ординарнымъ профессоромъ И. Ө. Нильскимъ на самомъ перечив рукописей.

Опредвинии: Просить Правленіе Черниговской духовной семинаріи о высылив въ Советь академіи просимых студентомъ Добронравинымъ рукописей, принадлежащихъ Черниговской семинаріи.

IX. Слушали: Прошеніе студента III курса академін Александра Халанскаго на имя Преосвященнаго Антонія, петенова С Выборгскаго, Ректора академін, отъ 30 марта сего года следующаго содержанія: «Состояніе моего вдоровья, какъ видно йвъ прилагаемаго при семъ медицинскаго свидътельства, не позволяетъ миъ приступать въ предстоящимъ переходнымъ экзаменамъ съ Ш курса на IV; посему честь имъю покоривите просить Ваше Преосвященство сдълать зависящія отъ Васъ распоряженія объ оставденія меня въ томъ же, третьемъ, курсь на второй годъ».

Справка. Студентъ Халанскій принять въ число студентовъ академіи 31 августа 1885 года, при чемъ тогда же ему было предоставлено казенное содержаніе.

30 сентября минувшаго 1887 года онъ былъ уволенъ Преосвященнымъ Антоніемъ, Ректоромъ академіи, по бользии, засвидътельствованной академическимъ врачемъ, въ отпускъ на родину впредь до выздоровленія; въ означенномъ отпускъ онъ пребываетъ и въ настонщее времи.

§ 134 устава прав. дух. академій.

О предълнин: Оставить студента Халанскаго, въ виду болъзненнаго состоянія его здоровья и согласно его прошенію, на третьемъ нурсъ на второй годъ съ правомъ пользованія предоставленной ему казеннокоштной стипендіей.

На представленіи съ журналами №№ 2—9 послѣдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Апрѣля 20. Къ исполненію».

### ЖУРНАЛЫ

### собранія Совіта академін

19 мая 1888 года.

Подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгенаго, Ректора академіи, присутствовали: испр. должность инспектора академіи и всъ ординарные и экстраординарные профессоры, кромъ профессоровъ: М. О. Кояловича, А. Л. Катанскаго, Т. В. Барсова, Н. А. Скабалановича и священника С. А. Соллертинскаго, не бывшихъ по болъзни.

І. Слушали: а) Сданный Его Высокопреосвященствомъ указъ Святвинаго Синода отъ 7 мая сего года за № 1874 слъдующаго содержанія: «По указу Его Императорскаго Величества, Святвиній Правительствующій Синодъ слушали

предложенный Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ отъ 1-го апръля сего года за № 290 журналъ Учебнаго Комитета, № 125. съ ваключениемъ Комитета о представленныхъ на объявленный 1 мая 1886 г. третій конкурсь для соисканія премій покойнаго Преосвященнаго Митрополита Московскаго Макарія (Булгакова) сочиненияхъ по предметамъ богословскихъ наукъ и вообще духовнаго образованія. Приказали: Разскотрівь отзывы реценвентовъ о сочиненіяхъ по предметамъ богословскихъ наукъ и вообще духовнаго образованія, представленныхъ на третій конкурсъ для соисканія премій покойнаго Преосвищеннаго Митрополита Московскаго Макарія, Святвитій Синодъ опредвияєть: 1) согласно завлюченію Учебнаго Комитета, назначить полныя премін Преосвященнаго Митрополита Макарія по тысяча пятисотъ руб. каждая, за сочиненія: профессора Кіевской духовной академін И. Малышевскаго-Святые Кирилъ и Месодій-первоучители славянскіе (Кіевъ 1886 г.), П. Гильтенбрандта—Справочный и объяснительный словарь въ Новому Завёту (въ 6-ти внигахъ Петроградъ 1882-1885 г.) и неполнын премін по тысячь руб. каждая, за сочиненія: профессора Московской духовной академіи Мансветова (нынъ умершаго)-- Первовный Уставъ (Тишкъ), его образование и судьба въ греческой и русской церкви, протојерен Успенской, что на Сънной въ С.-Петербургъ, церкви К. Никольскаго-О службахъ русской церкви, бывшихъ въ прежнихъ печатныхъ богослужебныхъ книгахъ (С.-Петербургъ 1885 г.) и іеромонаха Троицко-Сергіевской Лавры Никона-Житіе преподобнаго и богоноснаго отца нашего Сергін, игумена Радонежскаго и всея Россін Чудотворца (Москва 1885 г.) и 2) отвывы о сочиненіяхъ, удостоенныхъ премій напечатать въ журналь «Христіанское Чтеніе», для чего и препроводить сін отзывы въ Вашену Преосвященству, при указъ, для зависящихъ со стороны Совъта С.-Петербургской духовной академіи распоряженій».

На семъ указъ Святъйшаго Синода послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Мая 8. Въ Совътъ академіи въ исполненію».

При указъ придожено пять отзывовъ о названныхъ въ ономъ

6) Отношеніе Г. Управляющаго Канцеляріею Святайшаго Синода отъ 10 мая сего года за № 1886 на имя Преосвященнаго

Антонія, Еписиона Выборговаго, Ректора академін, слідующаго содержанія: «Въ доподненіе въ увазу Святьйшаго Синода отъ 4 сего ная за № 1874, вићю честь препроводить при семъ въ Вашему Преосвященству отвывы Учебнаго Комитета о сочиненіяхъ: а) инспектора Рижской духовной семинаріи Ивана Вознесенскаго-«О церковномъ пъніи православной греко-россійской церкви. Большой знаменный распъвъ. Кіевъ 1887 г. и б) преподавателя Кієвской духовной семинарін протоіерея Матеея Поторжинскаго-«Русская гомидетическая христоматія съ враткими біографіями русских пастырей-проповёдниковь и характеристиками ихъ проповъдничества (XVII--XIX вв.). Кіевъ 1887 г.», удостоенныхъ синодальнымъ опредъленіемъ 5—24 февраля сего года № 294 премін (первое-полной въ 1,000 руб. и второе-половинной въ 500 руб.) повойнаго Преосвященнаго Митрополита Московскаго Макарія, присуждаемой за лучшіе учебники и учебныя пособія по предметамъ семинарского и училещного образованія, покорнъйше прося сдълать зависящее распоряжение о напечатании этихъ отзывовъ въ издаваемомъ при С.-Петербургской духовной академін журналь «Христіанское Чтеніе».

Справка. Означенные въ указъ Святъйшаго Синода и въ отношения г. Управляющаго Канцеляріею Святъйшаго Синода отзывы о сочиненіяхъ, удостоенныхъ премій Высокопреосвященнаго Митрополита Макарія, препровождены по распоряженію Преосвященнаго Антонія, Ректора академіи, въ редакцію «Христіанскаго Чтенія», для напечатанія, при отношеніяхъ канцеляріи академіи отъ 13 сего мая за № 613 и 16 того же мая за № 621.

Опредваная: Принять къ свъденію.

П. Слушали: Сданное Его Высовопреосвященствомъ отношеніе въ Нему Г. Товаряща Оберъ-Провурора Святъйшаго Синода отъ 23 апръля сего года за № 5411 слъдующаго содержанія: «Имъю честь препроводить при семъ въ Вашему Высовопреосвященству, для зависящихъ съ Вашей стороны распоряженій, выписву изъ утвержденнаго Святъйшимъ Синодомъ отъ 24 марта— 7 апръля 1888 года за № 655 завлюченія Хозяйственнаго Управленія о вомандированія эвстраординарнаго профессора С.-Петербургской духовной авадеміи Ниволая Повровскаго съ ученою прави за границу съ 15 іюня 1888 г. по 12 епянваря 1889 года, съ сохраненіемъ получаемаго имъ по занимаемой должности содержанія и съ выдачею ему въ путевое пособіе 1,500 р. наъ духовно-учебнаго вапитала».

Въ означенной въ семъ отношения выпискъ изложено слъдующее: «Всявдствіе представленнаго Высокопреосвященнымъ Исидоромъ, Митрополитомъ С.-Петербургскимъ, ходатайства Совъта С.-Петербургской духовной академіи о разръщеніи командировать экстраординарнаго профессора сей академіи Николая Повровскаго съ ученою пълію за границу съ 15 іюня сего года по 1 января 1889 г., съ сохраненіемъ получаемаго имъ по занимаемой должности содержанія и съ назначеніемъ ему въ пособіе 1,500 р. изъ духовно-учебного капитала, Хозийственное Управденіе, принимая во вниманіе, что Совёть С.-Петербургской духовной академіи признаеть предположенія экстраординарнаго прооссора по васедръ церковной археодогія и литургики Николая Повровскаго о повадкв его за границу съ научною цвлію для обозрвнія церковныхъ памятниковъ Аеона и Греціи и древнихъ памятниковъ византійской богослужебной письменности, а также для ознавовленія съ строемъ и характеромъ греческаго и аеонсваго цервовнаго пънія заслуживающимъ уваженія в не находитъ со стороны правильнаго хода учебныхъ занятій въ академін въ будущемъ учебномъ году препятствія въ вомандированію его за границу въ первой половинъ 185°/, учебнаго года,-полагало возможнымъ разръшить Совъту С.-Петербургской духовной академін командировать профессора Повровскаго за границу съ 15-го іюня 1888 г. по 1-е января 1889 г., съ сохраненіемъ получаемаго по занимаемой имъ должности содержанія и съ назначеніемъ ему въ пособіе на путевыя издержки и содержаніе за границею тысячи пятисотъ руб. изъ духовно-учебнаго капитала.

Каковое заключение Хозяйственнаго Управления утверждено опредълениемъ Св. Синода, отъ 24 марта—7 апръля 1888 г. за № 655».

На изложенномъ отношения Г. Товарища Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода последовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Апрёля 28. Въ Советъ академін».

Справва. Назначенные просессору Покровскому въ пособіе на путевыя вздержки 1,500 руб. получены Правленіемъ академіи изъ Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодъ при отношенія онаго отъ 29 минувшаго апръля за № 5486 и, по опредъленію

Правденія отъ 3 сего мая № 3, внесены въ академическое казнохранилище.

Вышеналоженная выписка изъ утвержденнаго Святышинъ Синодомъ заключенія Хозяйственнаго Управленія профессору Н. В. Покровскому сообщена.

Опредълили: Принять въ сведению.

ПІ. Слушали: Отношеніе Канцелярів Оберъ-Провурора Святьйшаго Синода отъ 28 минувшаго апрыля за № 2016 слыдующаго содержанія: «По утвержденному Г. Синодальнымъ Оберъ-Провуроромъ 16 текущаго апрыля докладу Учебнаго Комитета при Святьйшемъ Синодъ, опредъленъ на духовно-учебную службу нандидатъ С.-Петербургской духовной академіи Димитрій Кьяндскій учителемъ въ Кирилловское духовное училище по армеметикъ и географів.

Канцелярія Оберъ-Прокурора Святьйшаго Синода долгомъ поставляєть сообщить о семъ Совъту академіи для зависящаго распоряженія, присовокупляя, что объ ассигнованіи слідующихъ упоминутому лицу, по положенію, денегь ныві же сообщено Ховийственному Управленію при Святьйшемъ Синоді».

Справка. Означенное отношеніе сообщено Правленію ака-

Опредълили: Принять къ свъдънію.

IV. Слушали: Отношеніе Г. Оберъ-Прокурора Святьйшаго Синода, отъ 22 апріля сего года за № 1953, на ими Преосвященнаго Антонія, Ректора академін, въ коемъ изъяснено, что Преосвященный Антоній ко дию Св. Пасхи В се и ило стивій пе пожалованъ орденомъ св. Владиміра 3-й степени.

Опредълили: Принять къ свъдънію. О Всемилостивъйшемъ пожалованіи Преосвященнаго Антонія, Ректора академіи, орденомъ св. Владиміра 3-й степени внести въ формулярный о службъ его списокъ.

V. Слушали: Донесеніе коминссім профессоровъ И. Е. Тронцкаго, О. Г. Елеонскаго и протоіерея П. О. Николаєвскаго слідующаго содержанія: «Во исполненіе опреділенія Совіта отъ 25 мая 1885 г., коминссія входила въ сужденіе касательно правиль назначенія процентовъ съ юбилейнаго капитала и премій Высокопреосвященнаго Матрополита Іосифа и протопресвитера І. Л. Янышева за лучшія сочиненія студентамъ академім и, вы-

работавъ, по указанію опыта, проекть указанныхъ правиль, имъетъ честь представить при семъ на усмотръніе Совъта академін».

Справка. По опредълению Совъта академии отъ 25 мая 1885 г., поручено коминссии изъ профессоровъ академии: И. Е. Тронцкаго, О. Г. Елеонскаго и протойерея П. О. Николаевскаго войти въ суждение насательно назначения процентовъ съ юбилейнаго капитала и премий Высокопреосвищеннаго Митрополита Іоскоа и протопресвитера І. Л. Янышева за дучшия сочинения студентамъ академии.

Опред злили: Составленный коммессіей проекть правиль о присужденім денежных наградь и почетных отзывовь за студенческія сочиненія представить на Архипастырское утвержденіе Его Высовопреосвященства.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Мая 28. Утверждается».

Правида о присуждении денежныхъ наградъ и почетныхъ отвывовъ за курсовыя студенческія сочиненія, составленныя Совътомъ Академіи и утвержденныя Высокопреосвищеннымъ Исидоромъ, Митрополитомъ Новгородскимъ и С.-Петербургскимъ.

- § 1. На соисканіе денежныхъ наградъ и почетныхъ отвывовъ допускаются только курсовыя сочиненія.
- \$ 2. Они должны быть вполив окончены и представлены своевременно.
- § 3. Предварительное присуждение из денежной наградъ, или почетному отзыву производится гг. наставнивами академіи, каждымъ по своей спеціальности, посредствомъ письменныхъ отзывовъ, которые должны быть представлены въ Совътъ не позже октября.
- § 4. Опончательное присуждение принадлежить Совъту, который, по выслушание отзывовъ подлежащить наставнивовъ,
  сочниения, рекомендуемыя къ почетному отзыву, удостоиваетъ
  таковаго на основание этихъ отзывовъ, рекомендуемыя же къ
  денежной наградъ передаетъ для окончательной оцънки и установления размъровъ награды въ коммиссию, составленную изъ
  всъхъ наставниковъ, давшихъ такія рекомендаціи, подъ предсъдательствомъ старшаго изъ нихъ по службъ.
  - § 5. Окончательная оцінка переданных въ коминссію сочи-

неній и установленіе разміровъ денежной награды за каждое изъ нихъ производятся въ собранія коминссін по взаимному соглашенію всёхъ ся членовъ, въ случай же разногласія по большинству голосовъ на общемъ основаніи. При этомъ принимается во вниманіе и місто, занимаемоє конкуррентомъ въ разрядномъ спискі, но оно не должно имість рішающаго значенія.

- \$ 6. Сочиненія, представленныя на сонсваніе спеціальныхъ премій, оцівниваются подлежащими наставнявами на основанім особыхъ, на сей конецъ установленныхъ, правиль, но для окончательной оцінки передаются Совітомъ въ туже коминссію, которая присуждаетъ, или отклоннетъ ихъ по соображенію ихъ достоинствомъ сочиненій, присуждаемыхъ въ выстей наградів, подходящей по своимъ размітрамъ въ размітрамъ спеціальной премін.
- § 7. Завлюченія воммиссім вносятся на окончательное разсмотрівніе и утвержденіе Совіта не повже предпослідняго его засіданія предъ днемъ годичнаго акта.

VI. Совътъ академін входиль въ разсмотръніе представленныхъ коммиссіей неъ гг. наставниковъ правиль о прісив въ студенты академін, пересмотрънныхъ ею согласно постановленію Совъта академін отъ 19 мая 1887 года.

Справка. Опредъленіемъ Совъта академіи отъ 19 мая 1887 г. поручено было коммиссія изъ гг. наставниковъ заслуженныхъ ординарныхъ профессоровъ М. О. Конловича и И. О. Нильскаго и экстраординарнаго профессора В. В. Болотова пересмотръть правила о пріємъ въ студенты академіи и правила о времени и порядкъ промаводства испытамій при переходъ студентовъ изъ курса въ курсъ и при окончаніи академическаго курса, приноровительно къ уставу академіи 1884 г., привести эти правила въ соотвътствіе между собою и вновь пересмотрънным правила представить Совъту академіи.

Въ собраніи Совъта академіи 14 минувшаго апріля коминссія представила пересмотрінныя ею правила о пріємі въ студенты академія и правила о времени и порядкі производства испытаній при переході студентовъ изъ курса въ курсь и при окончаніи академическаго курса. Посліднія правила были разсмотріны Совътомъ и приняты имъ въ указанное собраніе Совъта, а разсиотръніе первыхъ отложено до настоящаго собранія Совъта.

Журналь собранія Совъта академін 14 апраля 1888 г.

§§ 108—113 и 81 инт. б, п. 8 устава прав. дух. академій.

Указы Св. Синода отъ 8 марта 1873 г. за № 10, отъ 28 мая 1872 г. за № 1022, отъ 19 мая 1871 г. за № 32, отъ 26 ноября 1876 г. за № 3978 и 20 апръиз 1881 г. за № 1835.

И п. дисципл. правиль Высочай m е утвержденных в іюля 1869 г.

О пред така: Представленныя коммессіей правила о пріємъ въ студенты С.-Петербургской духовной академія представить на Архипастырское утвержденіе Его Высокопреосвищенства.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высонопреосвященства: «1888. Мая 23. Утверждается».

Правила о пріємъ въ студенты С.-Петербургской духовной акаденіи, составленныя Совътомъ акаденіи и утвержденныя Высокопреосвященнымъ Исидоромъ, Митрополитомъ Новгородскимъ и С.-Петербургскимъ.

§ 1. Въ студенты авадеміи принимаются лица всёхъ сословій, правосланняго исповёданія, окончившія вполнё удовлетворительно курсъ наукъ семинарім съ званіємъ студента или классической гимпазін съ аттестатомъ эрёлости (§§ 5 и 111 уст. акад.).

*Примъчаніе.* Женатыя лица въ число студентовъ авадеміи не принимаются.

- § 2. Желающіе поступить въ студенты академіи подаютъ прошемія на имя Ревтора академіи до начала учебнаго года, т. е. до 15 августа.
- \$ 8. При прошеніи представляются: а) воспитавниками, поступающими въ академію не по назначенію семинарскаго начальства, а по собственному своему желанію, установленныя, по закону, метрическія свидътельства; дяца же, назначаемыя въ академію, по распоряжемію семинарскаго начальства, могуть представлять или метрическія о рожденіи и прещеніи ихъ свидътельства, или, виъсто ихъ, надлежаще удостовъренныя консисторіями выписки изъ метрическихъ книгъ; б) медицинское свидътельство о привитіи осны и о состояніи здоровья; в) документы о состояніи, къ которому проситель принадлежитъ по своему происхожденію, а дицами податнаго состоянія, промъ того, увольнитель-

ное отъ общества свидътельство на законномъ основанів; г) оконченими курсъ въ среднемъ учебномъ заведенім за годъ и болъе лътъ до поступленія въ академію одобрительныя свидътельства объ ихъ поведеніи отъ иъстнаго подлежащаго начальства; липами же, подлежащими въ настоящемъ году воннекой повимности,—свидътельства о припискъ въ призывному участку и о явтъ въ исполненію воинской повинности; д) семинарскій или гимназическій аттестать о вполит удовлетворительномъ окончаніи полнаго курса наукъ въ семинаріи или классической гимназіи; лицами же, получившими домашнее образованіе,—свидътельства о выдержаніи ими удовлетворительнаго вкзамена по предметамъ семинарскаго или классическо-гимназическаго курса.

- § 4. Студенты принимаются одинъ разъ въ годъ, предъ началомъ академическаго года и только въ первый курсъ академін (§ 108 уст.).
- § 5. Прежде повърочнаго испытанія поступающіє оснатриваются академическимъ врачемъ, который письменно доноситъ Совъту, кто изъ осмотрънныхъ имъ по состоянію своего здоровья не можетъ быть принятъ въ академію.
- § 6. Желающіе поступить въ студенты академін, прежде принятія, подвергаются повърочному испытанію изъ предметовъ семинарскаго курса, наждый разъ по назначенію Совъта академін (§ 111 уст.).

Примъчаніе. Достоинство устныхъ отвътовъ и сочинскій обозначается баллами 1, 2, 3, 4 и 5.

- \$ 7. Пріемныя испытанія производятся коминссіями по назначенію Совъта.
- § 8. Выдержавшими удовлетворительно повёрочное испытаніе считаются получившіє на испытаніи но устнымъ отвётамъ в сочиненіямъ не менёе 3 по вавдому въ отдёльности. Если же вызаменующійся им'єсть баллы менёе 3, въ такомъ случать онъ долженъ им'єть средній баллъ по сочиненіямъ не менёе 3 и средній баллъ по устнымъ отвётамъ и по сочиненіямъ не менёе 3<sup>1</sup>/2. Перевизаменовна вообще не допускается.
- § 9. При исчислении балловъ воспитавниковъ, подвергавшихся повърочному испытанию, принимаются въ счетъ, при составления списка, промъ собственно экзаменских балловъ, баллы: воспитанниковъ по всъмъ предметамъ семинарскаго курса, при

чемъ обращается надлежащее вниманіе и на баллы по поведенію, а именно при одинаковыхъ баллахъ по успахамъ, отдается предпочтеніе тому, ито имветъ высшій баллъ по поведенію.

- § 10. Изъ числа подвергавшихся повърочному испытанію выдержавшіе оное удовлетворительно принимаются: лучшіе казеннокоштными студентами, а остальные своекоштными (§ 112 уст.).
- \$ 11. Тъ изъ принимаемыхъ на казенное содержание воспитанниковъ, которые прибываютъ къ приемнымъ испытаннять не по назначению семинарскихъ Правленій, а по собственному своему желанію, должны давать подписки о неуклонномъ исполненіи ими, по выпускъ изъ академіи, изложенныхъ въ \$\$ 160 и 161 уст. акад. требованій. Безъ этого условія ни одинъ воспитанникъ не можетъ быть принять на назенное содержаніе.
- \$ 12. Своекоштные студенты допускаются въ академію только въ качестве пансіонеровъ и живуть въ зданіяхъ академіи, подчиняясь всёмъ правиламъ, установленнымъ для казеннокоштныхъ студентовъ; число ихъ определяется вийстимостію академическихъ зданій.

Примючаніс. Вий зданій академім своекоштнымъ студентамъ довволяется жить только у родителей (§ 113).

- § 13. Своекоштные студенты, поступающіе въ академію въ качествъ пансіонеровъ, вносятъ годичную плату въ размъръ оклада отпускаемаго на казеннокоштнаго студента, съ прибавленіемъ назначенной Правленіемъ академіи суммы на первоначальное обзаведеніе, въ два срока, именно въ сентябръ и январъ. Не удовлетворившіе этому требованію въ теченіе мъсяца увольняются изъ академіи со взысканіемъ съ имхъ слъдующихъ по разсчету денегъ за неоплаченное время; а въ случав оставленія пансіонеромъ академіи въ теченіи учебнаго года внесенныя имъ деньги не возвращаются.
- \$ 14. Выдержавшіе удовлетворительно повірочное испытаніе и получившіе право поступленія въ число своекоштныхъ студентовъ въ качестві пансіонеровъ, въ случай непоступленія въ академію тотчасъ по выдержаніи повірочнаго испытанія за немивніемъ средствъ для взноса за свое содержаніе, могуть быть принимаемы въ академію, если только съ прошеніями о семъ они будутъ обращаться не повже місяца по открытіи ученія въ вкадеміи и если въ зданія академіи будеть свободное поміщеніе.

§ 15. Принятые въ анадемію студенты немедленно распредъляются для слушанія, кромъ общеобявательныхъ наукъ, предметовъ одной изъ двухъ паралдельныхъ группъ, одного изъ древнихъ языковъ—греческаго или латинскаго, и одного изъ новыхъ языковъ: французскаго или нъмецкаго или англійскаго.

Примъчание. Кавенновоштныя ванансіи распреділяются по группамъ парадзельныхъ предметовъ по возможности по ровну.

\$ 16. Окончившіе курсъ въ университетахъ принимаются въ академію безъ повърочнаго испытанія, если они поступаютъ своекоштными студентами; для полученія же права поступленія на казенное содержаніе, они обязаны подвергнуться повърочному испытанію наравить съ прочими воспитанниками.

VII. Слушали: Предложение Преосвященнаго / Антония, Епископа Выборгскаго, Ректора академия, следующого содержания: «Честь имею предложить Совету академии назначить коммиссию изъ гг. наставниковъ академии для поверки счисления балловъ и составления на основании ихъ списковъ студентовъ, оканчивающихъ въ нынешемъ учебномъ году курсъ, сдававшихъ переходные изъ курса въ курсъ экзамены и имеющихъ вступить въ составъ новаго академическаго курса по сдаче въ августе месяце приемныхъ экзаменовъ».

С правка. § 16 составленныхъ Совътомъ академіи «правиль о времени и порядкъ производства испытаній въ С.-Петербургской духовной академіи при переходъ студентовъ изъкурса въ курсъ и при окончаніи ими академическаго курса».

О предвиния: Для повърки счисленія балловъ и составленія на основаніи ихъ списковъ какъ студентовъ академіи, такъ и воспитанниковъ, имъющихъ поступить въ составъ новаго академическаго курса, назначить, подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антонія, Ректора академіи, коммиссію изъ гг. наставниковъ доцента И. Г. Троицкаго и и. д. доцента Т. А. Налимова съ тъмъ, чтобы она представила въ Совътъ академіи составленные ею списки студентовъ.

VIII. Слушали: Прошеніе преподавателя Холмской духовной семинаріи Миханда Саввантскаго на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академіи, слідующаго содержанія: «Согласно опреділенію Совіта С.-Петербургской духовной академіи отъ 18 января 1888 года вторично представляня при семъ въ исправлениомъ видъ сочинение подъ заглавиемъ: «Исходъ Израндътянъ изъ Египта» на соискание степени магистра богословия, покориваще прошу Васъ, Ваше Преосвященство, дать ему дальиваний ходъ».

С правка. Преподаватель Саввантскій въ іюнь мѣсяць минувшаго 1887 года представиль въ Совъть академіи на сонсканіе степени магистра богословія сечиненіе «Исходъ евреевъ изъ Египта». По опредъленію Совъта академіи отъ 13 іюня того же года, разсмотрѣніе означеннаго сочиненія было поручено коммиссіи изъ гг. наставниковъ академіи: ординарнаго просессора О. Г. Елеонскаго и доцента И. Г. Троициаго. Согласно съ донесеніемъ этой коммиссіи, Совътъ академін въ засъданіи своемъ 18 января сего года постановиль: возвратить кандидату Саввантскому представленое имъ на соисканіе степени магистра богословія сочиненіе для исправленія, согласно съ замѣчаніями коммиссіи, обязавъ его представить сочиненіе въ исправленномъ видъ въ Совътъ академіи не позже 1-го сентября сего 1888 года для дальнъйшаго хода дѣла.

Навванное сочинение въ исправленномъ его видъ и представлено нымъ г. Саввантскимъ въ Совътъ академіи.

Журн. собр. Сов. акад. 13 іюня 1887 года и 18 января 1888 года.

По порученію Преосвященняго Антонія, Ректора авадемін, представленное преподавателемъ Саввантскимъ сочиненіе: «Исходъ Изранльтянъ изъ Египта» препровождено канцеляріей академін въ ординарному профессору О. Г. Елеонскому для раземотрънія.

§ 81 лит. a, п. 6 устава прав. дух. авадемій.

Опредвиния: Поручить коммиссіи изъгг. наставниковъ академіи: ординарнаго профессора Ө. Г. Елеонскаго и доцента И. Г. Тронцкаго разсмотръть представленное преподавателемъ Саввантскимъ сочиненіе въ исправленномъ его видъ и по разсмотръніи представить о немъ Совъту свой отзывъ.

IX. Слушали: Отношеніе С.-Петербургской духовной вонсисторіи отъ 4 сего ман за № 1449 слъдующаго содержанія: «Экстраординарный профессоръ С.-Петербургской духовной академіи Сергый Соллертинскій вошель прошеніємь объ опреділеніи его на священническое місто при Морскомъ соборів, на каковомъ прошеніи резолюцією Его Высокопреосвященства предписано «спестись съ Совътомъ академія о доставленія послужнаго списка профессора Солдертинскаго и доложить».

Объ изложенномъ С.-Петербургская духовная конспеторія имъетъ честь сообщить Совъту академіи».

С правка. Копія съ формулярнаго списка о службѣ профессора Солдертинскаго препровождена въ консисторію при отношенія отъ 5 сего жая за № 583.

Опредванан Принять въ сведению.

Х. Слушали: Предложение Преосвященного Антонія, Епископа Выборгского, Ректора анадемін, слёдующого содержанія: «Настоятель Казанского Собора протоіерей А. А. Лебедевъ доставиль миё портретъ, писанный масляными прасками, покойного Высокопреосвященного Сераенма, Митрополита Новгородского и С.-Петербургского, съ заявленіемъ, что этотъ портреть—даръ граения Маріи Ивановны Игнатьевой церковно-археологической коллекціи при С.-Петербургской духовной академів. О чемъ и кийю честь сообщить Совёту академів».

Опредалили: Портретъ Высокопреосвищеннаго Митрополита Серафика передать для помащения въ церковно-археологической коллекции завадующему оной экстраординарному профессору Н. В. Покровскому, Ея же Синтельству Графина Маръв Ивановить Игнатьевой выразить искрениюю благодарность Совата академии за помертвованный ею въ академическую коллекцію портретъ Высокопреосвищеннаго Митрополита.

- ХІ. Слушали: а) Отношеніе Г. Директора Императорской Публичной Библіотеки Двйствительнаго Тайнаго Совитика А. Ө. Бычкова отъ 13 минувшаго априла за № 413 слидующаго содержанія: «Имию честь препроводить при семъ для библіотеки академін экземпляръ изданнаго по Высочайшему повединію, подъмоєю редакцією, перваго тома Собранія писемъ и бумагъ Императора Петра Великаго».
- б) Отношеніе Г. Директора Московскаго Публичнаго и Румянцовскаго Музеевъ Дъйствительнаго Тайнаго Совътника В. А. Дашкова отъ 11 сего мая за № 284 съ препровожденіемъ въ академію четырехъ выпусковъ «Каталога Гравюрнаго Отдъленія названныхъ Музеевъ. Москва. 1888» и «Сборника матеріаловъ по этнографія, издаваемаго при Дашковскомъ этнографическомъ Музееъ. Вып. III. Москва. 1888».

Опредвини: Принять нъ свёдёнію. Книги препроводить пъ библіотелерю для внесенія ихъ въ каталогъ и храненія въ библіотеле, за помертвованіе же ихъ выразить искреннюю благодарность Совета академіи.

XII. Слумали: Отношене Ректора Императорскаго Новороссійскаго университета отъ 12 сего мая за № 1168 следующаго содержанія: «Честь мижю покорнейше просить Советь академін выслать въ библіотеку Императорскаго Новороссійскаго университета на двухивсячный срокъ еще три рукописи «Измарагда» язъ Кирило-Белозерскаго монастыря, значащіяся подъ №№ 39/1116, 40/1117 и 41/1118, необходимыя для окончанія изследованія привать-доцента Яковлева объ этомъ памятникі».

Справка. Ректоръ Императорскаго Новороссійскаго университета отношеніємъ отъ 22 севраля сего года за № 452 просиль о высылкі въ Совіть принадлежащей академіи рукописи Измарагдъ подъ № <sup>38</sup>/1118, каковая рукопись и была въ нему препровождена при отношеніи отъ 16 марта сего года за № 314. Означенная рукопись теперь возвращена въ академію при отношеніи Ректора университета оть 12 апріля сего года за № 952.

О'предвяни: Препроводить въ библіотеку Императорскаго Новороссійскаго университета означенныя въ отношеніи Ректора университета рукописи на указанный срокъ.

XIII. Слушали: Представленіе библіотекари академіи Алевстя Родосскаго отъ 17 сего ман за № 14 следующаго содержанія: «Прилагая при семъ составленный на основаніи заявленій гг. наставниковъ академіи списокъ книгъ, требующихся для академической библіотеки, честь имъю представить Совъту академіи, что книгъ поименованныхъ въ семъ списет въ библіотект нътъ и что всего потребуется пріобръсть на 68 руб. 95 коп.».

Справка. § 81 лит. а, п. 9 устава православныхъ духовныхъ академій.

Опредълили: Разръшить библіотекарю выписать исчисленныя въ приложенномъ къ его представленію спискъ книги съ тъмъ, чтобы объ уплатъ за нихъ представлено быле имъ Правленію академіи.

XIV. Слушали: Репортъ настоятеля Новгородскаго увада, Чудовской Успенской церкви священника Василія Завулонскаго с отъ 2 сего мая за № 59 слъдующаго содержанія: «Студентъ С.-Петербургской духовной академін IV курса священнить ввіренной миж периви о. Іоаннъ Янусовъ волею Божією скончался 1 мая въ 10<sup>1</sup>/2 часовъ вечера; о чемъ почтительнійше и домошу Совіту академіи».

Справка. Студентъ священникъ Іоаннъ Янусовъ находияся въ отпускъ, по болъзни, съ 27 февраля сего года.

Опредвиние: Принять въ сведеню. Выписать студента авадения священника Ісанна Янусова изъ списковъ студентовъ.

XV. Слушали: Довладъ севретаря Совъта и Правленія авадемім А. Вняжинского слъдующаго содержанія: «Студентъ П вурса С. Петербургской духовной авадеміи Нилъ Александровскій обратился въ Преосвященному Антонію, Еписвопу Выборгскому, Ревтору авадеміи, съ прошеніемъ, въ воторомъ, въ виду необходимости для него отправиться на родину по случаю смерти отца его и устройства семейства, проситъ ходатайствовать предъ Его Высовопреосвященствомъ о разрішеніи ему держать назначенные на время съ 11 сего мая по конецъ текущаго учебнаго года вкзамены послів каникулярнаго времени.

Высокопреосвященный Митрополить Исидорь, по представленію Преосвященнаго Антонія, Ректора академів, отъ 11 сего мая за № 608, резолюцією своею отъ 11 того же мая дозволиль отсрочить студенту Алексадровскому не сданные имъ экзамены до пославаникулярнаго времени.

О чемъ имъю честь доложить Совъту академіи».

Справка. Указъ Св. Синода отъ 22 февраля сего года за № 945.

Студентъ Александровскій подвергался годичнымъ испытаніямъ (по 5 мая) по пяти предметамъ и еще не сдавалъ испытаній по предметамъ: св. писанію новаго завѣта, библейской исторіи, общей перковной исторіи, общей и русской гражданской исторіи и исторіи и обличенію русскаго раскола.

Опредванан: Принять въ свъденію.

XVI. Слушали: а) Прошеніе студента IV курса академіи Николая Аравійскаго на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академіи, отъ 9 сего мая слідующаго содержанія: «Такъ какъ въ продолженіе вынёшняго 188<sup>7</sup>/е учебнаго года, по совіту академическаго доктора, я должень быль безусловно оставить всякія умственныя занятія,—не могъ ни слушать денцій, на приготовить нандидатскаго сочиненія, то покоривійне прошу Васъ, Ваше Преосвященство, оставить меня еще на одинъ годъ на томъ же курсъ, не лишая казенной стипендія. При семъ прилагается медицинское свидътельство академическаго врача».

б) Прошеніе студента 1 курса академія Миханда Успенскаго на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академія, отъ 9 сего мая, слёдующаго содержанія: «По болевни я не могу явиться на текущія годичныя испытанія, вслёдствіе чего прошу Ваше Преосвященство снова зачислить меня съ слёдующаго учебнаго года въ составъ студентовъ перваго курса. При этомъ прилагаю медицинское свидётельство».

С правка. Студенты: Николай Аравійскій и Михаилъ Успенскій приняты въ число студентовъ академін: первый 1-го сентября 1884 г. и послідній 31 августа 1887 г.; при чемъ студенту Аравійскому тогда же было предоставлено казенное содержаніе. Студентъ Успенскій воспитывается въ академіи на своемъ содержаніи въ качестві пансіонера.

Студентъ Миханлъ Успенскій 28 февраля сего года былъ уволенъ Преосвищеннымъ Антоніемъ, Ректоромъ академін, по засвидътельствованной врачемъ болъзни, въ отпускъ впредь до выздоровленія, въ каковомъ отпускъ онъ пребываетъ и въ настоящее время.

§§ 134 и 81 лит. а, п. 5 устава правося. духови. академій.

Опредълни: Оставить студентовъ: IV нурса Николая Аравійскаго и І-го Миханла Успенсваго, въ виду бользненнаго состоянія ихъ здоровьи и согласно ихъ прошеніямъ, въ тъхъ же курсахъ на второй годъ, съ предоставленіемъ Аравійскому права пользованія занимаемой имъ теперь казеннокоштной стипендіей.

XVII. Слушали: Прошеніе студента II-го курса академія Александра Евграфова на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академіи, отъ 17 сего мая слёдующаго содержанія: «Въ виду измінившагося семейнаго положенія, покорнійше прошу Ваше Преосвященство уволить меня изъчисла студентовъ академіи».

Справка. Студентъ Евграфовъ состоитъ въ академіи свое-

приписанъ въ С.-Петербургскомъ городскомъ по воинской повинности присутствии.

Цирк. указы Св. Синода отъ 27 августа 1875 г. («Церкови. Въстникъ» за 1875 г. № 38) и отъ 22 августа 1874 г. № 52. \$ 81 лит. б, п. 1 устава академій.

Опредълили: Уволить студента II курса Александра Евграфова изъ академін, согласно его прошенію.

Объ увольнени его изъ академін сообщить Правленію академін, исправляющему должность инспектора, подлежащимъ гг. наставнивамъ и С.-Петербургскому городскому по воинской повинности присутствію.

XVIII. Слушали: Прошеніе студента II вурса Василія Беллавина на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, отъ 14 сего мая слідующаго содержанія: «Вслідствіе моей болізни, засвидітельствованной академическимъ врачемъ, и болізни матери, я долженъ немедленно отправиться на родину, а потому прошу Ваше Преосвященство ходатайствовать предъ Совітомъ академіи объ оставленія меня на повторительный курсъ и выдать мей отпускной билетъ.

Къ сему присовонупляю, что если Совътъ авадемін не найдетъ возможнымъ оставить меня на вазенномъ содержанія, то я буду продолжать образованіе на свой счетъ».

С правка. Студентъ Василій Беллавинъ принятъ въ число студентовъ академіи 1 сентября 1886 г.; при чемъ ему тогда же было предоставлено казенное содержаніе.

\$\$ 134 H 81 ANT. a, H. 5 YCTABA ARAGEMIN.

О предвими: Оставить студента Василія Беллавина, согласно его прошенію, на второмъ вурст на второй годъ, съ зачисленіемъ его въ число своекоштныхъ студентовъ пансіонеровъ.

На представленіи съ журналами №№ 1—4 и 7—18 послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Мая 23. Кънсполненію».

# ЖУРНАЛЫ собранія Совъта академія 3 іюня 1888 года.

Подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антовія, Епископа Выборгскаго, Ректора академіи, присутствовали всъ ординарные и экстраординарные просессоры, кром'в и. д. инспектора архимандрита Михаила и просессоровъ О. Г. Елеонскаго, протојерен П. О. Николаевскаго, Н. В. Покровскаго и священника С. А. Солдертинскаго.

1. Слу мали: Отношеніе Канцелярів Оберъ-Прокурора Святьй маго Сивода отъ 20 мая сего года за № 2364 слідующаго содержанія: «По утвержденному Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ 12 текущаго мая докладу Учебнаго Комитета при Святьй мемъ Синодъ, опредъленъ на духовно-учебную службу кандидатъ С.-Петербургской духовной академіи Димитрій Морозовъ учителемъ въ Мещовское духовное училище по русскому в церковнославянскому языку въ трехъ послёднихъ классахъ.

Канцелярія Оберъ-Прокурора Святвинаго Синода долгомъ поставляєть сообщить о семъ Совъту академія для вависящаго распоряженія, присовокупляя, что объ ассигнованія слёдующихъ упомянутому лицу, по положенію, денегъ вынё же сообщено Ховяйственному Управленію при Святвинемъ Синодъ».

Справка. Означенное отношеніе сообщено Правленію знадемін.

Опредваная: Принять въ свёдёнію.

II. Слушали: Отношеніе С.-Петербургской духовной кон-:исторім отъ 26 мая сего года за № 1854 сладующаго содержапін: «Г. Оберъ-Прокуроръ Св. Синода 4 марта 1888 года за № 221 циркулярно сообщиль Епархіальнымъ Преоовященнымъ, гто по утвержденному опредъленіемъ Св. Синода 14-24 декабря 883 г. за № 2593 завлюченію Хозяйственцаго Управленія при в. Синодъ положено было препратить печатаніе полныхъ ре**мворених** отчетовъ по ревизіниъ духовно-учебныхъ заведеній ! Въ замънъ сего, по мъръ надобности, печатать въ формъ цирумяровъ по духовно-учебному въдомству только общія руководтвенныя указанія и распоряженія духовно-учебной власти, какія отребуются по ревизіниъ членовъ-ревизоровъ Учебнаго Комиета. На основани сего, Его Высокопревосходительт в о препровождаеть ивсколько экземпляровъ церкуляра 1888 г. 💪 1 по духовно-учебному въдомству, для доставленія, къ надлеатщему свідінію и руководству, въ каждое изъ подвідомыхъ **мъ, Преосвященнымъ, духовно-учебныхъ заведеній, и именно:**  въ духовныя академія по 5, въ д. семинарін по 6, въ д. училища по 5 и въ епархіальныя женскія училища по 3 эксемпляра.

Во исполнение последовавшей на семъ сообщение революции Его Высокопреосвященства С.-Петербургская духовная консисторія вийстъ честь препроводить въ С.-Петербургскую духовную академію пять экземпляровъ циркуляра, препровожденнаго при сообщение Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ 4 марта 1888 г. за № 221».

Опред влили: Препровожденные экземплары циркулара по духовно-учебному въдометву принять на свъданию и хранить при дълахъ Совата академии для руководства въ потребныхъ случаяхъ.

ПІ. Слушали: Отношеніе С.-Петербургской духовной конэпсторіи отъ 18 мая сего года за № 1673 следующаго содержанія: «С.-Петербургская духовная консисторія виветь честь уведомить оный Советь, что экстраординарный просессорь оной анадемін, магистръ богословія Сергій Солдертинскій, рукоположенный 9 сего мая во священника нъ Морскому Николаєвскому собору, согласно представленію Его Высокопреосвященства, удостоень Св. Синодомъ награжденія камилавкою, во вниманіе въ его свыше 16-летней отлично-усердной службю при академів».

Справка: См. журн. собр. Сов. 19 мая 1888 г.

Опредвинии: Принять нь сведению. О рукоположения просссора С. А. Солдертинского во свищениима въ Морскому Николаевскому собору и о награждении его камилавкою внести въ сормулярный о службе его списокъ.

IV. Слушали: Докладъ секретаря Совъта и Правленія академін А. Княжинскаго отъ 31-го ман сего года слъдующаго содержанія: «Совътъ академін, въ засъданія своемъ 18 марта сего года, выслушавъ отвывъ ординарнаго просессора А. Л. Катанскаго и экстраординарнаго просессора В. В. Болотова о представленномъ на соисканіе степени магистра богословія сочиненія учителя С.-Петербургенаго Александроневскаго духовнаго училища Ивана Орлова «Труды св. Максима Исповъдника по раскрытію догматическое изслъдованіе», одобрилъ означенное сочиненіе въ напечатанію съ отнесеніемъ приэтомъ расходовъ по печатанію

его на счетъ суммъ, ассигнуемыхъ на печатаніе протоволовъ и магистерскихъ диссертацій и постановилъ сужденіе о допущеніи названнаго сочиненія г. Орлова на магистерскій коллоквіумъ нийть впослёдствім времени по напечатаніи его.

Нынъ магистерское сочинение г. Ордова отпечатано, доставдено въ Совътъ и разослано гг. членамъ Совъта.

О чемъ честь имъю доложить Совъту академіи».

Справка. Журналы собранія Совёта академін 13 іюня 1887 г. и 18 марта 1888 г.

§§ 136, 139 и 81 лит. а, п. 6 устава авадемій.

Опредвинии: Согласно съ отвывомъ просессоровъ А. Л. Катанскаго и В. В. Болотова о магистерскомъ сочинения учителя Ивана Орлова «Труды св. Максима Исповъдника по расврытию догматическаго учения о двукъ воляхъ во Христъ. Историко-догматическое изслъдование», принять это сочинение на соискание степени магистра богословия и допустить его на воллонению. Осоннізльными оппонентами при защитъ г. Орловымъ своего сочинения назначить ординарнаго просессора А. Л. Катанскаго и экстраординарнаго просессора В. В. Болотова. Предоставить Прессвященному Антонію, Ректору академіи, по соглашение съ оппонентами и съ магистрантомъ назначить время для защищения сочинения въ одинъ изъ свободныхъ дней.

V. Слушали: a) Отзывъ доцента академіи соборнаго івромонаха Антонія о представленномъ на степень кандидата богословія сочиненія окончившаго курсь ученія въ академін действигельнаго студента Александра Смирягина «Религіозно-философжія возарвнія гр. Льва Толстаго и ихъ притическій разборъ> забдующаго содержанія: «Сочиненіе г. Сипрягина выдванется изъ другихъ нандидатскихъ работъ уже тъмъ, что оно представгнетъ собою не плодъ чисто вившинго разсудочного обсужденія гавъстного предмета, но служетъ выраженіемъ внутренней жизни ьвтора въ продолжение двухъ годовъ, когда очевидно вся она водилась въ уясневію и вритива возараній Толстаго и тамъ жишить значительно повліяла на окончательную выработку собтвенных убъщеній Смирягина. Естественно, что авторъ, дотигая тавинь образонь своею работой сразу двухь целей, не сприя привести въ окончательному довершению ен вившией этороны, несмотря на бездну вложеннаго въ нее труда собственной мысли и десятки тысячь перечетанныхь страниць изъ раздичныхъ сочиноній русскихъ и иностранныхъ писателей, въ честь которыхъ быле далоко не оден критики Толстаго, но к mucletele cambixo dashodozhbixo chenjajbhoctež, couderacamщихся съ предметами разсужденій разбираемаго отечественнаго писателя. Авторъ успълъ систематически изложить учение Толстаго о Богъ, о міръ и челонъвъ, а разборъ остальныхъ пунк-TOB'S STORO JUNEIS ADMITOJOPHUNCENIA, SCHROLOFHUNCENIA, COMISJEныхъ н т. п. онъ представниъ въ виде отдельныхъ «Указаній главиващихъ ошибовъ и протяворвчій въ последнихъ произведеніяхъ гр. Л. Тодстаго». Подобный же характеръ матеріадовъ для вритине отнав произведеній импоть и «Придоменія» нь работь г. Сипрягина, озаглавленныя, какъ: «Сводъ (взанинопротиворичащих») выраженій графа Л. Толстаго» относительно важиващихъ предметовъ редагія и мерали. Этикъ тремъ отдъдамъ авторъ предпосыдаетъ обстоятельную біографію и краткую карактеристику важивённяхь идей въ белетристических изведенінхъ Толстаго; такан характеристика диветь цвлью осли не картину духовнаго развитія изучаснаго мыслителя, то во всявомъ случав отысканіе зачатковъ некоторыхъ изъ его философсних принциповъ. Что же васается до «Приложеній», то авторъ приписываетъ имъ существенное для своей цели значение въ томъ отношения, что, по его мевнию, Толстой, не будучи последовательнымъ себъ идеологомъ, а прежде всего человъкомъ жизил, едва ди можетъ быть подведенъ подъ извъстную категорію фядософовъ, а всего дучше можеть быть наобличенъ, какъ шесатель, самъ себъ противоръчащій на каждомъ шагу и слъдовательно опровергаемый собственными словами. Съ этой точки вржнія авторъ въ первомъ отделе сочиненія указываеть на неудовлетворительность большей части печатной критики Толстаго вакъ слишвомъ решетельнаго, но вполне безосновательнаго отожествленія его системы съ пантензмомъ, тогда какъ она, по мнъвію Смирягина, при сведенім различныхъ цитатъ, скорже приближается въ деняму; что касается до опровержения отдельныхъ выраженій Толстаго, то авторъ пользовался въ этомъ отділів не только указаніями здраваго смысла, но и плодами изкоторыхъ собственных ученых изысваній въ области исторической, окдод гвической и пр. Зачивь здись можно встритить инсколько

глубовихъ, явившихся выводами внутренней работы, мыслей, какъ въ двив уясненія настроенія Толстаго, такъ и въ опроверженіяхъ его положеній. Такимъ образомъ трудъ г. Смирягина, съ избыткомъ удовлетворня требованіямъ отъ кандидатской работы, является достойнымъ вниманія не телько со стороны своей замъчательной испренности и живненнаго одушевленія, но и со стороны научной оцінки своихъ положительныхъ результатовъ».

6) Довладъ севретаря Совъта и Правленія А. Кляженскаго отъ 1 сего іюня слъдующаго содержанія: «По опредъленію Совъта академіи отъ 14 апръля сего года, окончившему вурсъ ученія въ академіи въ 1887 г. дъйствительному студенту Александру Сширягину, представившему въ Совъть академіи сочиненіе на степень вандидата богословія, дозволено было сдать въ семь учебномъ году вмъстъ съ студентами академіи дополнительным испытанія по тъмъ предметамъ, по воимъ онъ не держаль испытаній на 4-мъ курсъ академіи, а именно: по пастырскому богословію и исторіи русской церкви. Въ минувшемъ мать мъсяцъ Смирягинъ подвергался испытаніямъ по означеннымъ предметамъ въ подлежащихъ экзаменаціонныхъ коммиссіяхъ.

Доводя о семъ до свёдёнія Совёта академів, честь имёю представить при семъ Совёту академія баллы, поставленные экзаменаціонными коммиссіями г. Смирягину на испытаніяхъ по указаннымъ предметамъ».

Справка. Определениемъ Совета академіи отъ 14 апреди сего года постановлено: «дозволить действительному студенту Смиригину сдать въ семъ учебномъ году вместе съ студентами академіи дополнительное испытаніе по темъ предметамъ, по коммъ онъ не держалъ экзамена на 4-мъ курсе академіи, а именно: по пастырекому богословію и исторіи русской церкви; представленное же имъ на степень кандидата сочиненіе препроводить къ доценту соборному ієромонаху Антонію съ темъ, чтобы онъ представиль Совету свой отзывъ объ означенномъ сочиненіи».

Александръ Смирягинъ окончилъ курсъ ученія въ академіи съ званіемъ дъйствительнаго студента въ минувшемъ 1887 г. При окончаніи курса ученія, сочиненія на степень кандидата онъ не представилъ; при чемъ на IV курсъ, онъ, по бользии, засвидательствованной академическимъ врачемъ, не держалъ годичныхъ

испытаній по двукъ предметакъ: пастырскому богословію и исторіи русской церкви.

Средній балль по устнымь отвітамь и семестровымь сочинсніямь за четырехлітній академическій курсь у Смирягина 4.08.

§§ 139, 140 и 81 лит. б, п. 10 устава академій.

Опредвими: Удостоить дъйствительного студента Александра Симрягина степени кандидата богословія и объ утвержденім его въ этой степени представить Его Высокопреосвищенству.

На семъ журналь последовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Іюня 6. Утверждается».

VI. Слушали: Заявленіе профессорскаго стипендіата академін кандидата Николая Никольскаго на вия Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, съ представленісмъ отчета въ своихъ занятіяхъ въ теченіе 1887/8 учебнаго года.

С правка. § 55 устава академій и § 5 составленных совитомъ академіи «правиль объ избраніи окончивших курсъ воспитанни-ковъ С.-Петербургской духовной академіи для оставленія при академіи на годичный срокъ, на основаніи § 54 устава прав. дух. академій, въ качестві приготовляющихся къ занятію преподавательских вакансій и о порядкі ученых занятій воспитанниковъ, оставленных при академіи съ означенною цілью».

По распоряженію Преосвященного Антонія, Ректора академів, представленный кандидатомъ Никольскимъ отчетъ препровожденъ канцеляріей академіи для разсмотрівнія нъ экстраординарному просессору протоіерею П. О. Николаевскому.

Опредълили: Принять въ свъденію.

VII. Слушали: Прошеніе временю исправляющаго долиность помощника библіотекаря академіи Николая Павлова на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академін, отъ 29 мая сего года слідующаго содержанія: «Переходя на государственную службу по відомству учрежденій Императрицы Маріи, иміжо честь покорнійше просить Ваше Преосвященство учинить зависящее распоряженіе объ увольненіи меня отъ исправленія должности помощника библіотекаря при С.-Петербургской духовной академіи».

Справка. По § 81 лит. б, п. 6 устава прав. дух. академій, увольненіе помощника библіотекаря отнесено нь далать Совата, представляємымъ на утвержденіе Епархіальнаго Преосвященнаго.

О предвлили: Уволить г. Павлова, согласно его прошенію, отъ исправленія должности помощника библіотекаря академін; о чемъ и представить на Архипастырское утвержденіе Его Высокопрессвященства.

Но предварительно увольненія г. Павлова отъ исправленія означенной долиности поручить библіотекарю академін А. С. Родосскому принять отъ него находившіеся въ его зав'ядыванім предметы и вниги академической библіотеки и обязать его, Павлова, представить росписки въ сдач'я имъ какъ инигь изъ академической библіотеки, такъ и казенныхъ вещей.

На семъ журналѣ послѣдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Іюня 6. Исполнять».

VIII. Слушали: Прошеніе студента IV курса Адександра Мережковскаго на имя Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академів, отъ 30 мая сего года слёдующаго содержанія: «Не имъя возможности по бользии и по домашнимъ обстоятельствамъ окончить курсъ духовной академів, покоритище прошу Ваше Преосвященство о выдачъ мит можъ документовъ».

Справка. Студентъ Мережковскій во все время обученія въ академін состояль на своемъ содержанін; по отбыванію воннской повинности онъ приписанъ въ С.-Петербургскомъ городскомъ по вониской повинности присутствін.

Цири. указы Св. Синода отъ 27 августа 1875 года (Церк. Въстинкъ за 1875 г. № 38) и отъ 22 августа 1874 года № 52.

\$ 81 лит. б, п. 1 устава академій.

Опредълнии: Уволить студента Александра Мережковскаго изъ академіи, согласно прошенію.

Объ увольнение его изъ академии сообщить Правлению академин, подлежащимъ гг. наставникамъ академии и С.-Петербургскому городскому по воинской повинности присутствию.

На представлении съ журналами №№ 1—4, 6 и 8 послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Іюня 6. Къ исполненію».

### ЖУРНАЛЪ собранія Совіта академів 7 іюня 1888 года.

Подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгенаго, Ректора академія, присутствовали всѣ ординарные

и экстраординарные просессоры, вроме и. д. инспектора архимандрита Михаила и просессоровъ: М. И. Каринскаго и протојерея В. Г. Рождественскаго, находившихся въ отпуске, и просессоровъ И. Е. Троицкаго, Т. В. Барсова, свищенника С. А. Соллертинскаго и А. И. Садова, не бывшихъ по болевии.

Преподаватель Могилевской духовной семинарів, кандидать богословія Димитрій Тихомировъ защищаль представленную имъ на сопсканіе отепени магистра богословія диссертацію «Св. Григорій Нисскій, какъ моралисть. Этико-историческое изслідованіе » (Могилевъ на Дийпрі 1886).

Оффиціальными оппонентами были: исправляющій должность ординарнаго профессора Н. И. Барсовъ и доценть  $\theta$ . А. Тихомировъ.

Справна: §§ 136 и 81 лит. в, п. 6 устава прав. дух. акаденій.

Опредвлили: Признать защиту удовлетворительною и объ утверждени нандидата Димитрія Тихомирова въ степени магистра богословія представить установленнымъ порядкомъ Святъйшему Синоду.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Іюня 10. Исполнять».

## ЖУРНАЛЪ

# собранія Совіта академін

9 іюня 1888 года.

Подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Антонія, Есископа Выборгскаго, Ректора академія, присутствовали всъ ординарные и экстраординарные профессоры, кромъ и. д. инспектора архимандрита Михаила и профессоровъ М. И. Каринскаго и протоіерея В. Г. Рождественскаго, находившихся въ отпускъ и профессоровъ: Ө. Г. Елеонскаго, Н. И. Барсова, Н. А. Скабалановича, священника С. А. Солдертинскаго и А. И. Пономарева, не бывшихъ по бользин.

Учитель С.-Петербургскиго Александроневскиго духовнаго училища, кандидать богословія Иванъ Орловъ защищаль представленную имъ на соисканіе степени магистра богословія диссертацію «Труды св. Максима Исповъдника по раскрытію догматичесваго ученія о двухъ воляхъ во Христѣ. Историко-догиатическое изследованіе» (С.-Петербургъ. 1888).

Оффиціальными оппонентами были: ординарный профессоръ А. Л. Катанскій и акстраординарный профессоръ В. В. Болотовъ.

Справка. §§ 136 и 81 лит. в, п. 6 устава прав. дух. академій.

Опредвянян: Признать защиту удовлетворительною и объ утверждении кандидата Ивана Орлова въ степени магистра богословія представить установленнымъ порядкомъ Святвишему Синоду.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопрессвященства: «1888. Іюня 10. Исполнить».

#### журналы

#### собранія Совіта академія

10 іюня 1888 года.

Подъ предевдательствомъ Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Рентора академія, присутствовали всё ординарные и экстраординарные просессоры, вромё и. д. инспектора архимандрита Миханда и просессоровъ М. И. Каринскаго и протоіерея В. Г. Ромдественскаго, находившихся въ отпускъ, и Т. В. Барсова, не бывшаго по болезни.

I. Слушали: Донесеніе коммиссій, повърявшей табели балловъ студентовъ академіи за 1887/, учебный годъ, съ представленіемъ составленнаго ею списка студентовъ IV курса.

С правна. Не держали испытаній по всёмъ предметамъ студенты: Аравійскій Николай и Беллавинъ Аленсандръ; не держали испытаній по нъкоторымъ предметамъ студенты: Грушевскій Миханлъ по церковной археологія и литургикъ, исторія и разбору западныхъ исповъданій и Чуриловскій Николай по педагогикъ. Студентъ Ивасава Арсеній не подвергался въ теченіе академическаго курса испытанію по древнему языку.

Не представили своевременно проповъдей Аравійскій Николай ж Конопатовъ Сергви.

Не представили кандидатских сочиненій студенты: Аравійскій Николай, Беллавинъ Александръ, Владимірскій Левъ, Грушевскій Михандъ, Забълниъ Петръ, Казанскій Владиміръ, Конопатовъ Сергъй, Кочуровъ Николай, Лебедевъ Николай, Лъсковъ Леонидъ, Стручновъ Петръ, Тяжеловъ Николай и Чуриловскій Николай.

По опредълению Совъта академин отъ 19 мая сего года, отуденть Аравійскій Николай, въ виду бользиеннаго состоянія его здоровья и согласно прошенію, оставленъ въ IV курсъ на второй годъ.

Студентъ Беллавинъ Аленсандръ 8 ноября 1887 года былъ уволенъ въ отпускъ на родину, по болъзия, впредъ до выздоровленія и въ означенномъ отпускъ пребываетъ и въ настоящее время.

Студенты: Грушевскій Миканлъ и Чуриловскій Николай представили Преосвященному Антонію, Ректору академін, надлежація удостовітренія о болівни, воспрепятствовавшей имъ держать испытанія по вышеуказаннымъ предметамъ.

Представленныя студентами IV курса сочиненія на ученую стецень признаны наставниками, читавшими эти сочиненія, удовлетворительными для стецени кандидата богословія.

§§ 12—14 составленных Совътомъ академіи и утвержденныхъ Его Высокопреосвищенствомъ правиль о времени и порядкъ производства испытаній въ С.-Петербургской духовной академіи при переходъ студентовъ изъ курса въ курсъ и при окончаніи ими академическаго курса.

Опредвленемъ Св. Синода отъ 11 марта—5 апраля 1869 года, согласно съ Высочайшемъ повельнемъ, постановлено: «поставить въ извъстность начальства всёхъ духовно-учебныхъ заведеній, чтобы они поступающимъ въ сім заведенія иностранцамъ оказывали возможное синсхожденіе какъ на пріемныхъ и вывустныхъ вязаменахъ, такъ и во время прохожденія наукъ, не стасняясь требованіемъ уставовъ тъхъ заведеній».

§\$ 132—138 и 81 лит. в., и. 5 и лит. б., п. 10 устава академій.

О и ределили: Составленный коммиссіей списовъ студентовъ IV курса представить Высокопреосвященному Митрополиту и просить Его Высокопреосвященство объ утвержденіи по означенному списку въ степени кандидата богословія и званіи дъйствительнаго студента удостоєнныхъ Сов'ятомъ академія сей степени и званія студентовъ.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высовопреосвященства: <1888. Іюня 11. Утверждаются».

#### СПИСОВЪ

студентовъ IV курса С.-Петербургской духовной академін, составленный Совътомъ академін 10 іюня, 1888 года и утвержденный Высокопреосвященнымъ Исидоромъ, Митрополитомъ Новгородскимъ и С.-Петербургскимъ, 11 іюня 1888 года.

- 1. Нивифоровскій Иванъ. Петровскій Сергьй. Софійскій Никонъ і еромонахъ. Лавровскій Лавръ.
- 5. Беллавинъ Василій. Демьяновичъ Матвъй. Тихомировъ Клавдій. Бурцевъ Геннадій. Виноградовъ Өеодоръ.
- Грандилевскій Павелъ.
  Плиссъ Владиміръ.
  Туберозовъ Иванъ.
  Сергіевскій Сергъй.
  Бекаревичъ Филиппъ ісромонахъ.
- 15. Поповъ Миханлъ. Судницывъ Александръ. Соколовъ Динитрій. Волковъ Николай. Завазальскій Иванъ.
- 20. Авимовъ Василій. Емельяновичъ Василій. Изразцовъ Константинъ. Пашкевичъ Няколай.
- 25. Юпковъ Алексвй.
  Вышеславневъ Григорій.
  Славнитскій Миханлъ.
  Шенецъ Никифоръ.
  Демьяновичъ Григорій.
  Гринкевичъ Димитрій.
- 30. Авдашкевичъ Месодій. Андруцкій Николай. Тимоссевъ Тимоссй. Дъяконовъ Миханлъ.

Удостонваются степени кандидата богословія съ правомъ полученія степени магистра бевъ новаго устнаго монытанія. Ивасава Арсеній.

Имъя въ виду высовій средній баллъ по усивкамъ ва весь академическій курсъ (4. 31) и приниман во вниманіе его иностранное присхожденіе, согласно съ опредъленіемъ Святвйшаго Синода отъ 11 марта 1869 г., ходайствовать предъ Его Высокопреосвищенствомъ объ удостоеніи его, Ивасава, степени кандидата богословія съ правомъ полученія степени магистра безъ новаго устнаго испытанія и съ освобожденіемъ его въ настоящее время отъ испытанія по древнему языку.

35. Положинцевъ Алексъй. Булгаковъ Петръ. Глъбовъ Сергъй. Померанцевъ Митрофанъ. Пъховскій Александръ.

40. Тихоновъ Ипполитъ. Гереминовичъ Евстаеій. Рункевичъ Михаилъ. Добронравинъ Павелъ. Радзиминовичъ Николай.

45. Люцерновъ Димитрій.

Казанскій Владиміръ. Владимірскій Левъ. Грушевскій Михаилъ. Кочуровъ Николай.

- 50. Чуриловскій Николай. Забілинъ Петръ. Лебедевъ Николай. Лісковъ Леонидъ. Стручковъ Петръ.
- 55. Тяжеловъ Николай.
- 56. Конопатовъ Сергый.

57. Беллавинъ Александръ.

Удостоиваются степени кандидата богословія.

Удостовваются званія дъйствительнаго студента.

Оставить, по бользни, въ четвертомъ курск на 2-й годъ.

П. Сдущали: Донесеніе коммиссіи, повърявшей табели балловъ студентовъ академін за 1887/8 учебный годъ, съ представденіемъ составленныхъ ею списновъ студентовъ I, II и III мурсовъ.

Справва. По опредълению Совъта академии отъ 19 мая сего года, для повърки счисления балловъ и составления на основании ихъ списковъ студентовъ академии назначена была, подъ предсъдательствомъ Преосвященняго Антонія, Ректора академін, коминссія изъ гг. наставниковъ: доцента И. Г. Тронцкаго и и. д. доцента Т. А. Налимова, съ тъмъ, чтобы она представила въ Совътъ академіи составленные ею списки студентовъ.

Въ § 5-мъ составденныхъ Совътомъ академіи и утвержденныхъ Его Высокопреосвященствомъ правилъ о времени и о порядев производства испытаній въ С.-Петербургской духовной академіи при переходъ студентовъ изъ курса въ курсъ и при окончаніи ими академическаго курса изложено: «Студенты первыхъ трехъ курсовъ, оказавшіе удовлетворительные успъхи въ наукахъ и имъющіе доброе поведеніе (§ 132), переводятся въ слъдующій по соотвътствію курсъ. Оказавшими удовлетворительные успъхи признаются студенты, имъющіе въ общемъ выводъ баллъ какъ по устнымъ отвътамъ, такъ и по семестровымъ сочиненіямъ не ниже 3. По поведенію баллъ долженъ быть не ниже 4».

Изъ табели балловъ, полученныхъ студентами I, II и III курсовъ на устныхъ испытаніяхъ и по сочиненіямъ и проповъдямъ, видно, что студентами, державшими экзамены по всъмъ предметамъ и подавшими всъ сочиненія и проповъди, получены въ общемъ выводъ баллы, по составленнымъ на сей предметъ правиламъ, достаточные для перехода въ слёдующіе курсы.

Студентъ I вурса івромонахъ Сергій Турбинъ, не державшій, по бользин, испытаній по встить предметамъ, обратился въ Преосвященному Антонію, Ревтору академін, съ прошеніемъ объ увольненіи его изъ числа студентовъ академіи.

Студентъ II нурса Димитрій Цухлевъ, находящійся съ іюня мъсяца 1887 г. и по сіе время въ отпускъ, по бользни, на родинъ въ Болгаріи, въ ноябръ мъсяцъ минувшаго года обратился въ Преосвященному Антонію, Ректору академіи, съ прошеніемъ о продленіи ему срока обученія въ академіи и о дозволеніи ему держать дополнительный экзаменъ по еврейскому языку въ августъ мъсяцъ сего года, по возвращеніи изъ Болгаріи.

Въ составленныхъ Совътомъ академія 13 іюня 1887 г. и утвержденныхъ Его Высокопреосвищенствомъ спискахъ значится, что студенту Цухлеву предоставлено держать въ сентябръ мъсяпъ 1887 года дополнительное испытаніе по еврейскому языку и библейской археологіи.

Опредъленіемъ Совъта академін отъ 16 декабря 1887 г. поста-

новлено: «Имъя въ виду болъвненное состояніе студента II курса Димитрія Цухлева и принимая во вниманіе указъ Святъйшаго Синода отъ 11 марта 1869 года, оставить его, Цухлева, на II курсъ на второй годъ съ сохраненіемъ за нимъ казеннаго содержанія и съ предоставленіемъ ему права при переходъ на третій курсъ держать экзамены по предметамъ, по комиъ имъ не сданы таковые въ концъ 1886/« учебнаго года.

Опредълнии: Составленные коммиссіей списки студентовъ І, ІІ и ІІІ курсовъ представить на утвержденіе Его Высокопрессвященства.

На семъ журналъ Его Высокопреосвященствомъ написано: «1888. Іюня 11».

#### списки

студентовъ I, II и III вурсовъ С.-Петербургской духовной акъдеміи, составленные Совътомъ оной 10-го іюня 1888 года на основаніи годичнаго поведенія нхъ и успъховъ по устнымъ отвътамъ и сочиненіямъ и утвержденные Высокопреосвященнымъ Исидоромъ, Митрополитомъ Новгородскимъ и С.-Петербургскимъ, 11 іюня 1888 года.

### I курсъ.

- 1. Бридліантовъ Адександръ. Миртовъ Димитрій. Яхонтовъ Өеодоръ. Успенскій Стефанъ.
- 5. Рункевичъ Стефанъ. Мегорскій Осодоръ. Хвалынскій Михаилъ. Тимоссевъ Михаилъ. Вознесенскій Петръ.
- Диковскій Някодай. Петронскій Михаилъ. Ситкевичъ Андрей. Ивановъ Владиміръ. Шавельскій Леонилъ.
- 15. Лахостскій Павелъ.
  Пареннскій Василій.
  Ильменскій Петръ.
  Добровольскій Михаилъ.
  Аквилоновъ Николай.
- 20. Курдиновскій Захарія.

Переводятся

B O

второй куре ъ.

Digitized by Google

Станиславскій Димитрій. Нестеровъ Владиміръ. Ополовичъ Сергій. Быстровъ Николай.

25. Ооминъ Николей. Поповъ Владиніръ. Смирновъ Сергъй. Оаворскій Андрей. Бълогостицкій Василій.

30. Генецкій Александръ.
Петровъ Григорій.
Азіатскій Алексай.
Поспаловъ Петръ свящ.
Удальцовъ Александръ.

35. Звъревъ Григорій. Огневъ Никодай. Малыгинъ Никодай. Колоколовъ Петръ. Канавинъ Алексъй.

Благодатовъ Александръ.
 Никольскій Гавріплъ свящ.
 Князевъ Николай.
 Ненарокомовъ Иванъ.
 Казаневскій Димитрій.

45. Свътловъ Александръ. Бълавинъ Алексъй. Новицкій Иванъ. Сперанскій Миханлъ. Бълоликовъ Александръ.

50. Гигановъ Василій свящ.

Dackara Cham.

Турбинъ Сергій ісромонахъ.

Переводятся

B O

второй курсъ.

Уволить изъ академін, согласно его прошенію.

II RYPC'S.

1. Рождественскій Александръ. Страгородскій Иванъ. Меляшкевичъ Өсофанъ. Конопатовъ Василій.

Слободекой Иванъ.
 Спасскій Василій.
 Рудлевскій Антоній.
 Лузгинъ Наколай.
 Люцерновъ Василій.

Городцевъ Сергъй.
 Ивановскій Константянъ.
 Поповъ Хрисанеъ.

Переводятся

D 15

третій курсъ.

Digitized by Google

Троицкій Василій. Розмаринскій Александръ.

15. Гроздовъ Евстаейй. Милославовъ Николай. Спиридоновъ Николай. Знаменскій Павелъ. Георгіевскій Алексъй.

20. Добровольскій Някольй. Грунскій Іосифъ. Георгіевскій Григорій. Селезневъ Михаилъ. Осолосієвъ Николай.

25. Левашевъ Павелъ. Ивановъ Яковъ. Смирновъ Николай. Букоемскій Константинъ. Троицкій Димитрій.

30. Громачевскій Осодоръ. Писаренко Владиміръ. Цвътасвъ Павелъ. Докучасвъ Павелъ. Чикаревскій Николай.

35. Брянцевъ Василій.
Вишняковъ Александръ.
Зубаревъ Вледиміръ.
Саковичъ Анатолій.
Поспъловъ Николай.

40. Голубевъ Евгеній. Серебровъ Стефанъ. Добромысловъ Петръ. Авроровъ Иванъ. Соболевъ Василій.

45. Зубовскій Иванъ. Сперовскій Николай. Скипстровъ Петръ діак. Крыловъ Иванъ. Шопко Стефанъ.

50. Дьявовъ Ювеналій. Карзовъ Василій. Повровскій Никандръ. Рябининъ Николай. Замяткинъ Николай.

55. Кузинскій Аполлинарій. Поташевъ Константинъ. Ливенцевъ Митрофанъ. Поповъ Аркадій. Стурницкій Илья.

60. Измайдовъ Михандъ. Страховъ Михандъ.

Переводятся въ третій курсъ.

Григоровичъ Владиміръ. Роггенгагенъ Вячеславъ. Красовъ Александръ.

65. Спановскій Александръ. Тимонеевъ Аполлонъ. Котовъ Иванъ. Балановичъ Евтихій.

69. Швабичъ Павелъ.

70. Цукловъ Димитрій.

Переводятся

R K

третій курсъ.

Сужденіе о переводъ имъть, согласно журнальному опредъленію отъ 16 декабря 1887 г., по возвращения изъ отпуска и по сдачв имъ экзамена по еврейскому языну.

#### III RYPC %.

1. Орловъ Миханлъ. Лиликовичъ Иванъ. Бъляевъ Ивавъ. Преображенскій Петръ.

5. Вороновъ Александръ. Суперанскій Михандъ. Преображенскій Сергві.

Левиций Владиміръ. Мудролюбовъ Петръ. 10. Очеретько Павелъ.

Полянскій Георгій. Пановъ Александръ. Квисить Петръ. Савицкій Владиміръ.

15. Виноградовъ Василій. Терлецкій Григорій. Мощансвій Александръ. Өедотовъ Өеодоръ. Бъловъ Митрофанъ.

20. Боголюбскій Василій. Тулявовъ Василій. Чекановъ Иванъ. Лаубергъ Гаврішть.

Поташевъ Петръ. 25. Пауль Миронъ. Жудро Өеодоръ. Дьяконовъ Павелъ. Өедоровъ Алексви. Моревъ Иванъ. 30. Алвевъ Василій.

четверты й

курсъ.

Переводятся

Digitized by Google

Предатовъ Николай свящ. Никоновичъ Александръ. Орловъ Николай. Кирилловичъ Петръ.

35. Повровскій Арсеній. Нумеровъ Андрей. Рудневъ Евгеній. Арсеньевъ Яковъ. Гиляровскій Никаноръ.

40. Тихоннскій Иванъ. Лавровъ Александръ. Дубровскій Александръ. Казанандій Василій. Боголюбовъ Осодоръ.

45. Ковалевскій Григорій. Погодинъ Василій.

47. Образцовъ Василій.

Переводятся

ВЪ

четвертый курсъ.

Ш. Слушали: а) Прошенія студентовъ: І-го курса: Канаровскаго Александра и Остроумова Николая, ІІ-го: Верниковскаго Константина, Корадиова Осодора, Раски Владиміра и Соколова Семена и Ш-го: Богодюбова Димитрія, Балевоваго Петра, Вербицкаго Василія, Вершинскаго Петра, Гятдовскаго Семена. Кочурова Василія, Крюкова Сергвя, Левина Павла, Левициаго Георгія, Маркова Ивана, Медвидкова Николан, Монсеева Николан, Молчанова Лимитрія, Мухина Михаяла, Поспълова Павла, Сивемскаго Виктора, Соколова Поликариа, Спасскаго Константина, Стонковича Василія. Тимовеева Оводора и Травчетова Николая объ неходатайствованін ниъ у Его Высокопреосвященства разръшенія держать после ваникулярнаго времени устныя испытанія по тъмъ предметамъ, экзаменамъ по конмъ они своевременно, по бользии, не подвергались, и подать из началу будущаго учебнаго года не представленныя ими въ свое время, по больши, семестровыя и сочиненія пропов'яди. При прошеніяхъ: Канаровскаго, Кораллова, Боголюбова, Вербицкаго, Кочурова, Крюкова, Левина, Левицваго, Маркова, Молчанова, Мухина, Поспелова, Сивемскаго, Соколова Пол., Спасскаго и Травчетова приложены мед. удостовъренія врача академін (кром'в удостов'вренія о болівни Крюкова, выданняго стороннимъ докторомъ) о бользни, препятствовавшей названнымъ студентамъ сдать своевременно вышеуказанные экзамены и представить вышеозначенныя семестровыя сочинения и проповъди,

- б) Прошенія студентовъ III-го курса Смирнова Константина и Якубовскаго Митрована объ исходатайствованія имъ у Его Высокопреосвященства разръшенія держать послё каникулярнаго времени устныя испытанія, коммъ они вовсе, по бользни, не подвергались въ концъ 188<sup>7</sup>/<sub>8</sub> учебнаго года и подать Якубовскому къ началу 188<sup>8</sup>/<sub>9</sub> учебнаго года не представленное имъ своевременно, по бользни, семестровое сочиненіе и проповъдь. При прошеніи студента Якубовскаго приложено медицинское свидътельстно о бользни.
- в) Прошеніе студента І курса Морачинскаго Ивана объ искодатайствованіи ему у Его Высокопреосвищенства разрішенія представить не поданное имъ первое семестровое сочиненіе къ 15 августа сего года, въ виду того, что онъ быль зачисленъ въ студенты С.-Петербургской духовной академіи въ октябрів кізсиції 1887 года.

С правка. Преосвященный Антоній, Ректоръ академін, въ засъданін Совъта академін заявиль, что ісромонахъ Александроневской лавры Герасимъ обратился къ нему съ просьбою объ исходатайствованіи у Его Высокопреосвищенства для сына его студента І курса Леонида Лозанова разръшенія сдать зизамены и представить не поданныя сочиненіе и проповъдь послъ каникулярнаго времени.

Студенты: I курса Ловановъ Леонидъ и III-го: Смирновъ Константинъ и Янубовскій Митрофанъ не держали всёхъ испытаній.

Нижеповиенованные студенты не держали экзаменовъ по нівкоторымъ предметамъ, в именно: І курса Канаровскій Александръ
по логивъ, Остроумовъ по введенію въ кругъ богословскихъ
наукъ, св. писанію новаго завъта, бяблейской исторіи, общей
церковной исторіи, исторіи славянскихъ церквей, латинскому и
оранцузскому языкамъ и Оомивъ Николай по греческому языку, П-го — Тимовеевъ Аполлонъ по греческому языку и Швабичъ Павелъ по датинскому языку и Ш-го — Боголюбовъ
Димитрій и Левицкій Георгій по догнатическому богословію и исторіи русской церкви, Вербицкій Василій, Крюковъ
Серкъй, Марковъ Иванъ и Модчановъ Димитрій по догнатичекому богословію, Гифдовскій Семенъ по педагогивъ и церковной археологіи и литургивъ, Соксловъ Поликарпъ по вравственному богословію и церковной археологіи и литургивъ, Спасскій

Вонстантинъ по догнатическому богословію, нравственному богословію и исторіи русской церкви, Стояковичь Василій но педагогикъ, патристикъ и исторіи и обличенію русскаго раскола и Травчетовъ Николай по исторіи русской церкви.

Студенты: II курса Соколовъ Семенъ и III-го — Бълевскій Петръ, Гитдовскій Семенъ и Стояковичъ Василій не подали въ свое время встать семестровыхъ сочиненій.

Нижепониенованные студенты не подали и жеоторых семестровых сочиненій, а именю: І курса Лозановъ Леонидъ по новой общей гражданской исторіи и Морачинскій Иванъ по общей церковной исторіи, ІІ-го—Верниковскій Константинъ по логикъ, Коралловъ Оеодоръ по греческому явыку и Раска Владиміръ по натинскому явыку и ІІІ-го—Вершинскій Петръ, Кочуровъ Василій, Медвёдковъ Николай, Монссевъ Николай, Сиземскій Викторъ и Тимовеєвъ Оеодоръ по исторіи и разбору западныхъ исповъданій, Крюковъ Сергій, Левинъ Павелъ, Мухинъ Миханлъ и Якубовскій Митрофавъ по библейской археологіи, Поспіловъ Павелъ по догивтическому богословію и Травчетовъ Николай по догивтическому богословію и Травчетовъ Николай по догивтическому богословію и перковной археологіи и литургикъ.

Студенты: І курса Лозановъ Леонидъ, ІІ-го — Соколовъ Семенъ и III-го — Бълевскій Петръ, Стояковичъ Василій и Якубовскій Митрофанъ не подали проповъдей.

По опредвленію Совёта академіи отъ 18 января сего 1888 г., студенть ІІІ-го вурса Травчетовъ Николай освобожденъ отъ подачи перваго и втораго семестровыхъ сочиненій (по догматическому богословію и церковной археологіи и литургивъ) съ зачисленіемъ двухъ сочиненій, написанныхъ имъ на ІІІ-мъ курсъ вътеченіе 1886/, учебнаго года.

Студенты: І курса Ловановъ Леонидъ и Ш-го — Якубовскій Митрофанъ и Медвъдковъ Николай уволены были, по бользни, на родину впредь до выздоровленія, первый 23 января сего года, второй 4 марта 1888 г: и послъдвій 2 декабря 1887 года; первые и по настоящее время не возвратились изъ отпуска, послъдній же возвратился въ академію 7 февраля. Студенты: П-го курса Верниковскій Константинъ и Ш-го Вершинскій Петръ находились въ отпускъ — первый въ началь 1887, учебнаго года и послъдній съ 21 декабря 1887 г. по 24 февраля 1888 г.; при чекъ

нии были представлены медицинскія свидѣтельства о болѣзни, препятствовавшей имъ явиться изъ отпуска.

Студенты I вурса Остроумовъ Николай и III-го — Смирновъ Константинъ во время испытаній находились въ академической больниць; Монсеевъ Николай находился въ последней съ 11 марта по 31 марта; Стояковичъ Василій больль въ теченіе всего учебнаго года и во время бользии или находился въ академической больниць или въ отпусвъ; Тимоееевъ Оеодоръ находился въ академической больниць съ 7 февраля по 7 марта сего года, а съ 7 марта по 8 апрыля въ отпусвъ по бользии. Что касается остальныхъ студентовъ, не представившихъ нынъ медицинскихъ свидътельствъ, то Преосвященный Антоній, Ректоръ академіи, заявилъ Совъту, что бользиь сихъ студентовъ (Раски, Соколова Семена, Вълевскаго Петра и Гитдовскаго Семена) ему извъстна.

Студентъ I вурса Морачинскій Иванъ зачисленъ въ студенты С.-Петербургской авадеміи на основаніи указа Св. Синода отъ 21 октября 1887 г. за № 3474.

Студенты: І курса Ооминъ Николай и ІІ-го — Тякоосевъ Аполлонъ приняты въ студенты академіи съ обязательствомъ изучить въ теченіе академическаго курса одинъ изъ древнихъ языковъ и къ концу академическаго курса сдать экзаменъ по этому языку (Указы Св. Синода отъ 8 октября 1887 г. № 3305 и отъ 7 іюля 1886 г. № 2473).

Студентъ Швабичъ Павелъ—сербскій уроженець и, согласно съ постановленіемъ Святвишаго Синода отъ 12 марта 1869 года, экзаменъ по древнему языку имъетъ сдавать при окончаніи академическаго курса.

Указомъ Святвитаго Синода отъ 22 февраля 1888 года за № 945 постановлено: въ случав бользии, препятствовавшей тому или другому студенту сдать зазаменъ въ свое время, или накой либо мной вполив уважительной причины, испрашивать у Его Высокопреосвященства особое, въ каждомъ отдъльномъ случав, разръшение или дозволение таковому студенту слать испытание въ другое время, каковое найдено будетъ удобнымъ безъ нарушения общаго порядка занятий въ академии.

По \$ 2 составленных совътом академіи правил о времени и порядкъ производства испытаній въ С.-Петербургской духовнов академіи при переходъ студентовъ изъ курса въ курсъ и при

окончанія ими академическаго курса, студенты, получившіе отсрочку экзаменовъ до посліжаникулярнаго времени, сдають ихъ до начала учебныхъ занятій, т. е. съ 15 августа до 1 сентября.

Опредвиние: Признавая причины, воспропятствовавшія поименованным въ докладъ студентамъ сдать въ свое время визамены и представить своевременно семестровыя сочиненія и проповъди уважительными, ходатайствовать предъ Его Высокопреосвященствомъ о дозволеніи симъ студентамъ держать не сданные ими визамены послъ ваникулярнаго времени съ 15 августа по 1 сентября и подать семестровыя сочиненія и проповъди не позже 15 августа.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высовопреосвященства: «1888. Іюня 16. Исполнять».

IV. Слушали: а) Докладъ секретаря Совъта и Правленія академіи Алексън Княжинскаго отъ 9 сего іюня, съ представленіемъ, во исполненіе опредъленія Правленія Академія отъ 31 минувшаго мая, списковъ студентовъ съ баллами по поведенію за 1887—1888 учебный годъ, представленныхъ исправляющимъ должность инспектора академіи армимандритомъ Михаиломъ при донесенія въ которомъ онъ, архимандритъ Михаилъ, объясняеть за что поставленъ по поведенію баллъ 4 четыремъ оканчивающимъ курсъ студентамъ и съ сообщеніемъ самаго объясненія и. д. инспектора архимандрита Михаилъ.

Справка. Указъ Св. Синода отъ 22 февраля 1888 г. за No 946.

б) Его же довладъ отъ 9 сего іюня следующаго содержавія: «Честь имею представить Совету академіи, какъ оправдательные документы къ составленнымъ поверочной коммиссіею спискамъ студентовъ, табели вкзаменскихъ балловъ студентовъ всехъ четырехъ курсовъ и отвывы гг. наставниковъ академіи о сочиненіяхъ на ученую степень студентовъ ІУ курса».

О предвини: Принять въ свъдънію. Списки студентовъ съ баллани по поведенію, табели вкзаменскихъ балловъ и отзывы о сочиненіяхъ студентовъ IV курса хранить при двлахъ Совъта.

Oтзывы Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборіскаго, Ректора Академіи:

в) о сочинени студента Николая Андруцкаю, подъ за-

главість: «Георгій Кописскій, архісписьопъ Білорусскій, и его пропов'ядническіе труды».

«Сочиненіе г. Андруцваго состоить изъдвухъ частей. Въ первой измагается біографія Георгія Конисскаго, во второй предлагается харантеристина его проповъдей. Біографія изложена въ двухъ главахъ, соотвътственно двумъ главнымъ періодамъ въ жизни пропов'ядника, именно: до назначенія его архіспископомъ Бълорусскимъ и по назначение до смерти его. Наибольший историческій интересъ имъеть эта вторая глава и потому она обработана авторомъ съ наибольшею тщательностію и отчетливостію. Харантеристива проповъдей составляетъ наибольшую часть сочиненія (свыше двухь третей его) и разділяется на пять главь. Первая глава представляеть собою какъ бы введение къ этой части. Здёсь им находинъ библіографическій изысванія о количествъ проповъдей Конесского, изданныхъ и неизданныхъ, о разныхъ изданіяхъ и пр., а также подробную историческую вартину характера и направленія русской жизни въ Екатерининскую эцоху, какъ основы, опредвлявшей и содержание и направленіе пропов'ядей Георгія Конисскаго. Слідующія три главы сочиненія посвящены разсиотрівнію самых проповідей, которыя двлятся авторомъ на три группы: 1) проповеди догматико-полемическія, 2) нравственно-обличительныя и 3) историческія и привътственныя рачи. Каждой группъ посвящается особая глава. Въ последней главе говорится о вившиемъ характере разскатриваемыхъ проповъдей. Таково содержание сочинения. Планъ его естественный, отвъчающій существу предмета, содержавіе проповедей изложено полно и обстоятельно и притомъ въ связи съ теми запросами, которыя предлагала проповеднику современная жизнь. Проповёди Конисскаго авторъ изучаль внимательно, накъ изданныя въ свътъ, такъ и неизданныя по рукописному сборнику Могилевской духовной семпнаріи. Все сочищеніе написвио ясно, свивдно и последовательно. Исплючение въ этомъ отношенів составляють две последнія главы, которыя и съ внешней и съ внутренней стороны совсемъ плохи и только портятъ • впечатавніе, производимое сочиненіемъ. Авторъ очевидно не съумълъ должнымъ образомъ воспользоваться споимъ временемъ и из концу года долженъ быль работать слишкомъ торопливо и поспъщно. Но если даже эти главы и совстви иселючить изъ

сочиненія, все-таки останется возможность признать его удовлетворительнымъ для степени кандидата».

и б) о сочиненіи студента *Ипполита Тихонова*, подъ заглавіємъ: «Григорій Цамблакъ и его пропов'єди».

«Сочиненіе г. Тихонова состоить, вромѣ весьма краткаго предисловія, изъ пяти главъ. Въ первыхъ трехъ главахъ сочиненія разсказывается жизнь проповѣдника, въ послѣдникъ двухъ предлагаются анализъ и характеристика его проповѣдей. Къ сочиненію въ качествѣ приложевія присоединены авторомъ 18 подлинныхъ твореній (17 проповѣдей и 1 житіе) Григорія Цамблава, въятыхъ почти исключительно изъ рукописей Новгородской Сооійской библіотеки. Только двѣ статьи заимствованы изъ рукописей Императорской Публичной библіотеки.

Работа автора не самостоятельная. Но онъ съ усердіемъ н вниманіемъ изучиль не только все то, что имветь отношеніе главнымъ образомъ въ исторической части его сочинения, во постарался отыскать и извлечь изъ нашихъ столичныхъ рукописныхъ книгохранилить полный тексть пропов'ядей Григорія Цамблака, которыя и приложиль въ своему сочинению. Вообще авторъ занимался своимъ деломъ съ видимымъ усердіемъ. Историческія свідінія о Григорів, какь оні досель были извістны въ русской литературъ, онъ дополнилъ на основании сочинения Преосвященнаго Мельхиседена, епископа Романскаго въ Молдавін. Заимствованныя изъ этого сочиненія новыя данныя о жизни и двятельности Григорія Цамблака изложены авторомъ въ третьей главъ его сочинения, которая повтому читается съ особеннымъ интересомъ. Последнія две главы сочиненія съ большею ясностію для дела могли бы быть обработаны въ одну главу. По частямъ эта необработанность вообще и шероховатость изложенія встръчаются и въ другихъ главахъ. Но въ общемъ сочинение производить вйсчативніе благопріятнос. Для степени кандидата я прививю его удовлетворительнымъ».

Отзывы исправляющаю должность инспектора академін архимандрита Михаила:

а) о сочиненім студента ісромонаха Филиппа (Бекаревича), подъ заглавіємъ: «Антропологія св. отцевъ по главивійшимъ

представителямъ древней аскетической литературы въ восточной церкви».

«Сочиненіе распадается на введеніе, двів части и завлюченіе. Во введенін опредъянется характеръ сочиненія (этическій), составъ (двъ части), метовъ (систематическій, предпочтительно предъ историко-генетических) и источники (Ефремъ Сиріянинъ, Макарій Великій, Нилъ Синайскій, Исаакъ Сиріянивъ, Іоаннъ Листвичникъ и др.). Въ 1-й части излагается антропологія формальная; разсиатриваются отеческіе взгляды на тело и душу и ихъ взаимныя отношенія, на различныя душевныя силы и на дукъ человъва. — 2-ю часть составляеть изложение антропология этической; здёсь рёчь идеть о правственной природе человека. по святоотеческимъ возаржніямъ, въ ея историческомъ развитіи. 1-я глава-- о человъвъ въ состояни первобытной невинности; 2-я глава-о человъвъ въ состояни падения, 3-я глава-о человъвъ возстановлениомъ чрезъ искупление и 4-и глава-о человъть въ жизни загробной, 5-и глава составляеть заплючительный обзоръ BCOPO BRIOMONDAPO.

Авторъ изучилъ весьма внимательно свою литературу. Работа выдается особенной отчетливостью. Къ недостатванъ сочиненія можно отнести излишенъ въ формальныхъ подравділеніяхъ, не вытелающихъ собственно изъ святоотеснихъ воззріній, а заиметвованныхъ авторомъ изъ современныхъ системъ Богословія. Въ общемъ работа хорошая и вполит заслуживаетъ степени вандидата богословія».

б) о сочинени студента Геннадія Бурцева, подъ заглавіємъ: «Попытии русско-православной мысли уяснить ученіе о Церкви».

«Сочиненіе (236 стр.) разділяются на введеніе, б главъ и заплюченіе. Въ введенія авторъ указываетъ историческій генезисъ попытовъ русской мысли уяснить вопросъ о церкви и довазываетъ жизненную и логическую необходимость такого уясненія. Затімъ излагается плавъ сочиненія, при чемъ работа ограничнаяется трудами Кирізевскаго и Хомякова. — Въ 1-й главі разсматривается гносеологія Кирізевскаго и Хомякова, при чемъ отношенія візры и знанія опреділяются такъ, что візра даетъ содержаніе для мысли, на низшихъ ступеняхъ вакъ ощущеніе, на высшихъ — какъ любовь. Критерій всякаго повнанія есть цільный разумъ. Во 2-й главіз налагается взглядъ Кирізевскаго

на раціоналистическій характеръ западнаго просвіщенія, западной жизни и западной віры, при чемъ доказывается необходимость церковнаго преданія, какъ высшаго критерія церковной 
истины, какъ обнаруженія живаго цілостнаго сознанія церкви. 
Въ 3-й главі показывается, что православіе, лежащее въ основі 
русскаго просвіщенія и русской жизни, антираціоналистично; 
оно отділяеть віру отъ знанія, какъ вічное и всеобщее отъ 
временнаго и частнаго, при чемъ смотрить на віру, какъ на цілостный разумъ, которому необходимо должно подчиняться знаніе, 
какъ только отдільная функція разсудка. 4-я глава заключаєть 
въ себі выясненіе критерія церкви въ принципахъ любви и 
вселенскости, по Хомякову. Въ 5-й главі раскрывается ученіе 
Хомякова о церкви. Въ заключеніи даєтся критическая оцінка 
возгріній Хомякова и Киртевскаго и опреділяєтся ихъ значеніе 
для уясненія православнаго помятія о церкви.

Авторъ при написаніи сочиненія перечиталь ней относящінся из ділу статьи и иниги. Главное достоинство его—выдающаяся вдумчивость въ предметь изслідованія; авторъ старается проамаливировать мысли до ихъ первооснованій, при чемъ обнарумиваєть самостоятельность и безпристрастіе своихъ сужденій, обстоятельно оттіняя какъ хорошія, такъ и слабыя стороны разсматриваємыхъ имъ возріній. Къ недостативить сочиненія можно отнести излишнюю иногда отрішенность автора отъ буквы разбираемыхъ имъ сочиненій и тяжеловатость язына. Впрочемъ и тотъ и другой недостатокъ очевидно завнеять отъ старанія автора какъ можно глубже и цілостите изложить разбросанные и отрывочные взгляды Хомякова и Кирфевскаго. Въ общемъ сочиненіе весьма хорошее».

в) о сочинение студента *Осодора Виноградова*, подъ заглавиенъ: «Ульрици—вакъ защитникъ тензиа».

«Эта очень большая работа (болле 135 вандидатсянть инетовъ) распадается на 4 отдъла и занлюченіе. Въ 1-иъ отдъль (1—98) излагается гноссологія Ульрици и устанавливается возновность метафизики и познанія о Богъ, какъ послідняго предположенія научной онтологіи и космологіи. Во 2-иъ отдъль (98—310) излагаются основанія естественно-научной онтологіи и космологіи и выводится, что міръ представляєть всюду цілесообразность и законность и слід. пронехожденіе его не можеть быть результатомъ сябно действующих силь или случайной встречи веществъ, а необходимо предполагаетъ единую силу, действующую во плану и нормъ. Въ 3-мъ отделе (310—455) излагаются донавательства бытія Божія: онтологическое, космологическое (сюда же входятъ и телеологическое и неяхологическое) и гносеологическое. Въ 4-мъ отделе излагается спенулятивное изследованіе иден о Боге и Его отношеніяхъ из міру и человечеству или собственно система научис-оплосоской метасивник съ ея прасугольнымъ камиемъ—идеей личнаго Бога. Въ заключеніи (522—549) дается праткая притика основныхъ гносеологическихъ и метасизическихъ положеній Ульрици и поназывается, что Ульрици не разрениять окончательно поставленныхъ имъ проблемъ и не пришель къ чистому текстическому понятію о Боге, поставивъ последняго въ органически-необходимую связь съ матеріальнымъ міромъ.

Авторъ пользовался всеми главными сочиненіями Ульрици накъ существующими въ переводе на русскій языкъ, такъ и немецении. Главнымъ достоинствомъ работы нужно признать ен детальную тщательность; авторъ самымъ добросовестнымъ образомъ изучилъ и изложилъ сочиненія Ульрици. Недостатокъ работы — излищияя иногда близость къ источникамъ, увлеченіе деталями, которыя можно бы изложить короче въ виду главной цели сочиненія, и вратность критическихъ замечаній, хотя и дельныхъ и весьма меткихъ по существу. Въ общемъ работа ечень хорошая и особенно рекомендующая трудолюбіе автора. Степени кандидата богословія вполеж заслуживаютъ».

г) о сочинения студента *Арсенія Ивасава*, подъ заглавіємъ: «Система основныхъ богословски-оплософскихъ возэрвній Преосвященнаго Епископа Өсофана».

«Во введеніи авторъ намічаєть общія характерныя черты воззріній Пр. Ососана: изъ почти исключительно антропологическій характерь, ихъ близость духу древне-восточныхъ св. отцевъ, ихъ глубовую внутреннюю пронивновенность, иміющую основаніе въ личномъ духовно - аскетическомъ опыть пишущаго и, навонець, ихъ живненность и нравственную высоту. Въ 1-й гл. авторъ излагаетъ ученіе Пр. Ососана объ устройствів человіческой природы, объ си тросчастномъ составів изъ тіла, души и духа, при чемъ анализируются всті силы и отправленія наждой части въ

отявльности. Во 2-й главъ авторъ излагаетъ учение Пр. Ософана о томъ, что необходимо для спасенія; при этомъ необходимымъ считается: въра, добрыя дъла и благодать, подаваемая въ таннствахъ чрезъ богоустановленную ісрархію и въ твлъ церкви. При разсмотръніи каждаго пункта авторъ указываеть жизненнопрактическій его характеръ, вытекающій изъ борьбы съ протестантами, пашиовцами и т. п., наковою борьбою частью вызваны и самыя касающіяся этихь вопросовь сочиненія Пр. Оссовна. Въ 3-й главъ авторъ издагаетъ объективную и субъективную сторону дела спасенія человеческаго, т. е. накъ совершиль Богь спасеніе челов'яна, и какъ челов'янь усвояеть себ'я это спасеніе. Главное внимание авторъ отдалъ последнему вопросу, такъ какъ вдёсь Пр. Осоовиъ развиваеть свой авторитетный и глубовій ввглядъ на отношенія между благодатью и свободой. Въ 4-й главъ налагаются основныя понятія о христівнской жизни и даятельности, о добродетели и греже. Авторъ внимательно и съ видимой любовью изучаль сочинения Пр. Осоовна, его тонь дышеть сердечностью и сочувствіемъ взглядамъ епископа-аскета. Къ сожаавнію только авторъ не привель всего въ стройную систему, поторая у него была наизчена, но при многосложности работы, которая предстояла автору, это вполнъ понятно. Въ общемъ сочиненіе весьма хорошее и вполив заслуживаеть степени жандиката богословія».

д) о сочинени студента *Николая Пашкевича*, подъ заглавіемъ: «Философоко-религіозное мірософокраніе св. Григорія Богослова».

«Во введенія авторъ указываєть жизненное значеніе возграній св. Григорія Богослова для настоящаго времени, жаждущаго примиренія между откровенной истяной и пытливой мыслью человіка. Затімь очерчиваєтся обликъ нравственной личности св. отца, и въ ея жизненныхъ запросахъ, указываєтся дсточникъ его теоретическаго міросозерцанія. Въ 1-й главіз излагаєтся ученіе св. Григорія Богослова о познавін; во 2-й — ученіе о Богі а) съ точки зрівнія оплософскаго сознанія и б) съ точки зрівнія христіанскаго сознанія; въ 3-й—ученіе о міріз вообще, о міріз какъ ціловь и о частныхъ видахъ сверхчувственнаго о чувственнаго бытія, въ 4-й—ученіе о человікі, въ 5-й—ученіе о промыслів Божіемъ вообще, о домостроительствіх нашего спасскія въ Ветхомъ и Новомъ Завізтахъ въ частности, и о церкви Хри-

стовой накъ Богочедовъческомъ организмъ. Възандючени авторъ уназываетъ на схематичность своего труда и оттъниетъ накъ свою главную задачу поназать органическую связь между частными сторонами всего міросозерцанія св. отца».

Авторъ имътъ дъто исключительно съ сочинениями самого Григорія Богослова и притомъ главнымъ образомъ въ ихъ русскомъ переводъ; въ наиболье трудныхъ случаяхъ онъ севрялся и съ греческимъ подлинникомъ. Литературу о св. Григоріъ Богословъ, существующую хотя бы въ Россіи, омъ совстиъ не имъетъ въ виду при ръшеніи тъхъ или другихъ вопросовъ. Но самыя сочиненія св. отца онъ изучилъ съ любовью, и общее міоровозървніе св. отца представилъ весьма отчетливо и одушевленно. Сочиненіе хорошее и для полученія степени кандидата богословія вполит удовлетворительно».

и е) о сочинении студента Митрофана Померанцева, подъ заглавіємъ: «Гносеодогія древнихъ отдевъ-аскетовъ Восточной Церкви (по Антонію Великому, Макарію Египетскому, Исааку Сиріянину и др.)».

«Въ праткомъ введения авторъ даетъ общую характеристику древне-аскетической гносеодогін. Въ 1-й главъ издагается свитоотеческое ученіе о состава богосозданной природы челована въ ея отношенів въ христіанскому познанію, при чемъ особенно вниманіе удвинется разумной правственной воль или боголюбивому уму (νοῦς), какъ центральной заправляющей силь при стремленіи чедовъка въ Богу, и въръ, какъ необходимому условію при познаніи Его и приближении въ Нему. Во 2-й главъ говорится о различныхъ состояніяхъ души, обусловливаемыхътимъ или другимъ направленіемъ правственной воли въ человівкі и развитіе этихъ состояній въ три ступени міровозаріній. З-я глава состоять наъ расирытія трехъ ступеней міровозарвнія или «въденія»: въденія противоестественняго или плотского, естественняго или душевняго н сверхъестественнаго или духовнаго. Въ 4-й заключетельной главъ авторъ повазываетъ, накъ св. отцы-аскеты изъ основъ чистаго нравственнаго сознанія выводиле разрішеніе основных метафивическихъ вопросовъ: о нравственной свободъ или личности, о Личномъ Богъ и о дичномъ безсмертім души.

Авторъ основательно знаетъ цитируеныхъ имъ святыхъ отцевъ и видино съ любовью и величайщимъ рвеніемъ вдуны-

вамся въ оригинальную постановку гносеологін на основѣ нашей нравственной и религіозной жизни. Нівкоторыя стороны вопроса было бы желательно видіть боліе подробно разсмотрівнвыми. Въ общемъ сочиненіе хорошее и вполні достойно степени каниндата богословія».

Отзыви заслуженнаго ординарнаго профессора И. Ө. Ниль-

а) о сочинение студента Павла Добронравина, подъ заглавісиъ: «Никодинъ Стародубскій и его значеніе въ исторіи раскола».

«Посят вратью описанія положенія, въ наконъ находился расколь въ царствованіе Екатерины II, и указанія литературы предмета г. Добронравнить въ первой главт своего сочиненія наображаеть живнь инова Никодийа, во второй излагаеть споры его съ раскольниками Рогожскаго владбища по вопросу о чинопріємт переходящих въ расколь отъ православной церкви мірянъ и особенно такъ называемых бёглых поповъ, въ третьей ведеть рэчь о сочиненіи, извёстномъ подъ именемъ: «Вопросы Никодима», въ четвертей изображаеть дъягельность стародубскаго инова, направленную имъ въ соединенію старообрядцевъ съ православною церковію на правилахъ единовърія.

Сочинение г. Добронравина не безъ недостатновъ. Накоторые вопросы (напр. о томъ, насколько духовная власть сочувствовала свътской въ признаніи старыхъ обрядовъ непрепятствующими соединению распольниковъ съ православною церковию на начадахъ единовърія) недостаточно разънснены; при опънкъ «Вопросовъ Николема» авторъ ограничивается враткими и нерёдко намеными замечаніями на помещенныя въ «Братском» Слове» за 1886 годъ замъчанія на ту же книгу архимандрита Павла и реданців; встрачаются по мастама сужденія неварныя и даже противорачія (стр. 110 срави. 121 и 123). Несмотри однакоже на указанные недостатии, диссертація г. Добронравина, по моему мевнію, можеть быть признана удовлетворительной для степени вандидата. Авторъ довольно внимательно изучиль печатные источники и пособія, относящіеся къ предмету его изследованія, и по ивстань старался не только провереть заключающіяся въ них свъдънія, но и дополнить ихъ свъдъніями, извлеченными изъ румописей—то частныхъ инцъ (стр. 132), то общественныхъ вингохранилищъ (стр. 60 и 117). Въ литературномъ отношение сочинение отличается правильностию языка и живостию изложения».

и б) о сочинение студента Ивана Никифоровскаю, подъ заглавиемъ: «Объ основанияхъ, на поторыхъ утверждается въ Стоглавнивъ учение: а) о двуперстии для престнаго знамения и благословения, б) о сугубой аллилуии и в) о небрити и нестрижение бороды и усовъ (на основании рукописей Соейской и Кирилло-Бълозерской библиотекъ)».

«Посят предварительных замтивній о существованіи въ нашей литературт различных возэртній на Стоглавый соборъ и внигу «Стоглавъ», посят опредъленія задачи своего изсятдованія и вратнаго указанія источниковъ и пособій для своего труда, г. Нинифоровскій ділить свое сочиненіе на три части, изъ которыхъ каждая подразділяется на итсиолько главъ. Въ первой части, состонщей изъ четырехъ главъ, авторъ занимается изсятдованіемъ основаній, на которыхъ отцы Стоглаваго собора утвердили свое ученіе о двуперстіи для престиаго знаменія и благословенія, во второй, состоящей изъ двухъ главъ, г. Никифоровскій подвергаетъ вритической оцінить основанія, на которыхъ въ внигъ «Стоглавъ» утверждается опреділеніе о сугубой аллимуіи, въ третьей,—также состоящей изъ двухъ главъ, авторъ ведетъ річь объ основаніяхъ, на которыхъ отцы Стоглаваго собора утвердили свое постановленіе о брадобритіи.

Г. Ники ооровскій самъ сознается (стр. 9), что по предмету его насладованія у насъ существуєть общирная дитература. Дайствительно изъ множества полемическихь сочиненій и статей противь раскола немного можно указать такихь, въ которыхь не было бы более или менее подробнаго критическаго разбора и основаній, на которыхъ утверждаются въ Стоглавь опредаленія о двуперстій, о сугубой алмилуій и о небритій и нестриженій бороды и усовъ. Особенно много даже спеціальныхъ изсладованій посвящено въ нашей полемической литературь противь раскола вопросу объ основаніяхъ, на которыхъ утверждается въ Стоглавь ученіе о двуперстій—этомъ главномъ «догмать» старообрядства, —вопросу, разрашенію котораго и г. Нивифоровскій отвель въ своемъ трудь 443 страницы, т. е. болье 3/4 своего сочиненія. Повтому для общихъ сужденій о предметь своего из-

следованія г. Накифоровскій имель немало и притомъ весьма компетентныхъ пособій. Тэмъ не менье было бы ошибочно думать, будто ученая работа автора всяваствіе указаннаго обстоятельства не могла быть ни особенно трудною, ни вполеж самостоятельною. Одно изученіе изссы относящился въ предмету изследованія сочиненій и статей, помещенных въ разных періодическихъ изданіяхъ духовныхъ и светскихъ, требовало отъ автора громаднаго труда; и этотъ трудъ, --- заявляю объ этомъ съ глубокою радостію, -- выполненъ г. Никифоровскимъ съ такою тщательностію и усердіемъ, какія не часто встрачаются въ диссертаціяхъ, писанныхъ на школьной скамьй. Съ другой стороны изъ множества вопросовъ, ръщеніемъ которыхъ прищлось заниматься автору, только ивкоторые, по справедливому замичанію г. Нивифоровскаго, находять въ существующей литературъ по расколу точные и мотивированные отвёты; рещеніе другихъ вопросовъ въ ней только намечено и предъуказано, а по многикъ высвазаны такія возэрвнія, которыхъ нельзя привнать справедлявыми; значить, автору предстоядо, -- скажу его собственными CAORAME, JESSAB'S HODBING BELLEGIN, DASBEBETS BTODIS, CURTATION съ третьими и вообще разбираться во иножествъ существующихъ въ дитературъ воззръній на избранный имъ предметь. Уже одна эта сторона дъла требовала отъ автора значительнаго самостоятельнаго труда. Но еще больше самостоятельности обнаружиль въ своемъ сочиненім г. Никифоровскій, изслідуя свой предметъ по рукописямъ Софійской и Кириддо-Бълозерской блбдіотекъ, что и составляло главную его задачу. Изученіе сокровимъ нашей рукописной библіотеки дало автору возможность не толькоціннть притически разныя воззрінія других писателей (гг. Бідяева, Субботина, Каптерева, Жманина, Прессв. Макарія, Павля (Прусскаго), ісромонаха Паснутія, Прессв. Никанора, сващ. Виноградова и др.) на многіе изъ затропутыхъ имъ вопросовъ и высказать по нимъ свои и нередко очень дельныя и остроуиныя соображенія, но и отврыть немало новыхъ и притоиъ въ высшей степени интересных данных, доселе неизвестных въ наувъ. Такъ напр. г. Никифоровскій нашель, что въ некоторых рукописяхъ не только XVI (Xp. Чт. 1877 г. № 5-6, стр. 8574 но даже XIV, или самаго начала XV во нарекается провлятие ва неврестищемся треми персты (стр. 117). Точно также въ жевъстномъ свазаніи о Мелетіи Антіохійскомъ онъ открыть въ нѣкоторыхъ рукописять даже XIII— XIV в. такую редакцію влассическаго мѣста, на которое ссылются раскольники въ пользу двуперстія, которая до послѣдняго времени не была извѣстна въ наукѣ и—что еще важнѣе—имѣетъ вполиѣ историческій характеръ, т. е. составляетъ буквальный переводъ словъ блаж. Өеодорита, перваго свидѣтеля объ этомъ событіи: «три показа имъ персты, потомъ два совокупль, а единъ оставль». Наконецъ о самомъ Өеодоритовомъ словъ, о которомъ мы имѣемъ спеціальныя изслѣдованія, авторъ сообщаетъ, на основаніи рукописей нашей библіотеки, немало новаго и интереснаго.

Но усердіе г. Никифоровскаго не ограничилось обстоятельнымъ изученісиъ, примънительно въ цъли своего сочиненія, множества рукописей Софійской и Кирилло-Бълозерской библіотекъ. Для большаго «уясненія явкоторых» вопросовъ» (стр. 10) онь даль себъ трудъ познакониться по возножности и съ рукописями Императорской публичной библіотеки; и эта, такъ сказать, сверхдолжная работа привела автора въ новымъ и притомъ въ высшей степени интереснымъ открытіниъ. Досель мысль, что нахолящійся въ чинъ принятія хвалисниъ анаосматизиъ на некрестящихся двумя перстами принадлежить не составителю греческаго чина: «отреченіе еретиковъ армянъ», а русскому переводчику этого чина, была общепризнанною въ литературъ. Между тъмъ г. Никифоровскій въ числь греческихъ рукописей Императорской публичной библіотеки нашель одинь сборникь (прежде принадлежавшій Пр. Порфирію), въ которомъ не только находится чинъ присоединенія армянь и яковитовь, сходный сь славянскимь, но и изрекается проклятіе на некрестящихся двумя перстами. Какъ важно это отврытіе автора для православной полемики противъ раскола, — это понятно всякому. Правда найденный г. Никифоровскимъ греческій сборникъ написанъ довольно поздно (въ 1661 г.); но авторъ представияъ въ своемъ сочинении немало очень серьезныхъ соображеній въ пользу той пысли, что самый чинъ, помъщенный въ этомъ сборникъ, появился въ Греціи не позжеконца XII, или начала XIII въка. А это значитъ, что, быть можетъ, со временемъ и относительно двуперстія придется прав. полемивъ противъ раскола признать тоже, что она должна была признать относительно | сугубой аллилуін, т. е. что и двуперстіе—не наша «домашняя вы-

дужна», а «греческое преданіе». Не могу не указать еще на одну особенность труда г. Нивифоровскаго: авторъ не ограничивается притической оцинкой данныхъ, на поторыхъ утверждается въ Стоглавъ то или другое постановленіе, но старается указать, откуда отцы собора брали то или другое основане для своихъ опредъденій. Особенно интересна въ этомъ отнощенім вторан часть сочиненія, гда авторъ повазываеть, что заставило составителя житія препод. Еворосима внести въ свой трудъ разсказъ о явленін ему Богородицы и что дало отцамъ Стоглаваго собора право свазать, что употребляющіе трегубую аллилуію впадають въ ересь датинянъ, которые четверять Св. Тронцу и тыкъ раболенна Св. Духа творять. Вообще сочинение г. Нивнооровского, несмотря на некоторые недостатии (авторъ не смогъ, или вернее: не нивлавремени массу собраннаго имъ матеріала расположить въ надлежащемъ порядкъ и болъе сжато; встръчаются въ сочинени сужденія недостаточно обоснованныя, повторенія, негочности въ цитатахъ (стр. 554), описки (стр. 277), не только вполив удовлетворительно для степени вандидата, но и заслуживаетъ особаго вниманія Совътах.

Отзывы заслуженнаю ординарнаю профессора И. Е. Троицкаю: в) о сочинение студента Василія Беллавина, подъ заглавиенъ: «Кенедь и отношеніе его къ Янсенизиу».

«Сочиненіе г. Веллавина состоить изъ введенія, четырехъ главъ и заключенія: во введеніи излагается исторія Янсенизма до присоединенія въ нему Кенеля, въ 1-й гл. біографія Кенеля, во 2-й разсматриваются его сочиненія, въ 3-й—его ученіе и основанія для его осужденія, въ 4-й расказывается исторія принятія во Франціи буллы Unigenitus, въ заключеніи—послѣдующая исторіи Янсенизма и разъясняются причины его измельчанія и упадка.

Всъ савты и вопросы, входищіе въ программу изследованія автора, изучены имъ по хорошимъ источнивамъ, поняты правильно и изложены согласно съ источнивами. Къ сожаленю, авторъ нередко увлоняется отъ высказыванія собственнаго сужденія о лицахъ и савтахъ и уврывается за сужденія другихъ, иногра ставя рядомъ противоположныя сужденія и не принимая на себя труда ни соглашать ихъ, ни оценнвать ихъ относительной справедлявости; отъ того его сочиненіе имъетъ поместамъ видъ

жонгломерата различныхъ мивий. Но вообще говоря, сочинение жорошее и степени кандидата заслуживаетъ вполив».

6) о сочинени студента Петра Бумакова, подъ заглавіемъ: «Өеодоръ Беза и его Histoire Ecclésiastique des Eglises réformées au royaume de France».

«Сочненіе г. Булгакова разділяєтся на дві части: первая, шодразділенная на три главы, посвящена изложенію жизни Ө. Безы, вторая, состоящая изъ двухъ главъ, его «Исторіи реформатскихъ щерквей во Франціи». Той и другой предшествуєть введеніе, въ жоторомъ обозріваєтся литература предмета съ краткой оцінкой главивійшихъ ея произведеній.

Литература предмета на **о**ранцузскомъ и русскомъ языкъ исчернана авторомъ полно и оцънена правильно.

Біографія Безы составлена по хорошимъ пособіямъ, при чемъ авторъ постоянно сохраняетъ свободу собственнаго сужденія и не теряется въ мелочахъ.

Вполив самостоятельный отдель сочиненія составляеть вторая его часть, гдв авторь быль предоставлень самому себв и должень быль проверять и оценивать фактическую часть книги Безы, на основаніи изученія политической исторіи Франціи вообще и французскаго кальвинизма времень Безы въ частности, по другинь источнявамь. И эту часть своей задачи авторь разрышають удовлетворительно, правильно понимая и оценивая, какъ сужденія разныхъ ученыхъ объ общемъ характерів и значеніе вниги, такъ и безпристрастіе и компетентность ея автора въ изложеніи фактовь и характеристикъ современныхъ ему историческихъ діятелей. Къ сожалінію эта часть его труда не кончена. Къ недостаткамъ сочиненія нужно отнести также внижную структуру річня съ замітными слідами вліянія французской литературы, усердно штудированной авторомъ. При всемъ томъ сочиненіе хорошее и кандидатской степени заслуживаетъ вполить».

в) о сочиненіи студента *Николая Волкова*, подъ заглавіємъ: «Лейпцигскій интеримъ и значеніе уступокъ, сдёланныхъ въ немъ католичеству Меланхтономъ».

«Сочиненіе автора состоить изъ четырехъ главъ: въ 1-й излагается исторія Аугсбургскаго интерима, во 2-й исторія обсужденія его протестантскими богословами и начало Лейпцигскаго интерима. въ 3-й разъясинется процессъ его выработки до установленія окончательной сормы, принятой въ Лейпцигв, въ 4-й двлается обзоръ содержания Лейпцигскаго интерима и опредвляется значение уступокъ, сдъланныхъ въ немъ католичеству. Кромъ того, сочинению предшествуетъ введение, въ которомъ кратко излагается история такъ называемаго въ истории ресормаци «интеримистическаго періода», заключительнымъ моментомъ котораго былъ Лейпцигскій интеримъ.

Авторъ основательно изучиль литературу предмета и отчасти на основанім данныхъ, представдяемыхъ непосредственными источниками, отчасти результатовъ, добытыхъ спеціальными изследованіями, правильно поняль и изложиль какь исторію интерниявообще, такъ и въ частности стическаго періода Аугсбургскаго и Лейпцигскаго интеримовъ, и определилъ характеръ последняго, равно какъ и значение уступокъ, сделанныхъ въ немъ католичеству. При чемъ авторъ постоянно обнаруживаетъ похвальную независимость и свободу сужденія какъ относительно показаній источниковъ, такъ и соображеній и выводовъ спеціальных изследованій. Къ сожаленію, сочиненіе по местамь небрежно переписано: встръчаются описки и пропуски, искажающія не только логическій, но и грамматическій смыслъ ръчи. Но вообще сочинение очень хорошее и вполив заслуживаетъ кандидатской степени».

r) о сочинени студента Мателя Демьяновича, подъ заглавіемъ: «Шведенборгъ и его Doctrina Novae Hierosolymae de Fide».

«Диссертація г. Демьяновича состоить изъ введенія и восьми главъ.

Во введенім авторъ опредвіляєть задачу своєго труда и перечисляєть главнайшія изъ существующихъ изсладованій о Шведенборга и его ученім и сочиненія самого Шведенборга, на основанім которыхъ составлена диссертація.

Содержаніе главъ слъдующее: І. Упадовъ протестантства въ половинъ XVII в. Піэтизмъ. Отношеніе Шведенборга въ протестантству и піэтизму. ІІ. Воспитаніе Шведенборга. Періодъ ученыхъ и натуръ-онлосооскихъ трудовъ его. ІІІ. Шведенборгъ, какъ духовъдецъ и теосооъ. ІV. Шведенборгъ, какъ проповъдникъ церкви Новаго Іерусалима. V. Общій характеръ дъла спасенія по ученію Новаго Іерусалима. VI. Въра Новаго Іерусалима, какъ единство добра и истины въ человъкъ. VII. Ученіе Новаго Іерусалима

въръ въ тъсномъ симскъ этого слова. VIII. Ученіе Новаго Іерусалима о добрыхъ дълахъ:—Заключеніе.

Диссертація автора есть действительное изслідованіе, составменное по всімъ правиламъ науки.

Во введени онъ даетъ краткую, но замъчательно върную и мъткую характеристику и оцънку главнъйшимъ научнымъ трудамъ, пытавшимся установить взглядъ на личность Шведенборга и сущность его доктрины и на основании педочетовъ въ этихъ трудахъ пытается опредълить и опредъляетъ совершенно правильно задачу, которую предстоитъ ръшить современному изслъдователю.

Въ восьми главахъ своей диссертаціи онъ разрѣшаєть эту задачу весьма удовлетворительно; при чемъ обнаруживаєть не только основательное знакомство съ сочиневінми Шведенборга и съ спеціальными изследованіями, нъ нимъ относящимися, и правильное пониманіе техъ и другихъ, но и большую опытность въ пользованіи ими для целей изследованія. Онъ везде является изследователемъ, имеющимъ сохранить полную свободу сужденія относительно техъ и другихъ. Если и встречаются по местамъ въ его диссертаціи недосмотры и неточности, то они должны быть относены на счетъ некоторыхъ спеціальныхъ изследованій, результаты которыхъ онъ принимаєть въ свое изследованіе безъ провёрки. Но такихъ случаєвь очень не много.

Удовлетворня научнымъ требованіямъ, изслідованіе автора удовлетворнеть также и литературнымъ. Оно написано безукоризненно правильнымъ и точнымъ богословскимъ языкомъ, выдержаннымъ отъ начала до конца, и читается съ живійшимъ интересомъ.

Вообще сочинение весьма хорошее и вполив заслуживаеть не только нандидателой степени, но и денежной награды».

д) о сочинени студента Михаила Дъяконова, подъ заглавіємъ: «Юстинъ Феброній и его отношеніе иъ церковной реформъ Іосифа II».

«Сочиненіе г. Дьяконова состоить изъ трехь гдавъ: въ 1-й издагается ученіе Фебронія о церкви и о подоженіи въ ней папства, во 2-й исторія Феброніанскихь споровъ, въ 3-й—судьба Феброніанскихъ идей вообще и въ частности разъясняется вдіяніе идей Фебронія на церковныя реформы Іоспов Парабар Става кромъ того подразділяется еще на візснолько частныхъ

отдъловъ. Въ началъ сочиненія перечисляются источники и пособія безъ оцінки ихъ. Въ введенія (безъ названія) излагается краткая біографія Фебронія (Николая Гонтгейна).

Въ общемъ планъ сочинения составленъ правильно, но въ отдъльныхъ главахъ матеріадъ распредъленъ не равномърно и бевъ достаточной разборчивости: первыя двъ главы безъ нужды переполнены, а послъднян—главнъйшая для автора—осталась не доконченною по недостатву времени. Внъшній схематизмъ въ размъщеніи частныхъ отдъловъ въ главахъ оставляетъ желать иногато со стороны правильности наполненія и размъщенія. Анализъ ученія Фебронія состоить въ простой передачъ содержанія его вниги. Вообще авторъ не съумълъ справиться со своей задачей. Но въ виду громадности труда и краткости времени, бывшаго въ распоряженія автора, равно какъ литературныхъ достоинствъ его сочиненія, я признаю оное заслуживающимъ кандидатской степени».

е) о сочинение студента *Лавра Лавровскаю*, подъ заглавиемъ: «Боссювтъ, какъ полемистъ протекта протестантовъ».

. «Сочиненіе г. Лавровскаго состоить изъ введенія, пяти главъ и заключенія. Кром'я того въ начал'я перечисляются главнъйшіе источники и пособія, бывшіе у него подъ руками, безъ оцінки ихъ.

Во введени авторъ дълаетъ очеркъ политики Людовика XIV относительно протестантовъ, церковной полемики съ нами вообще и въ частности полемики янсенистовъ и установляетъ отношение къ ней полемики Боссювта; въ І-й гл. излагаетъ біографію Боссювта, во ІІ-й равсматриваетъ догматико-полемическія сочиненія Боссювта, въ ІІІ-й—историко и вритико-полемическія, въ IV-й—пастырскія посланія и наставленія, въ V-й—его уніональные проекты, въ заключеніи на основаніи данныхъ, собранныхъ и изложенныхъ въ упомянутыхъ пяти главахъ, пытается охарактеризовать полемическую діятельность Боссювта противъ протестантовъ и опредълить ен значеніе.

Сочинение составлено по весьма широкому плану и изобилуетъ массою подробностей. Въ этомъ завлючается и его главное достоинство и главный недостатокъ. Со стороны полноты собраннаго авторомъ матеріала сочиненіе можетъ удовлетворить самаго любознательнаго читателя, но она же и подавляетъ его своей массою. Это прежде своихъ читателей пришлось испытать на

себъ самому автору. Масса собраннаго натеріала увлекаеть за собою автора, делаеть его словоохотинвымь, заставляеть его пусваться въ подробности, излишнія для его цали. Такина напр. излишними подробностими наполнена перван глава, въ которой авторъ издагаетъ біографію Боссювта. Встречаются тавія же наминества и въ другихъ главахъ, благодаря слишковъ подробному анализу сочиненій Боссковта, не рідно переходящему въ изложение ихъ содержания. Всё эти излишния подробности скоръе затемняють, чёмъ разънсияють дёло, такъ что читателю очень трукно было бы оріентироваться въ этой массь подробностей, если бы авторъ не даль ему влюча въ нимъ въ своемъ заключенін. Здёсь авторъ определяеть мёсто, занимаемое Босскоэтомъ среди другихъ и предшествовавшихъ и современныхъ ему полемистовъ и при томъ не ватолическихъ только, но и протестантснихъ и изъ последнихъ особенно много занимается Георгомъ Каллинстомъ и разъяснениемъ сходства и различия съ нимъ Боссювта. Этотъ очервъ даетъ правильное освъщение иногимъ подробностямъ въ полемеческихъ трудахъ Боссювта, введеннымъ авторомъ въ свой трудъ. Не смотря на указанные недостатки, сочинение автора представляетъ собою ценную работу, навъ со стороны собранняго имъ богатаго матеріала, тавъ и со стороны его обработин, и вполив заслуживаетъ кандидатской степени».

ж) о сочинени студента Серивя Петровскаго, подъ заглавіемъ: «Отношеніе Томаса Мюнцера въ реформація Лютера».

«Изследованіе автора состоить изъ шести главь: въ І-й онъ деласть анализь влементовъ, образовавшихъ почву анабаптизма и реформаціи, во ІІ-й разъясняеть отношеніе между Лютеромъ и Мюнцеромъ до 1521 г., въ ІІІ-й излагасть исторію вифшей борьбы Мюнцера съ реформаціей (первый фазись ея), въ ІV-й—пропаганду Мюнцеромъ борьбы съ реформаціей, католицизмомъ, основами соціальнаго строя и властью (второй фазись), въ V-й разъясняеть процессъ перехода борьбы съ почвы литературной пропаганды противъ реформаціи на почву мятежа (третій фазись), въ VI-й деласть анализь ученія Мюнцера сравнительно съ доктриной Лютера.

Изследованию предпосылается введение, въ которомъ авторъ разсматриваетъ и оцениваетъ литературу предмета своего изслед и

ствовавніним изслідованіями, именно здісь онъ разъясняєть, въ вакомъ положенім находится вопрось о Томасії Мюнцерії въ неторяческой литературії вообще, и въ частности а) разъясняєть старо-католическую и старо-протестантскую точки зрівнія на корень Мюнцерскихъ дваженій, б) постановку вопроса объ очношенія Мюнцера въ анабаптизму въ поздвійшихъ историческихъ трудахъ в в) личность Мюнцера по монографическихъ очеркамъ.

Сочинение автора нельзя назвать самостоятельнымъ изследованіемъ въ строгомъ смысть слова, да нельня было и ожидать и требовать такого изследованія отъ молодаго начинающого ученаго и притомъ въ обдасти темной и самой по себъ и еще болве затемненной пристрастными и тендевціозными наслівдованіями ученыхъ, относившихся по разнымъ причинамъ съ предвзятыми взглядами и предубъжденіями въ предмету изследованія. Оно скорве ниветь характерь обстоятельного изложения общого дода движенія, во главъ котораго стояль Мюнцеръ, въ связи съ другими современными ему движеніями реформаціоннаго періода, переплетавшимися одно съ другимъ, при чемъ авторъ параллельно вводить въ свое изложение и суждения ученыхъ о томъ или другомъ овянсь, наи моменть развития этихъ движений, ихъ характеръ и взаимномъ отношевіи. Самостоятельность автора выскавывается а) въ вритикъ этихъ сужденій - большею частію справеданвой и б) въ попыткахъ обосновать свое собственное сужденіе, большею частію удачныхъ.

Планъ сочиненія составленъ вполит цілесообравно: все содержаніе темы имъ исчерпывается сполна и разивщается правильно. Развитіе матеріала въ отдільныхъ главахъ идетъ равномітрно и методично въ полномъ соотвітствій съ его количествомъ и начествомъ.

Къ недостаткамъ сочиненія нужно отнести а) не всегда удачный выборъ пособій для різшенія нівоторыхъ частныхъ и особенно второстепенныхъ вопросовъ, какъ напр. для різшенія вопроса о вліяніи номинализма на развитіе богословскихъ взглядовъ Лютера: вийсто того, чтобы обратиться къ спеціальнымъ богословскимъ изслідованіямъ, авторъ обратился къ трудамъ Карьера (встетикъ и историкъ оплософія) и Ранне (историкъ нообще) и получилъ слишкомъ общій и съ богословской точки зрінія неудовлетворительный отвіть на поставленный вопросъ, б) не-

выдержанность тона—одни мёста сочиненія написаны язывомъ богословскимъ, другія ондосооскимъ и в) слабость къ иностраннымъ словамъ.

Не смотря на указанные недостатки, трудъ автора заслуживаетъ не только степени кандидата богословія, но и денежной награды».

з) о сочиненів студента Димитрія Соколова, подъ заглавіємъ: «Арминій и Дордрехтскій синодъ 1618—1619 г.».

«Диссертація г. Д. Соколова состоить изъ введенія и трехъ главъ. Во введении излагается вознивновение и вратная история сотеріологическаго ученія у протестантовъ вообще и въ частности ученія о предопредъленіи-превмущественно у реформатовъ; въ 1-й главъ разсматривается «жизнь и дъятельность Арминія»; во 2-й излагается исторія споровъ о предопредвленія въ Нидерландахъ; въ 3-й неторія Дордрехтенаго синода 1618 — 1619 г. - Въ началь каждой главы, равно какъ и введенія, перечисляются источники и пособія, на основаніи которыхъ онъ составлены. Танинъ образомъ диссертація автора имветъ характеръ номпииятивный,-что по ивстань отражается не только на сужденіяхь, но и на язывъ автора. Но такъ какъ авторъ а) вивлъ подъ руками всв главные источники и дучщія изследованія по своему предмету, б) никому изъ своихъ руководителей слепо не следуетъ, а присоединяется въ тому въгляду или сужденію, которые кажутся ему болье правильными, при чемъ по мъстамъ вставляетъ и свое собственное суждение, то я признаю его сочинение заслуживаюшимъ канаинатской степени».

н) о сочинения студента Александра Цпховскаю, подъ заглавіемъ: «Отношеніе Фенелона въ оранцузскому ввістизму».

«Сочиненіе г. Цъховскаго состоить изъ введенія и четырехъ главъ: во введеніи обозръвается литература предмета съ краткой ен оцінкой, въ 1-й главъ излагается исторія французскаго квіетизма до Фенелона, во 2-й разъясняется отношеніе Фенелона къ квіетизму до полемики его съ Боссювтомъ, въ 3-й излагается его полемика съ Боссювтомъ, въ 4-й опредъляется значеніе квіетистическаго движенія лично для Фенелона и для французской церкви его времени.

Литература предмета, какъ въ источникахъ, такъ и въ пособіяхъ, собрана авторомъ полно и оцинена вириодидентико: торыхъ ея произведеніяхъ второй категоріи очень митко. Данными, представляемыми какъ источниками, такъ и пособіями, авторъ воспользовался очень умъдо. Исторія квістивма до Фенелона взложена кратко, но вполит согласно съ источниками, отношеніе Фенелона къ ивістизму до полемики съ Боссювтомъ охарактеризовано върно, полемика его съ Боссювтомъ изложена удовдетворительно, значеніе квістистическаго движенія какъ лично для Фенелона, такъ и для французской церкви понято и опредълено правильно. Къ недостаткамъ сочиненія относятся — встрівчающаяся по мъстамъ впріорность сужденій, неточность выраженій и слабость къ иностраннымъ словамъ. Но вообще сочиненіе хорошее и вполит заслуживаеть кандидатской степени».

· Отзывы исправляющаю долокность ординарнаю профессора Н. И. Барсова:

а) о сочиненіи студента *Евставія Гереминовича*, подъ заглавівни: «Фульгенцій и его пропов'яди».

«Посла введенія, въ которомъ главнымъ образомъ рачь идетъ объ источникахъ и пособіяхъ, а также далается очеркъ вившняго и внутренняго состоянія Африканской церкви въ эпоху Фульгенція, авторъ излагаетъ его біографію, обширно разсуждаетъ объ его учености всесторонней и о его сочиненіяхъ вообще, и наконецъ трактуетъ о приписываемыхъ Фульгенцію гомиліяхъ. Авторъ видимо много работалъ по первоисточникамъ, и хотя еъ оными не всегда удачно справлядся, такъ не менъе стремленіе иъ самостоятельном возгранію на предметъ и къ самостоятельной его обработив составляетъ достоинство сочиненія, котораго нельзя не одобрить. Со стороны изложенія сочиненіе мало обработано. Переписано дурно до неудобочитаемости. Въ общемъ признаю сочиненіе достаточнымъ для степени кандидата».

б) о сочиненів студента *Сергая Глабова*, подъ заглавіємъ: «Провлъ, архіеп. Константинопольсній, его жизнь, дъятельность, ученые труды и проповъди».

«Послъ введения и болъе подробнаго, чъмъ сколько нужно для сочинения гомилетическаго, изложения біографіи Прокла, авторъ дъластъ довольно обстоятельное обозрѣніе его сочиненій негомилетическихъ и 160 страницъ посвящаетъ взученію собственно проповъднической его дъятельности: дъластъ библіографическій

обзоръ взданій его проповъдей, подробно излагаеть содержаніе каждой, находи неправильною оцінку ихъ у западныхъ патрологовъ, съ своей стороны находить въ нихъ многія вившнін и особенно внутреннія достоинства и ділаеть въ частяюти харавтеристику ихъ съ визшней стороны, напрасно стараясь оправдать ихъ отъ обвиненій въ излишнемъ риторизмъ. — Авторъ много потрудился надъ изученіемъ патрологической литературы, трактующей о Проклъ, и обнаруживаетъ достаточное знакомство съ нею. Если съ похвалами его проповъдямъ Прокла и нельзя согласиться, то нельзя не признать достаточной тщательности въ изученіи имъ самыхъ проповъдей. Посему въ качествъ кандидатской диссертаціи признаю сочиненіе его вполнъ достаточнымъ».

в) о сочинение студента *Павла Грандилевскаю*, подъ заглавіемъ: «Гомилетива Юнгмана, ен содержаніе и карантеристичесвія черты».

«Обширное двухтонное сочинение Юнгмана представляеть последнее слово гомилетиви натолической, какъ сочинение Бассермана — гомилетики протестантской. Осилить его, сдёлать обстоятельное вратическое изложение его содержания и оцънить съ православной точки врвнія-трудъ немалый, съ которымъ авторъ не вполев справился, несмотря на громадный объемъ его работы. Недостатовъ сочиненія г. Грандиленскаго состоить въ томъ, что онъ не вполнъ пропорціонально излагаеть всв отделы соченения Юнгиана, одни очень подробно, другіевратко. Но тв отделы, на которыхъ авторъ особенно останавливается, изложены имъ умъло и отчетливо. Очеркъ исторіи гомидетики, который онъ предпосыдаетъ всему сочинению, слишкомъ вратовъ и малозначителенъ. Критика возарвній Юнгмана хороша не вездъ. Автору не чувко знавомство съ гомилетивой протестантской, накоторыя воззранія которой она предпочитаеть воззраніямъ Юнгиана. Вообще же весьма общирное сочиненіе г. Грандилевскаго свидътельствуетъ о вполив достаточной для кандидатского сочинения компетентности въ области гомидетическихъ ученій и о хорошемъ умінь выучнымъ образомъ (вполні православно) трактовать о научныхъ предметахъ».

г) о сочинени студента Ивана Завазальскаю, подъ заглавіемъ:

«Гомилетива Бассермана». □ Digitized by Google

«Сочиненіе Бассермана, составляющее последнее слово въ

протестантской гомилетической литературы, развиваеть довольно своеобразную теорію, построенную на началахъ ученія Шлейермахера. Чтобы должнымъ образомъ понять ее, автору необходимо было познакомиться какъ съ гомилетическими возарвніями Шлейермахера, такъ и со всвиъ последующимъ развитіемъ гомилетики у протестантовъ, что и замътно въ значительной степени въ сочинения г. Завазальскаго. Изложение самой гомилетики Бассермана сдвиано авторомъ не въ той мере подробно, въ какой было бы жедательно, но всв своеобразныя мизнія его притивуются довольно обстоятельно, отчасти чрезъ сопоставление съ гомилетической теоріей Гарнава О. (представитель такъ навываемаго ортодовсальнаго лютеранства) и католика Юнгиана, отчасти съ точка зрвнія православной — святоотеческой гоммлетики, при чемъ авторъ нередно почти буквально повторяетъ безъ указанія источника общирныя тирады (наприміръ стр. 288-302) изъ гомилетическихъ ленцій своего профессора (амвющихся въ литографіи). Вообще же сочиненіе г. Завазальскаго-трудъ очень хорошій, обнаруживающій въ автора достаточную умалость въ обсуждение научныхъ вопросовъ и довольно вритической пронипательности.

Для степени вандидата сочинение вполнъ достаточно».

д) о сочинения студента Тимовея Тимовева, подъ заглавіемъ: «Блаженный Өеодоритъ Кирскій, какъ пропов'ядникъ».

«Сдъдавъ общій взглядъ на состояніе духовнаго просвъщенія на Востокъ въ IV и V въкахъ, и изложивъ, насколько можно, подробно біографію бл. Өеодорита, авторъ затъмъ старается опредълить общій характеръ его богословствованія, затъмъ характеръ его сочиненій вообще, характеръ его проповъдничества; затъмъ даетъ библіографическое обозръніе его проповъдей и ихъ классификацію и наконецъ подробно обозръваетъ содержаніе проповъдей, сопровождая свое изложеніе библіографическими примачаніями. Въ заключительной главъ онъ дълаетъ замъчанія о стилистическихъ свойствахъ проповъдей Өеодорита.

Довольно значительное по объему сочинение ст. Тимовеева довольно полно исчерпываетъ предметъ. Если въ біографической части оно имъетъ характеръ болье или менъе компилятивный, то при изучении самыхъ проповъдей авторътне чуждъ знакомства съ греческимъ текстомъ ихъ и съ тъмъ ученымъ аппаратомъ,

какой имается нъ существующихъ изданіяхъ твореній Осодорита. Дать своей работь научную постановку авторъ съумвать и вообще видиа достаточная способность къ ученому труду. Изложеніе иногда небезупречное. Вообще же сочиненіе можеть быть признано удовлетворительнымъ для степени кандидата».

и е) о сочиненія студенть *Нивифора Шенца*, подъ заглавіємъ: «Св. Григорій Чудотворецъ по новымъ изследованіямъ о немъ и изданіямъ его сочиненій».

«Автору сочиненія назначено было обсивдовать недавно изданныя Патрой дотоль неизвыстныя сочинения св. Григорія и взложить содержащееся въ никъ учение совивстно съ учениемъ, содержащимся въ ранве извъстиыхъ его сочиненіяхъ, а вывств съ темъ сделеть оценку недевияго сочинения о немъ Рисселя. Авторъ далъ нъсколько иную постановку своей задачь: не находя нужнымъ компилеровать и пересказывать общеизвъстное безспорное содержаніе патрологических изслідованій о св. Григорів и его твореніяхь, онъ ограничивается темь, что издагаеть и одвинваетъ новые взгляды на личность св. Григорія, новыя данныя для его біографіи и, особенно, новыя сочиненія его, изданныя Питрой. Содержаніе сочиненія повтому представляєть въ цаломъ состава весь интересъ новизны для русской литературы. Въ рашени спорныхъ вопросовъ о подлиности проповъдей Григорія авторъ вполив следуеть монив взглядамъ, изложеннымъ въ моей «исторіи первобытной проповіди» и, особенно, въ моихъ чтеніяхъ по патристивъ. Съ самостоятельными его сужденіями большею частію можно согласиться; но вопросъ о значенів вновь найденнаго Патрой сочиненія Григорія («къ Осопомпу»), общирнаго и важнаго по догнатическому содержанію, по отношеню въ общему составу учения св. Григория и въ общему жарактеру его міровозарвнія, имъ разсмотрвиъ не довольно спеціально. Недостатовъ сочиненія составляеть отсутствіе стропорядка въ построенів и иногда, неоднократныя повторе-Вообще же сочинение свидательствуеть одного и того же. о несомниной способности автора въ умилой научной работи и къ правильному литературному изложенію.

**Отзывы** экстраординарнаю профессора Т. В. Барсова: Сор с в) о сочинени студента Менодія Андашкенича, подъ заглавіси»: «Московскій митрополить Филарсть въ ого мизніяхь по церковнымъ вопросамъ».

«Сказавъ въ предисловін, что будеть разскатривать личность митроподита Фидарета «съ архинастырской, первовно-коридической, административно-судебной точки арвнія», авторъ во введевін нь своему труду предлагаєть краткій біографическій очеркь MOCROBCERTO iepapus, racasce by hony lemb they homeofexy moментовъ изъ жизни митрополита Филарета, которые проясияютъ его возарвина и двятельность по церковнымъ вопросамъ. Изъ пруга этихъ вопросовъ авторъ прежде всего останавливается на изложение мевния митрополита Филарета о наукв церковнаго права и распрываеть его взглядь на предметь, характерь и объемъ этой вауки. Затымъ переходить къ предметамъ перковноадминистративной соеры, которыхъ васался метрополить Филаретъ въ своихъ инвиняхъ, и въ общихъ чертахъ излагаетъ мысли о церкви, государствъ и взапиномъ ихъ отношеніи. объ отношенія русской церкви къ другимъ православнымъ церквамъ востока, по поводу совершавшихся въ средъ послъдняхъ событій. объ отношения въ единовърію, раскоду старообрядчества и вообще сектантамъ и лицамъ инославныхъ исповъданій и иновърцамъ, о православномъ русскомъ миссіонерствъ, о духовной цен-SYDE, O DYCCHOME AYROBENCEDE H O MEGINIE ADYFREE CACTUMENT предметахъ изъ правтиви русской цереви. Какъ высокопреосвященный интроподить Филареть даваль свои отзывы по поводу частныхъ обращенныхъ въ нему вопросовъ, такъ и авторъ издагаетъ мижнія ісрарка отдільно, не объединяя икъ. Посему все сочинение посить характерь передачи авторомъ мыслей архипастыря по тому или другому вопросу по большей части полдинвыми словами и разсуждениями ісрарха. Читая сочинсніе, видешь, какъ думаль и что писаль московскій митрополить Фидареть по извъстному предмету, но по какому поводу и обстоятельству было предложено то или другое мивніе-ото не всегда объясняется авторомъ. Такое направленіе сочиненія зависьло отъ характера самыхъ источниковъ, которыми пользовался авторъ. И при такомъ направление сочинение даетъ надлежащее представденіе о дичности митрополита Филарета, такъ много потрудившагося надъ постановкою и разъясненіемъ демногихъ вопросовъ наъ церковной жизни. По тщательности, съ которою авторъ относился въ своей работъ, и по обстоятельности сужденій, чуждой всявой страстности и увлеченій, признаю сочиненіе вполив достаточнымъ для степени кандидата».

б) о сочинение студента Михаила Рунксвича, подъ заглавіемъ:
 «О преступленіяхъ противъ вёры по русскому законодательству».

«Посяв пратвихъ замвчаній о положенім даннаго вопроса въ русской дитературъ и обрисовки того, какимъ образомъ въ періодъ зарожденія общественной и государственной исторической жизни русскаго народа въ его сознаніи силадывалась иден преступнаго дъянія вообще и преступленія религіознаго въ частности, авторъ по письменнымъ законодательнымъ памятенкамъ савдить и анализируеть преступленія противь віры, стараясь показать объемъ, какой имъли эти преступленія въ первое последующее время, какъ изменятся ихъ составъ и определялся характеръ самыхъ преступленій. Первый отдёль сочиненія посвященъ разсмотрънію уставовъ Владиміра и Ярослава; обозръвая эти намятички, авторъ повазываетъ, какъ въ томъ и другомъ опредвинись преступленія противъ въры, сравниваеть эти уставы между собою, указываеть особенности, отивчая вліяніе византійскаго законодательства. Во второмъ отділів авторъ имееть въ виду уставныя граматы удъльныхъ князей, ханскіе ярлыки, судебники царей русскихъ и по нимъ очерчиваетъ взглядъ на изсявдуеныя преступленія, отивчая сказавшіяся особенности. Третій отдыл сочиненія имбеть дыло съ Уложеніемь царя Адексвя Михайловича и по его законодательству очерчиваеть пругъ преступленій противъ въры, разскатривая и анализируя наждое наъ нихъ. Въ четвертомъ и последненъ отделе авторъ разсиатриваеть эпоху Петра Веливаго и указываеть начало, какимъ руководился законодатель въ определени круга преступлений прогивъ въры. Въ завлючение предложены самыя краткія замъчанія э взглядь на преступленія противъ выры, который развивалоя во времена Екатерины II и выразвиси въ извъстномъ Наказъ и важой принять въ Сводъ законовъ Россійской Имперіи.

Все сочиненіе представляєть историко-юридическій очеркь, уть которомъ авторъ изображаеть послідовательно развивавшій ин въ русскомъ законодательстві взглядъ на преступленія проинвъ віры, указывая особенности въ развитіи и направленів этого взгляда въ ту или другую эпоху. Анализируя преступленіе, его объемъ и составъ, авторъ касается и наказаній, назначавшихся законодателемъ за изв'ястное преступленіе. Если сочиненіе и не представляетъ желательной полноты и опредъленности въ сужденіяхъ, то это зависять отъ широты и трудности предмета. Несомичнию непосредственное ознакомленіе автора съ законодательными памятинками и его усердіе повять и усвоить предметъ, а также и объяснять его. Въ виду сего признаю сочиненіе не лишеннымъ самод'ятельнаго труда и достаточнымъ для степени кандидата.

и в) о сочиненіи студента *Алекста Юшкова*, подъ заглавіємъ: «О бракъ и безбрачія влира въ древней церкви».

«Ограничивъ обозрвніе предмета періодомъ вселенской церкви, авторъ въ видахъ его разъясненія разсматриваеть предметь съ двухъ сторонъ-въ его внутренних основахъ и въ историческомъ развитіи. Отсюда все сочиненіе распадается на двъ части, или главы. Въ первой раскрывается взглядъ церкви, по ученію Слова Божія, первовныхъ правиль и святоотеческихъ свидътельствъ, на бракъ, дъвство и священство, при чемъ эти предметы сопоставляются между собою и уясняется, къ вакому общему руководственному возврзнію должна была придти и дзяствительно пришла вселенская первовь въ своемъ законодательствъ по вопросу о бракъ и безбрачів кинра. Во второй части авторъ следитъ исторію развитія этого вопроса навъ по предписаніямъ церковнаго законодательства, такъ и по даннымъ цервовной практикв. При этомъ въ виду двухъ различныхъ направденій въ практическомъ рішенін сего вопроса на востокі и западъ христіанской церкви, авторъ раздъльно измагаеть исторію вопроса о бракв и безбрачіи влира на востокв и западв. показывая и уясняя особенности въ развити этого вопроса. Сочинение представляеть работу, изъ которой видно, что авторъ изучилъ свой вопросъ и старался понять и представить его въ полномъ и оконченномъ видъ въ предълахъ избраннаго періода. Вниканіе въ предметь, стремленіе разъяснить его въ самомъ существъ и показать практическій развътвленія представляють особенности разсужденія. Въ виду этихъ особенностей и достаточной полноты признаю сочинение достойнымъ степени копридата». Digitized by Google

Отзыва экстраординарнаю профессора протогерея В. Г. Рожедественского о сочинени студента Клавдія Тихомирова, подъ заглавівнъ: «Теодоръ Кейнъ и его критика Евангелій и евангельской исторіи».

«Сочиненіе студента Клавдія Тихомирова подъ заглавіємъ: «Теодоръ Кеймъ и его критика Евангелій и евангельской исторіи», —распадается на двъ главныя части: въ первой, состоящей изъ двукъ главъ, авторъ разсмат риваетъ вритику Евангелій у Кейма; во второй, состоящей изъ трехъ главъ, —вритику евангельской исторіи. Въ началъ сочиненія, кромъ того, у автора помъщено довольно пространное «введеніе», въ которомъ онъ выясняетъ положеніе Кейма въ ряду другихъ евангельскихъ критиковъ отрицательнаго направленія, и въ концъ—небольшое заключеніе своего изслёдованія.

И по содержанію и по изложенію трудъ автора-очень удовлетворительный. Всв главизний сочинения Кейма по вопросу о Евангеліяхъ и евангельской исторін изучены авторомъ основательно; и въ своемъ обозрвнім Кеймовой вритики какъ Евангелій, такъ и евангельской исторіи, авторъ върно и обстоятельно указываеть накъ достониства, такъ и недостатки намецкаго ученаго. Въ подробную полемину по поводу тъхъ или другихъ частныхъ вопросовъ авторъ не вдается; палью своею онъ поставиль выяснить общіе, основные принципы Кеймовой критики особенно въ области евангельской исторіи, - что именно внесено и сдалано имъ новаго въ этомъ отношения сравнительно съ свонии предшественнивами (Штраусомъ, Шенвелемъ и др.); и эта цваь выполнена авторомъ весьма удачно. Образъ Кейма, вакъ вритива Евангелій и евангельской исторіи, обрисовань ясными и рельеоными чертами. Можно заметить лишь автору, что въ нъкоторыхъ случаяхъ онъ слишкомъ строгъ и аподнатиченъ въ своихъ сужденіяхъ, —на нъкоторые, затрогиваемые нъмециимъ ученымъ вритикомъ, очень важные и сложные евангельскіе вопросы отвъчаетъ лишь общими положеніями, не останавливаясь на ихъ распрытін и доназательствахъ. Во всякомъ случав и изъ сдвланнаго авторомъ видна его полная способность къ серьезной ученой работв».

Отзыви экстраординарнаго профессора протойерен II. Ө. Никомаевскаго:

а) о сочинени студента Димитрія Гринкевича, подъ заглавіемъ: «Севта шалопутовъ».

«Секта шалопутовъ не была еще преиметомъ особаго спепіальнаго васледованія въ печати и автору приходиловь собирать для себя матеріаль по частямь въ отрывочных севденіяхъ, разевянных по разнымъ періодическить изданіямъ, епархіальнымъ и губерискимъ въдомостямъ. Подборъ, группировка и опънка: этого матеріала дали автору возможность составить довольно EMTEDECHYM ECTODESCKYM BEDTHLY CORTH MELOUVTOBE. COSHHERIC состоять изъ пяти главъ, въ ноторыхъ описаны: причины и время. появленія секты шалопутовъ, общій ся карактеръ (гл. 1), исторія распространенія ея на юго-востовів Россів, правительственныя мвры противъ ея распространенія (гл. 2), ввроученіе и богослуженіе шалопутовъ (гл. 3), правственное ихъ ученіе, взглядъ на брачную и семейную жизнь, отношенія ихъ въ православнымъ и другимъ сентантамъ (гл. 4) и визший бытъ шалопутовъ. Въ вонив сочинения приложено до 45 нумеровъ развыхъ богослужебных песень шалопутовь. Хотя сочинение составлено на однихъ только печатныхъ данныхъ и притомъ отрывочныхъ и потому не можетъ дать полной исторіи секты, но, какъ первый опыть въ этомъ родъ, оно по своему содержанію и изложенію вподнъ уповлетворительно для степени кандидата».

б) о сочинение студента *Василія Емельяновича*, подъ заглавіємъ: «Законодательство Петра I о русскомъ монашествъ».

«Описавъ въ предисловіи значеніе петровскаго законодательства о русскомъ монашествъ для исторім послъдняго въ XVIII въпъ, указавъ затъмъ источники и пособія по своему предмету, авторъ въ самомъ сочиненія излагаетъ мотивы, вызвавшіе указы Петра I о русскомъ монашествъ (гл. 1), самые законы Петра, направленные въ ослабленію права монастырей на вотчинныя владънія (гл. 2) и въ полной секуляризаціи монастырскихъ вотчинъ для обращенія ихъ на нужды государственныя (гл. 3), мъры Петра въ исправленію внутренней организаціи монастырской жизни въ Россіи, законы его о монастырской администраціи, о составъ монастырской общины, объ условіяхъ поступленін въ мо-

нашество, обязанностяхъ и занятіяхъ инововъ (гл. 4). При обзоръ петровскаго законодательства авторъ старается показать и стечень примененія его из жизни, и результаты, из которымъ приводилась монастырская жизнь новыми законами. Такимъ образомъ вопросъ о петровскомъ законодательствъ относительно монастырей изследованъ авторомъ со всехъ главныхъ своихъ сторонъ. Въ расирытіи предмета авторъ работаль самостоятельно на основаніи монайшихъ изданій своихъ источниковъ; расирытіе вопроса отличается последовательностію, правильностію въ изложеніи и литературною обработною. Сочиненіе вполнѣ удовлетворительно для степени кандидата».

в) о сочинени студента Константина Изразиова, подъзаглавісиъ: «Обзоръ богослужебныхъ книгъ, изданныхъ при патріархъ Никонъ».

«Въ предисловін въ сочинснію указавъ значеніе исправленія богослужебныхъ внигъ при п. Никонъ и недостатии печатныхъ научных работь по вопросу объ этомъ исправленіи, авторъ взяль на себя трудъ сличить никоновскія богослужебныя иниги съ предшествующими печатными московскими и віевскими издавіями и съ греческимъ евходогіономъ и на основаніи этихъ сличеній представать данныя объ особенностяхъ исправленныхъ при п. Никонъ жингъ и характеръ ихъ исправления. Сочинение состоитъ изъ четырехъ главъ. Въ первой главъ представленъ обзоръ изданныхъ при п. Никонъ служебниковъ, во второй главъ обзоръ требника, въ третьей обзоръ остальных вимгъ-псалтири, часослововъ, тріодей, овангелія, апостола, общей минен, нановика, діаконника м приологія. Обзоръ внигъ во всехъ главахъ ведется по одному плану; сначала даны вившиня описанія той или другой иниги, затвиъ изложены содержание и отличие неигъ отъ изданий предлисствующих»; указано, что въ нихъпривнесено новаго, что опущено, что остается одинаковымъ во всёхъ изданіяхъ, навія въ нихъ находятел развости и отвуда последнія произошли. Обворъ этоть вибеть положительныя достоинства; онь даеть ценный библіографическій матеріаль для оцінни никоновских печатныхъ изданій, равиаго которому по полнота нать еще въ нашей печатной литературь; онъ свидътельствуеть о большомъ трудолюбія автора в удивительно вропотливой работвоего у съскакою онъ указываетъ не только главныя выдающіяся особенности въ

новоисправленных неконовских внигаха, но и болве мелкія разности въ текстъ книгъ и слововыраженияхъ (таково напримъръуказаніе разностей въ тексть новоисправленной псалтири). Правда обворъ этотъ нельзя назвать полнымъ; авторъ не могъ найти въ петербургских библіотеках всёхъ новонсправленных викововских богослужебных внигъ, на воторыя указывають библіографы; при обзоръ потребника не далъ поднаго сличения его съ греческить еврологіономъ. Но первый изъ указанныхъ недостатковъ не можеть быть поставлень въ внеу автору, такъ болъе, что в показанія бибдіографовъ не всегда оправдываются несомивними рукописными источниками, далеко еще неизвъстными въ печати: а второй недостатовъ значительно восполняется подробнымъ и обстоятельнымъ описаніемъ никоновскихъ служебниковъ, глава о воторыхъ по своей полнотв и научной обработев могла бы быть съ пользою издана и въ печати. Нескотря на спеціальность работы, сочинение автора отличается живостию въ изложении, которая постоянно поддерживается богатствомъ и интересомъ собранныхъ данныхъ и ссыдвами на замъчанія о тыхъ или другихъ никоновских книгахъ, разсвянныя въ сочененияхъ нашихъ первыхъ располоучителей. Что касается последней четвертой главы сочененія, где приведены общіе выведы изъ представленняго авторомъ обвора богослужебныхъ неконовскихъ внигъ, то оти выводы отличаются осторожностію, последовательностію и своею научноюобосновною. Приводенъ заключительные выводы автора. Онъ говорить: 1) «Причиною предприя ятаро Никономъ исправленія внигъ была «пестрота» старопечатныхъ. 2) Основаніе, почему указанная реформа пошла извъстнымъ путемъ, заключается въ эдинофильства п. Никона. 3) Самое исправленіе было не столькоисправленісиъ, сколько новымъ переводомъ внигъ съ разныхъгреческих списковъ. 4) При исправлени оказали свое влінніе и вниги западныхъ изданій, что особенно обнаружняюсь въ м'ястахъоригинальныхъ, гдв справщику приходилось быть самостоятельнышь. 5) Справщикомъ быль гревь, не привыкшій къ дегкому и свободному изложению на славянскомъ языкъ, отчего въ книгахъ замичаются рабское слидованіе оригиналу, греческая конструкція, выраженія. 6) Перемъны въ никоновокихъ книгахъ являются большею частію действительно ваменою неудобилго. непонятного, неправильного и въ этихъ случаяхъ вполнъ необходимою и желательною, но иногда они совершенно лишни и безразличны и даже болье неудобовразумительны, чыть въ предшествовавшихъ изданіяхъ. 7) Разногласія и противорычія въ новоисправленныхъ книгахъ объясняются отчасти двойственностію вліявія, а главнымъ образомъ—недостаткомъ времени и спъщностію работы».—По увазаннымъ выше научнымъ достоинствамъ сочиненіе г. Изразцова вполнъ удовлетворительно для ученой степени и заслуживаетъ вниманія Совъта академіи».

г) о сочиненія студента *Владиміра Плисса*, подъзаглавіємъ: «Катихизисъ Симона Буднаго и православная полемина противънего».

«Увазавъ въ предисловів на значеніе катихизиса Симона Буднаго въ исторіи протестантизма въ западной и восточной Россів и на отсутствіе въ литературъ всякихъ не только спеціальныхъ изслъдованій, но враткихъ и върныхъ замъчаній объ этомъ катихизисъ, авторъ взялъ на себи задачу восполнить указанный недостатокъ въ научныхъ работахъ и съ успъхомъ преодольнъ значятельныя предстоявшія ему трудности въ работъ.

Все сочинение состоитъ изъ пяти главъ. Въ 1-й главъ для уясненія значенія катихизиса Буднаго въ исторіи западнорусскаго протестантства авторомъ представленъ сжатый очеркъ появленія и роста протестантовъ и въ частности нальвинизма въ Литвъ и Западной Россіи, ифръ принятыхъ повровителями протестантизма въ его распространенію, устройства сборовъ, школъ, типографій изданія внигъ. Очервъ этотъ составлень на группировкі цінныхъ данныхъ, павлеченныхъ изъ рёдкихъ польскихъ книгъ и важенъ потому, что исторія протестантивна въ Литві и Западной Россіи въ печати разработана меньше, чвиъ исторія его въ Польшв. Въ этомъ очерив натихизисъ Буднаго получаетъ свое историческое мъсто и точно устанавливается вопросъ объ авторъ натихника. Вопреки мивнію ивкоторыхъ ученыхъ, признававшихъ въ составленія этого ватихнянса участіє трехъ лицъ-Симона Буднаго, Матвъя Кавечинскаго и Лаврентія Крышковскаго, авторъ на основания языка и содержания катихизиса признаеть составитеденъ его только одного Буднаго, а остальныхъ двухъ лицъ считаетъ только помощнеками его въ внешнемъ деле изданія катихизиса.

вторая глава посвящена біографіи Буднаго, описанію его обще-

ственной и литературно-полемической двятельности въ связи съ ходомъ техъ первовныхъ событій, которыя вліяли на выработку въ немъ техъ или другихъ религіозныхъ возарвній и на характеръ его датературной и сектантской двительности. Здесь автору приходилось по крупицамъ собирать и разбирать разсвянныя въ печатныхъ наданіяхъ свёдёнія о Симонё Будномъ. Авторъ говорить о происхождении Буднаго изъ Маковін, о воспитаніи его въ враковской академін, о вызов'я его въ 1552 году вняземъ Николаемъ Радвивиломъ Чернымъ въ Литву на должность пастора при нальвинскомъ сборъ въ Клепкъ, гдъ Будиый составиль на былорусскомъ языкъ катихизисъ въ качествъ школьнаго руководства по закону Божію и отпечаталь его въ несвижской типографін 10 іюня 1562 г. Вскор'в въ токъ же году Будный издаль другое свое сочинение со оправдании гржшинго человъка передъ Богомъ», но уже съ привнесеніемъ антитривитарских возгрвній на отношенія между собою диць Св. Тронцы. Для выясненія этого новаго направленія въ Будномъ авторъ излагаетъ исторію антитринитаріанства въ Польшів и Литвів, путь ознакомленія съ нимъ Симона Буднаго и переходъ его отъ кальвинистовъ на сторону антитринитарісвъ, сношенія его съ московскими еретивами-Осодосісмъ Косымъ и его последователями: по смерти внязя Ниволая Радзивила Чернаго (въ 1565 г.) Будный отврыто переходитъ на сторону антитринитаріевъ подъ покровительство магната Ивана Кишки, участвуеть на разныхъ антитринитарскихъ соборахъ въ ведаль примиренія партій, пишеть и яздаеть несколько сочиненій по вопросу о двухъ природахъ въ Інсусъ Христь, надаетъ свое конфессіональное сочиненіе «о главивайшахъ артикулахъ христіанской віры» (въ Лосев 1676 г.) и вызываеть сильную полемику противъ себя за переходъ на сторону врайней партіи антитрянитаріевъ — жидовствующихъ; защитою мизнія этой партіи «de usu magistratus ef armorum» онъ окончательно оттоленуль отъ себя чистыхъ антитринитаріевъ и образоваль язъ своихъ послъдователей особую францію, извъстную подъ именемъ сенты «буднеистовъ или буднояновъ. Въ концъ этой главы авторъ даеть особый списовъ всехъ известныхъ оригинальныхъ и переводныхъ сочиненій и трудовъ Симона Буднаго, сообщаеть свідівнія о ніжоторыхъ изъ нехъ и особо останавлевается на изданномъ Буднымъ въ 1574 г. новомъ польскомъ переводъ вингъ Новъго Зажита съ поминитаріемъ на него, въ которыхъ онъ одобрительно отзывается о древнихъ славянскихъ переводахъ книгъ священнаго писанія и пользуется ими.

Третья глава посвящена библіографическим розысканіямь о катихизись Буднаго, сохранившемся до нашего времени только въ четырехъ известныхъ печатныхъ вкземплярахъ и потому составляющихъ большую библіографическую рідкость. Къ счастію два печатныхъ экземпляра сохранились въ Инператорской публичной библіотеки и автори моги ими пользоваться. Автори сначала делесть вижшиее описаніе катихизиса; указавъ на то, что катихнансь Буднаго есть первая внига на славянскомъ нарачів. вышедшая взъ несвижской тапографіи и первая внига, напечатанная въ нынёшнихъ пределахъ русскаго государства, авторъ ватвиъ переходить въ обзору вопроса о последующихъ изданіяхъ несвижского ватихизиса 1562 года и вопреви мивнію многихъ изъ русскихъ ученыхъ донавываетъ съ большою основательностію слъдующія положенія: 1) другихъ вэданій несвижскаго катихизиса на белорусскомъ языке не было; 2) изданный въ 1563 году въ Несвижь катихивись на польскомъ языкь, досель вовсе не извъстный въ библіографіи и отврытый авторомъ въ здішней публичной библіотеки въ собранів Залусскихъ, сходень по содержанію съ несвижскимъ катихазисомъ 1562 г., но вижеть и существенныя отдичія отъ него: съ одной стороны онъ сокращениве катижизиса 1562 г., съ другой содержить прибавление противъ него приводить множество положенных на ноты духовных пъсенъ и молитвъ, приспособленныхъ въ наждой части катихизиса; въ числь этихъ молитвъ есть и молитва о сохранени мъстныхъ жителей отъ московитянъ: 3) этотъ польскій катихизисъ 1563 г., составленный можеть быть и Буднымъ, быль издань во второй разъ въ Вильнъ въ 1584 г., но уже съ нъкоторыми измъненіями въ антитринитарскомъ духѣ; 4) изданный въ 1628 году въ Стоктольм'в на русскомъ языкъ натихизисъ не имветъ никакого сходства съ несвежсвимъ катихизисомъ 1562 г., онъ сходенъ съ мадымъ лютеровымъ ватихниносомъ, представляетъ переводъ его, но съ ослабленіемъ накоторыхъ пунктовъ протестантскаго ученін напр. о почитанів святыхъ и иконъ, о молитваль за умершиль и присоединеність въкоторых молитвъ въ началь в вонць вниги и особой главы со ключахъ царства небеснаго». Разсматривая въроисповъдныя особенности несвижскаго ватихизиса Буднаго, авторъ говоритъ, что въ немъ нътъ никакого сходства съ катихизисомъ Лютера, и прямо свидътельствуеть о кальвинскомъ его характеръ и большемъ сходствъ по содержанию и расположению частей съ женевскимъ катихизисомъ 1545 г.; въ немъ нътъ еще слъдовъ антитринитарскихъ ученій; вромъ женевскаго катихизиса Будный при составлении своего катихизиса пользовался и другими пособіями, отеческими творенінми, которыя онъ и цитуетъ; при изложеніи текста св. писанія онъ пользовался не текстомъ библіи Скорины, а текстомъ древлеславянскихъ книгъ.

Четвертая глава представляеть собою хотя сжатый, но весьма обстоятельный очеркъ самаго содержанія катихизиса Буднаго, изложеннаго въ четырехъ частяхъ, изъ которыхъвъ 1-й раскрывается ученіе о заповъдяхъ десятословія, но 2-й ученіе о въръ, въ 3-й о модитвъ Господней, въ 4-й о тамиствахъ — врещенія и вечери Господней; при этомъ сжатомъ очеркъ авторъ болъе останавливается на тъхъ мъстахъ катихизиса, которыя или составляли оригинальное произведеніе Буднаго или вызывали противъ себя полемику со стороны православныхъ.

Въ пятой главе сначала описывается сущность и карантеръправославной западнорусской полемики противъ натихизиса Буднаго, выразившейся въ посланіять старца Артенія, также въ «обличительном» списанім» неизвастнаго автора, въ внижнцаострожскаго илирика Василія и въ винга о вара. Затанъ авторъ переходить въ ознакомленію съ катихизисомъ Буднаго и полемикъ противъ него въ восточной Россіи. Здъсь, по слованъ автора, ватихизисъ Буднаго съ конца XVI въка служилъ главнымъ средствомъ литературной пропаганды протестантизма; здёсь онъ распространяется подъ вменемъ ватихизиса Лютера не въ печатномъ наданія, а въ рукописныхъ списвахъ и даже въ переводахъ его съ бълорусскаго языка на славянорусскій. Одинъ изъ такихъ списковъ начала X VII в., сохранившійся въ налией академической библіотекъ, другой списокъ въ переводъ на славянскій языкъ, сохранившійся въ носковской духовной академін, были въ рукахъ у нашего автора и на основани приписовъ въ текстамъ ватихизиса въ этихъ спискахъ сделаны интересные выводы относительно степени распространенности натихизиса Будиаго въ восточной Россіи и полемики противъ него, выразившейся въ сочиненіяхъ Мансима грека, отвіті Ивана Грознаго Рокиті, въ возраженіяхъ Ивана Насідни и въ печатныхъ словахъ о чести св. иконъ и поклоненіи имъ.

Описанное нами сочинение г. Плисса по богатству своего содержанія, по общирной начитанности автора въ области своего изследованія, по новизне данных и сделанных на основанія ихъ выводовъ при отсутствіи въ печати каких лябо точныхъ изследованій о Будномъ и его катихизисе не только вполне удовлетворительно для присужденія автору степени кандидата, но заслуживаеть и особаго вниманія Совета академіи».

д) о сочинени студента Михаила Славнитскаю, подъ ваглавіемъ: «Святый равноапостольный князь Владиміръ».

«Въ виду предстоящаго чествованія 900-латія врещенія Руси сочинение имъетъ живой интересъ; авторъ поддержаль этотъ интересъ не тольно довольно полною группировною и резбороиъ печатныхъ и рукописныхъ сведеній о жизни и деятельности св. Владиміра, но и привнесеніемъ въ свое сочиненіе своихъ новыхъ домысловъ, разъясняющихъ изкоторыя обстоятельства изъ исторіи прещенія св. Владиміра и русскаго народа. Авторъ работаль въ области рукописей и сообщиль много новыхъ указаній на рукописный матеріаль въ библіотекахъ нашей академической, Императорской публичной и Академіи Наукъ. По богатству указаній на рукописи особенно выдаляется посладняя глава сочиненія, посвященная исторія прославленія св. Владиміра; здёсь указаны неизвъствыя еще въ печати службы въ честь этого князя, описаны редакціи этихъ службъ свидетельствующія о широкомъ прославленія св. Владиміра на стверт Руси до XVI вта. Эта глава и наиболее другихъ главъ распрыта и обработана. Сочиненіе по своему научному характеру и содержавію вполив удовлетворительно для степени кандидата и заслуживаетъ вниманія Совъта академіи».

и е) о сочинени студента Ивана Туберозова, подъзаглавіемъ: «Новгородскіе святые, канонизованные на московскихъ соборахъ 1547 и 1549 годовъ».

«Авторъ нивать цвлію сдвавть розысканія въ рукописихъ нашей академической библіотеки относительно матеріала для исторік канонизаціи новгородскихъ святыхъ на московскихъ соборахъ 1547 и 1549 годовъ, изложить біографіи этихъ святыхъ и допол-

нять печатныя сведенія объ этихь соборахь. Задача выполнена авторомъ вподав удовлетворятельно; авторъ пересмотрвлъ массу рубописей въ софійской и кирилловской библіотекахъ, и ноиски его увънчанись успъхомъ. Кромъ четырехъ навъстныхъ въ печати документовъ, въ которыхъ помъщены списки святыхъ, нонавованныхъ на соборахъ 1547 и 1549 годовъ, авторъ шель еще два новыхь документа: 1) «Подлинный списокь о новыхъ чудотворцахъ въ Осодосію архіспископу великаго трада и Пскова» и 2) Указъ о новыхъ чудотворцахъ съ опредъленіемъ времени ихъ празднованія. На основаніи этихъ вументовъ и другихъ историческихъ данныхъ авторъ приводитъ следующій списокъ новгородскихъ святыхъ, канонизованныхъ 1) на соборъ 1547 г.: ев. Іоаннъ архіеписковъ, Миханаъ Клопекій, Александръ Свирскій, Никита спископъ, Евонкій и архіспископы, - 2) на соборв 1549 г.: св. Савва Вишерскій, Ефремъ Перекомскій, Нифонть еписковь, Мартиніань и Оеранонть біловерскіе. Подробный разборъ агіобіографическихъ свъдъній, находящихся въ рувописяхъ нашей бибдіотеки, относительно указанных одиннадцати новгородских святых и составляют главный iideinets e существенную часть представленнаго сочиневія. Авторъ подробно и критически разсматриваетъ источники къ біографія этихъ святыхъ-редакців житій ихъ, O RUBMOLOGII нихъ свазанія, записи о нихъ въ летописихъ, минеяхъ и святцахъ, и на основаніи этого разбора выводить научныя данныя о біографіи каждаго изъ святыхъ и издагаеть исторію канонизацін ихъ. Канъ извъстно, въ нашей печати ивть еще таких научно-обоснованныхъ цвивныхъ біографій новгородскихъ святыхъ древняго времени; на составленіе ихъ авторъ употребиль много труда и выказаль достаточное умёнье въ правильномъ и литературномъ изложении ихъ. На основании внимательно изученныхъ авторовъ памятнивовъ агіобіографической новгородской литературы въ вонцв его сочиненія представлено нісколько интересныхъ выводовъ, разъясняющихъ исторію ванонизаціи новгородскихъ святыхъ на московскихъ соборахъ 1547 и 1549 годовъ и дъйствія самыхъ соборовъ. Сочиненіе вполив удовлетворительно для присужденія автору степени вандидата авадемін и заслуживаетъ вниманія Совъта анадеміцэ, Google

Отзыва экстраординарнаю профессора В. В. Болотова о сочинение студента Серипя Серивескаю, подъ заглавіемъ: «Исторія едесской цериви».

«Въ самой простой постановий задача автора, по моему межнію, сводилась къ тому, чтобы онъ собраль, если возможно, всь не безразличные для церковной жизни факты, совершившіеся въ городъ Едессъ и его окрестностяхъ. Для этого авторъ должень быль бы составить полный указатель всехъ техъ месть, гив въ извъстныхъ по настоящее время памятникахъ литературы встрвчается имя «Едесса». И если бы затвив авторъ ограничился только выпискою -- въ подлинныхъ текстахъ или замъняющихъ для него восточные языки переводахъ---свидътельствъ о церковныхъ событіяхъ въ Едессв: и тогда получился бы отличный историческій сборникъ, который съ благодарностію встрътили бы ученые. Конечно цвиность такого сборника зависвлабы оть полноты его. Между тэмъ автору встретилось много препятствій для работы въ такомъ направленіи, весьма нелегной во всякомъ случав. Какъ не знакомый съ восточными языками и не владъющій ни французскимъ ни англійскимъ, г. Сергіовскій: не могь пользоваться не только изданными безъ перевода сирсними памятниками, но и французскими и англійскими перево-Поэтому имена Мартена (P. Martin) и Кюртона (Cureton) отсутствують въ ученомъ аппарата автора. Въ довершение всего онъ затрудникъ себя и неосторожнымъ практическимъ шагомъ: въ половинъ вкадемическаго года изъ московской духовной академін, где была предложена такая тема, г. Сергіевскій перешель въ с.-петербургскую, библютека которой не была подгоговлена въ работе по исторіи едесской церкви. Овъ не могъ напр. воспользоваться венециямь переводомъ актовъ ефессиаго обора 449 г. Гоффиана. Выяснивъ для себя, какое важное въсто имъла Едесса въ христіанскомъ міръ, авторъ въ тоже ремя убъдшея, что онъ не имветь достаточныхъ средствъ-нагисать цвиную, т. е. полную, фактическую исторію этой помъстгой церкви, и потому даль особую постановну своей задачи. вивсто фактической церковной исторіи онъ предлагаеть очеркъ ъхъ идей, которыя пресиственно инвли заправляющее вначеіе въ духовной жизни Осрогены отъ начала христіанства до о есторіанской смуты видючительно. Положенія автора вообще

правильны, но и по его собственному убъядению имъ достаточно не обоснованы. Это и естественно: въ такой постановив, какую придаль ей авторъ, исторію едесской церкви написать еще труднае. Для того напр., чтобы съ въскими основаніями говорить о томъ, какъ едесскіе христіане отнеслись въ аріанству, автору было бы нужно предварительно изучить творемія св. Ефрема Сирина и произведенія «мудреца персидскаго» Аераата. А двльная работа надъ сочиненіями одного изъ этихъ писателей потребовала бы столько труда отъ автора, что въ исторіи едесской церкви онъ приступиль бы только въ неблизкомъ будущемъ.— Выгодное для автора впечатленіе оставляетъ обнаруженный имъ тактъ и литературная порядочность. — По всему сказанному сочиненіе г. Сергієвскаго и въ настоящемъ видъ можно признать для степени кандидата удовлетворительнымъ».

Отзыт экстраординарнаю профессора А. И. Пономарева о соченени студента Димитрія Люцернова, подъ заглавісить: «Цервовно-славянскіе синодики: составъ ихъ, источники и церковнолитературное значеніе (по рукописнымъ матеріаламъ)».

«Сочиненіе г. Люцернова Дин. состоитъ изъ двухъ частей: въ первой авторъ излагаетъ исторію происхожденія диптиховъсинодиновъ, говоритъ объ ихъ судьбв въ древней вселенской перкви, въ средніе въка въ Византіи и въ древнерусской перкви,при этомъ, болъе подробно останавливается на древне-русскихъ цервовно-славянскихъ синодивахъ, указываетъ, по существующихъ въ литературъ предмета и на основании собственнаго изученія-различныя редакціи, группируєть ихъ по редакціямъ, передаеть главивший черты изъ содержания иль литературной и художественной частей (перковно-литературныя статьи, входившія въ содержание синодивовъ и миньятюры, сопровождавшия эти статьи) и старается выяснить ихъ вначеніе въ ряду другихъ памятивковъ древне-русской церковно-учительной литературы; во второй части авторъ представляетъ подробнайшее описаніе славянскихъ синодиновъ XVI-XVIII в. в., по рукописимъ Императорской публичной библіотеки и библіотекъ Кирилло-Бълозерской н новгородской Софійской. Первая часть сочиненія не самостоятельна, не полна и довольно небрежно составлена; вторая часть, напротивъ, показываетъ продолжительную, усидчивую и внимательную работу автора надъ собираніемъ и изученіемъ рукописнаго матеріала и, несмотря на то, что этотъ матеріаль представлень имъ въ сыромъ видъ, вторая часть сочиненія тъмъ не менъе восполняеть первую и вмёств искупаетъ ея недостатии, которые въ тому-же, въроятно, главнымъ образомъ произошли отгого, что авторъ все время посвящалъ преимущественно собранію и изученію, дъйствительно, общирнаго и богатаго рукописнаго матеріала, еще почти не тронутаго научнымъ изсладованіемъ. Въ виду этого, извиняя недостатки первой части сочиненія, я нахожу трудъ г. Люцернова Дим. заслуживающимъ полученія степени кандидата богословія».

Отзыет экстраординарнаю профессора И. С. Пальмова о сочинени студента Николая Радзиминовича, подъ заглавиемъ: «Чешския богословския сочинения Іоанна Гуса».

«Сочиненіе г. Радзиминовича написано на довольно спеціальную тему, содержаніе которой однако представляєть несомнічный научный интересь и можеть имёть существенное значеніе для цвлостного и след. болье правильного пониманія ученія Гуса и всего вообще гуситского вопроса. Въ виду того, что иногія стороны гуситского вопросо веоднократво служвая предметомъ многочисленныхъ ученыхъ изследованій у насъ и заграницей, а предметъ сочинения г. Радзиминовича не былъ еще подвергнутъ спеціальному изследованію ни въ одномъ почти ученомъ труде (за исвлючениемъ спеціальныхъ библіографическихъ увазаній у Эрбена при его «изданіи» чешских сочиненій Гуса, у Юнгиана въ его «Исторіи чешской литературы», равно и другихъ чешскихъ историковъ, занимавшихся изученіемъ гуситской эпохи), съ научной точки зрвыя не только не излешне, но и необходимо изследовать этотъ вопросъ спеціально, именно: определить время происхожденія, подливность приписываемыхъ Гусу чешскихъ сочиненій и отношеніе ихъ въ латинскимъ его сочиненіямъ, равно н представить подробный анализь ихъ содержанія для дополненій и сравненія добытых выводовъ съ довтриною Гуса по датинскимъ его сочиненіямъ. Въ этомъ направленім авторъ и предпринядъ свою работу, несколько съузивъ только рамки своего изследованія. Въ 4-хъ главахъ своего сочиненія онъ сообщаеть прежде всего (въ 1-й гл.) краткія біографическія сведенія о Гусв

на основанім дучших существующих изслідованій, наспольковто необходимо для опредвленія обстоятельствъ происхожденія того или другаго сочиненія Гуса; указываеть (во 2 гл.) накоторыя библіографическія сведенія о рукописных и печатных в источнивахъ для изданныхъ Эрбеномъ чешскихъ сочиненій Гуса. подробно издагаетъ (въ 3-й гл.) содержаніе важдаго сочиненія въ порядка Эрбенова изданія и посла (въ 4-й гл.) старается обобщить все частное содержание предъидущей главы, а въ небольшомъ заключенін повторяеть общія сужденія о нравственнопрактическомъ харантерв редигіозно-реформаторской двятельности Гуса, господствующія главнымъ образомъ въ нашей русской летературъ. Можно пожалъть, что авторъ ничего не сказалъ объ отношении чешскихъ сочинений Гуса къ датинскимъ его произведеніямъ. Впрочемъ, это вопросъ не легкій и требоваль отъ автора можеть быть большаго времени, чемъ какимъ располагалъ онъ для своей срочной работы.

Что же васается выполненія этой послідней работы въ намъченныхъ самимъ авторомъ рамкахъ, то при краткой популяризаціи біографических свідіній о Гусі въ первой глави и компилативномъ характеръ второй (гл. обр. по Эрбену и Юнгману) въ двухъ последнихъ главахъ она несомиенно представляетъ самостоятетельный трудъ автора-результать добросовъстнаго взученія виъ и пониманія чешскаго текста и религіозно-реформаторскихъ идей въ сочиненіяхъ Гуса. При этомъ следуетъ только замътить, что авторъ, издагая напр. въ 3-й гл. содержание чешскихъ сочиненій Гуса, ограничивается иногда слишкомъ краткою и общею передачею ихъ содержанія, подробно не анализируя и не номментируя ихъ, свупится на необходимыя выдержки болве характерныхъ месть изъ сочиненій Гуса, напрасно недъласть болъе частныхъ указаній на страницы изданія сочиненій Гуса, откуда именно взята та наи другая мысль сділанного авторомъ пересказа ен, напрасно также не приводить нигив. подленняго текста болье важныхъ и существенныхъ изстъ, и пр. Впрочемъ, не смотря на всъ эти desiderata, сочинение г. Радзиминовича свидетельствуеть все-таки о достаточномъ изученім авторомъ своего вопроса и способности его къ литературнымъ занятіямъ, -- вообще для нандидатской степени удовлетворительно».

Digitized by GOOGIC

5 вып. (начало толков, книги пр. Исаіи) ц. 75 к., съ перес. 1 р.; 6-й вып. (продолж. толк. Исаіи) ц. 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к., 7-й вып. (толк. книги пр. Мижея), ц. 50 к. безъ перес. и 60 к. съ перес.; 8-й выпускъ (продолж. толк. Исалиовъ и. 1 р. безъ перес. и 1 р. 15 к. съ перес.; вып. 9-й (продолж. толк. на внигу св. прор. Исаіи) цъна 1 р. безъ перес. и 1 р. 25 к. съ перес.

#### ПРОДАЮТСЯ ЕЩЕ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ:

1) Объ отношеніи писателей классическихъ къ библейскимъ по воззрѣнію христіанскихъ апологетовъ. Соч. проф. спб. дух. акад. Е. И. Ловяшна. 1872 г. Цвна 1 р. 25 к., съ цересылкою 1 р. 50 к.

2) Исторія Санктпетербургской Духовной Анадеміи. Соч. И. А. Чистовича. Ц'яна

1 р. съ перес.

3) С.-Петербургская Духовная Аладемія за послѣднія 30 лѣтъ (1858—1886 гг.)

*Ею жее.* 1889 г. Цзна 3 руб.

4) Семейная жизнь въ русскомъ расколь. Историческій очеркъ раскольническаго ученін о бракъ. Выпускъ 1-й (отъ начала раскола до царствованія виператора Николая I). Соч. проф. академін И. О. Нильскаю. Цана 1 р. 75 к. съ перес. 2 р. Выпускъ 2-й (царствованіе императора Николая І). Цвна 1 р. съ перес. 1 р. 25 к.

5) Нѣсколько словъ о русси, расколь.  $E\iota o$  же. Цѣна 75 к. съ пер.

6) Исторія возсоединенія западно-русскихъ уніатовъ старыхъ временъ. Соч. М. О. Кояловича. (Стр. XI и 400) Цена 2 съ перес.

- 7) Объ апонрисисъ Христофора Филалета. Изслъдованіе Н. А. Скабалановича. Спб. 1873 г. Цена 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к. 8) Отношение греческаго перевода LXX толковниковъ къ еврейскому мазорет-
- скому тексту въ книгъ пророка јеремін. Изследованіе И С. Якимова. Цена 1 р., съ церес. 1 р. 25 к.
- 9) Догматическое ученіе о семи церковныхъ тамиствахъ въ творевінхъ древнъйшихъ отцовъ и писателей церкви до Оригена включительно. Проф. А. Л. Ка*танскаго.* Спб. 1877 г. Ц. 2 р. 50 к. съ пер. 26 ½ печ. л.)

10) Историческое обозрвніе священ. книгъ Новаго Заввта. Выпускъ первый.

Свящ. В. Г. Рождественскаго 1878 г. (263 стр.) Ц. 1 р. 25 к. съ пер.

11) Константинопольскій патріархъ и его власть надъ русскою церковію. Соч. проф. Т. В. Барсова. 1878 г. Цена 3 р. съ перес. 12) Историческіе, критическіе и полемическіе опыты Проф. Н. И. Барсова. 1878 г. (567 стр.) Цъна 3 р. съ перес.

13, Классификація выводовъ. Профессора М. И. Каринскаго. Цвна 2 р.

14) Происхожденіе древне-христіанской базилики. Доцента  $m{H}.~m{B}.~m{H}$ окровсказо. Цвна 1 р. 75 к. безъ перес., 2 р. съ пересыякою.

15: Историческая живучесть русскаго народа и ея культурныя особенности.

М. О. Кояловича. 1883 г. Цена 25 к.; съ пересыякой 30 к.

16) Дидактическое значеніе священной исторіи въ кругъ элементарнаго обра-

зованія. Вып. 1-й. С. А. Соллертинского. Спб. 1883 г. Ц. 2 р. 25 к.

17) Виссаріонь Никейскій. Его д'ятельность на ферраро-флорентійскомъ соборъ, богословскія сочиненія и вначеніе въ исторін гуманизма. А. И. Садова. Спб. 1883 г. Ц. 2 р.

18) Византійское государство и церновь въ XI в. Н. А. Скабалановича. Спб.

- 1884. Ц. з р.
- 19) Исторія Израняьскаго народа въ Египть оть поселенія въ вемль Гесемь до египетскихъ казней. Соч. экстраорд. проф. О. Г. Елеонскаю. Спб. 1884 г. Ц. 2 р.

20) Матеріалы для біографіи Иннокентія, архісп. херсонскаго, над. проф. Н. И. Барсова. Выпускь 1-й. Спб. 1884 г. II. 2 р. Вып. 2-й. II. 2 р.

 Исторія первобытной христіанской проповѣди (до IV в.). Соч. профессорь. Н. И. Барсова. Спб. 1885 г. Ц. 1 р. 50 к. съ перес.

22) Религіозное, общественное и государственное состояніе евреевь во время судей. Доц. Ив. Г. Троицкаю. 1885 г. и 1886 г. Цвна съ перес. 2 р.

23) Какъ училъ о престномъ знаменіи всероссійскій патріархъ Іовъ (1589 г.)? Спб. 1890. Соч. проф. Н. И. Барсова. Ц. 25 к.

24) Вопросъ о папской власти на Констанцкомъ соборъ. Т. А. Налимова. Спб. 1890 r. IL. 2 p. 50 K.

25) Блаж. Оводоритъ, епископъ Киррскій, его жизнь и литоратурная двятель-

| Вазы. — Отзывъ его о короляхъ. — Соборъвъ Упса-                                                 |                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ль Последніе годы живни шведскаго реформато-                                                    |                          |
| ра. Блёдность юбилейнаго торжества). Свящ. П. П.                                                |                          |
| Румянцева                                                                                       | <b>272</b> —285          |
| 17. Къ вонросу о насхальной вечери Христовой и объ                                              |                          |
| отношеніяхъ къ Госноду современнаго сму еврей-                                                  |                          |
| ства (По поводу нѣмецкаго изслѣдованія проф.<br>Д. А. Хвольсона.—II. Безконечныя поправки еван- |                          |
| тельскаго текста.—Ввглядь проф. Хвольсона на                                                    |                          |
| отношенія евреевъ ко Христу.—Комическое недо-                                                   |                          |
| разумъніе и его смыслъ.—Логическая и фактиче-                                                   |                          |
| ская несостоятельность разбираемаго возвржнія.—                                                 |                          |
| Фактическая достовёрность евангельскаго изобра-                                                 |                          |
| женія.—Іудейское и христіанское ученіе о любви                                                  |                          |
| къ ближнимъ. — Ан. Павелъ. — Заключение). Доцента                                               |                          |
| Н. Н. Глубоковскаго.                                                                            | 280220                   |
| V. Старинные русскіе иконостасы (Верхніе дополни-                                               | 200-020                  |
| тельные ряды иконостаса.—Изображенія на иконо-                                                  |                          |
| стасныхъ тумбахъ.—Общіе выводы изследованія).                                                   |                          |
| H. A. Chepoberaro                                                                               | <b>321</b> —342          |
| VI. Основаніе русской духовной миссін въ Аопнахъ.                                               | 011                      |
| (Освобождение грековъ отъ турецкаго ига и новое                                                 |                          |
| положение ихъ церкви. — Отделение отъ константи-                                                |                          |
| нопольскаго патріарка и печальныя последствія                                                   |                          |
| этого Заботливость русскаго правительства о ду-                                                 |                          |
| ховномъ благв греческаго народа. — Основание ду-                                                |                          |
| ховной миссін и первый настоятель ся архиман-                                                   |                          |
| дрить Иринархъ. — Его записка о состояніи церкви                                                |                          |
| въ греческомъ королевствѣ. — Преемники архим.                                                   |                          |
| Иринарха). Свящ. В. И. Жмакина                                                                  | <b>34</b> 3— <b>35</b> 1 |
| VII. Новости иностранной литературы (Сочинение ан-                                              |                          |
| глійской сестры милосердія Кэть Марсдень). Проф.                                                |                          |
| А. П. Лопухина.                                                                                 | <b>3</b> 52              |
| $oldsymbol{B}$ ъ особомъ приложен $i$ и:                                                        |                          |
| VIII. Протокоды засъданій Совъта СПетербургской Ду-                                             |                          |
|                                                                                                 | 2 <b>25—3</b> 20         |
| *                                                                                               | •                        |
| Почтовый ящикъ редакціи:                                                                        | D                        |
| <i>П. П. Р.</i> Редакція ждеть объщаннаго продолженія писемъ. прислать поскорбе.                | DIRLOHO18KG              |
| А.Б. Переводныя статые принимаются лишь въ ръдкихъ и                                            | -исключитель-            |
| выть стородть и понтомъ избранный вами затогь ножевется                                         |                          |

переработив, чтобы сдвлать его пригоднымъ для русскихъ читателей.

. І. М. Ваша статья можеть быть напечатана въ одномъ изъ ближайшихъ

выпусковъ журнала.

ПЕРЕМЪНА АДРЕСА: Редакція «Церковнаго Въстника» и «Христіанскаго Чтенія» съ сентября мѣсяца переводится въ новое помъщение, именно: Невский проспектъ д. № 182. кв. 2, куда и нужно направлять всю жкорреспонденцію.

Печатать довволяется. Спб., 27 августа 1893 г. Экстраординарный профессорь

ı

11.

# XPHCTIAHCROR 4TRHIR

## выпускъ 4893 шестой.

#### НОЯБРЬ-ДЕКА БРЕ.

**Прибавленія** къ «Церковному Вістнику», издаваемому при С.-Петербургской Духовной Академіи.

#### СОЛЕРЖАНІЕ: orp. Христосъ и современнос Ему общество (библейскоисторическій этюдъ. — Важная проблемма. Историческія вліянія на складъ жизни и характера іудейскаго общества во времена Христа. - Два ваправленія мысли. — Фарисен какъ раввины вли учители своего народа - Раввипизмъ въ полномъ своемъ развити. - Идеи о Мессіи и ихъ грубочувственный жаракте: ъ. - Раввинскій Мессія и действительный Христосъ. -- Невабіжность столкповенія и его ревультаты. -- Саддукен и ихъ міросоверцаніе. -- Общественныя и политическія тенденцін саддукеевъ.-Столкповение съ Христомъ и результаты его — Виновники смерти Христа). А. II. Митякина. 353 - 384Памятники византійской иконографія и искусства (Мозаики константинопольскія въ св. Софін и въ храм'в Спасителя. -- Мозаики византійскія въ другихъ мъстахъ Греціи и Сициніи — съ рисувками, на глядно поясняющ ми текстъ). Проф. Н. В. Покровскаго. 385 - 404Депь и годъ мученической кончины св. евангс-H. листа Марка (VIII. Отвътъ на возможныя возраженія. А. Интерполяція. Б. Важисе «по-египотски». В. Изъ исторіи «александрійскаго» года. Г. Іуден египетскіе. Д. По-александрійски ли праздновани serapia? ІХ. Въроятное празднованіе св. евангелисту въ древности. Огражение и аналогія у армянъ. Х. а) Ценность актовъ св. Марка. б) Въ области новозавътной хронологіи. — Тезисы). Проф. 405-424 В. В. Болотова. . (См. на послъдней страницъ).

#### С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Реданція просить городских и иногородних подписчиковь адресоват. 
свои требованія прямо— въ реданцію «Церковнаго Въстника» и «Христіамскага Чтенія» при С.-Петербургской духовной академіи. Цівна ва 52 номера «Церковнаго Въстника» 1893 г. съ книжками «Христіанскаго Чтенія» 7 руб, съ церес. Отдъльно: годовое инданіе «Церковнаго Въстника» съ пересылкою 5 р. с:— «Христіанскаго Чтенія» съ «Толкованіями»— 5 р. За границей для всъхъ мъсть; ва оба журнала 9 р., ва каждый отдъльно 7 р. съ пересылкою.

#### ВЪ КОНТОРЪ РЕДАКЦІИ ПРОДАЮТСЯ:

1. Христіанское Чтеніе за 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839. 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 и 1847 гг. по 2 р. за эквемпляръ каждаго года бевъ перес. и по 3 р. съ перес. Выписывающіе одновременно за вст перечисленные 14 годовъ платить безъ перес. 20 р., съ пересылкою 25 р.

Христіанское Чтеніе ва 1848, 1856, 1858, 1859 1860, 1861, 1862; 1863.
 1864, 1865, 1866, 1867 и 1868 гг. по 3 р ва эквемпляръ каждаго года безъ

перес. и по 4 р. съ перес. за вст 13 годовъ 30 р. безъ перес. и 35 р. съ перес. III. Христілиское Чтеніе за 1849, 1855, 1.70 и 1871 гг. по 4 р. за экземпляръ каждаго года безъ перес. и по 5 р. съ перес.; за вст 5 годовъ витстт 16 р. безъ перес. и 20 р. съ пересылкою.

IV. Христіанское Чтеніе за 1872, 1873 и 1874 гг. по 4 р. с. за экземпляръ

каждаго года безъ перес и по 5 р. съ пересылкою.

V. Христіансное Чтеніе за 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1887, 1888, 1889, 1890 и 1891 гг. витеств съ Цери. В. по 5 р. съ пер; отдъльно по 3 р.

VI. «Христ. Чт», ва 1886 г. 3 р. съ перес.

За всъ вышеозначенные годы можно получать журналь и отдъльными книж-

ками по 75 к. безъ перес. и по 1 р. съ пересылкою.

Въ «Христіанскомъ Чтеніи» за прежвіе годы помъщены слѣдующія бесъды св. Іоанна Златоуста: а) на кн. Дъяній св. апостоловъ за 1856 и 1857 гг. б) на посланія къ Ефесянамъ и Колосянамъ—за 1858 г. в) на посланія къ Солунянамъ, къ Тимовею, къ Титу, къ Филимону и къ Евреямъ—за 1859 г.

Отдъльныя изданія:

1) Творенія св. Іоанна Златоуста: І. Его беставі -

а) къ антіохійскому народу, т. І. Ц. 1 р. безъ перес. и 1 р. 50 к. съ пер.

6) на разныя мъста Св. Писанія, 3-й томъ (38 печат. лист.). Цена 1 р. безъ перес. и 1 р 50 к. съ пер.

в) въ разные случан, 2-й томъ (34 печ. л.). Цена 1 р. безъ перес. и 1 р.

10 коп. съ перес. г) на 1-е посланіе къ Кориненнамъ, два тома (въ 1-мъ т. 25 л., во 2-мъ

27 л.). Ц. 1 р. 25 к. бевъ пересылки и 1 р. 50 к. съ перес. II) Письма Златоуста (20 л.). И. 50 к. бевъ перес. и 75 к. съ пересылкою.

2) Письма Өеодора Студита, два тома (въ 1-мъ т. 20 л., во 2-мъ т. 38 л.), 1 р. 50 к. безъ перес. и 2 р. съ перес.

3) Церковная исторія *Евсевія Памфила.* 1-й т. (34 л.) 1 р. бевъ перес. п 1 р. 50 л. съ перес.

4) Преосвящ. Филарета—Св. подвиживцы восточной церкви (25 л.). 1 р.

бевъ перес. и 1 р. 25 к. съ перес.

5) Проф. И. В. Чельцова, — Древнія формы символовъ (13 л.). 75 к. безъперес, и 1 р. съ перес.

6) Митр. Шагуны. — Каноническое право (40 л.). 1 р. безъ пер. и 1 р.

50 к. съ перес.

7) Пять выпусковъ «Собранія древних» литургій въ переводъ на русскій языкъ. Цъна каждаго отдъльно 1 р. съ перес., а всъхъ виъстъ 3 р. съ перес.

8) Генетическое введеніе въ православное богословіе. Лекців (по ваписямъ студентовъ) прот. О. О. Сидонскаго Цъна 80 к.; съ перес. 1 р.

9) Положеніе о правахъ и преимуществахъ лицъ, служащихъ при духовю-

10 Обозръніе посланій св. ап. Павла къ Коринеянамъ. Проф. М. Голубева; (337 стр.). Цъна 80 кои., съ перес. 1 рубль.

11) «Толкованій ма Ветхій Завіть» первый и второй выпуски (толкованія книги пророка Іереміи), ціна 1 р. 25 к. съ перес. за первый выпускъ; второй выпускъ—ціна 2 р. съ пересылкой; за оба выпуска вийсть ціна 2 р. 50 к., съ пер. 3 р.; 3-й вып. (начало толкованія Псалмовъ) ц. 75 к. беть церес. в 1 р. съ пер.; 4-й вып. (продолж. толков. Псалмовъ) ц. 75 к., съ перес. 1 р.

### Христосъ и современное Ему общество.

ТРЕДИ историческихъ проблеммъ, которыя способны наибо-Длье останавливать на себь мыслящій умь, одною изь самыхъ 🗓 интересныхъ, а вмёстё съ тёмъ и глубокопоучительныхъ і несомивню является вопрось о томъ отношеніи, въ какомъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ стоялъ въ овружавшему Его обществу и народу. Будучи Спасителемъ всего человъчества. Онъ однако прежде и болве всего явился какъ Избавитель Своего народа, который въ принятію Его подготовлялся долгимъ историческимъ процессомъ высшаго воспитанія и предъ самымъ Его пришествіемъ одушевленъ былъ самыми восторженными ожиданіями явленія давно обътованнаго Мессіи. Какимъ же образомъ случилось, что этотъ самый народъ, родной Ему по плоти и духу, не позналъ Его явленія, и не только не принялъ Его въ качествъ Мессіи, но и сталъ къ Нему въ самое враждебное отношеніе, закончившееся ужасами престной смерти? Попытаемся вкоротей ответить на этотъ вопросъ 1).

Нъть сомнънія, что причины этого поразительнаго явленія весьма сложны и они глубоко коренятся въ историческихъ судьбахъ и характеръ іздейскаго народа. Этотъ народъ такъ иного пережилъ историческихъ превратностей, что ко времени явленія Христа онъ далеко уже не походилъ на тотъ народъ, которымъ былъ, напр., во времена Давида и Соло-

<sup>1)</sup> Cm. Cunn. Geikie, Life and Words of Christ I—II Vol.; New. York 1886; Edersheim The Life and Times of Jesus the Messiah, I—II vol. 2 ed. London, 1884; Fairbairn, Studies on the Life of Christ, 6 ed. London 1891 и др. Ср. «Христ. Чт.» вып. У., ст. Н. Э. Клубоковскаго.

мона. Тогла онъ стоядъ на вершинъ своего политическаго могущества и національнаго самосознанія: предъ нимъ въ дъйствительности осуществлены были наивысшія обътованія. данныя его праотцамъ, и онъ, какъ передовой властелинъ въ лучшей части культурноисторическаго міра, могъ, повидимому. съ самыми свътлыми надеждами взирать и на будущее. Въ восторженныхъ псалмахъ Давида нашелъ себъ полнъйшее выраженіе высшій идеаль духовной жизни народа, такъ что. стремясь въ его осуществленію, онъ вивств съ твиъ прямо шель на встрёчу и въ тому завершительному идеалу, который заключался въ обътовании Мессіи, долженствовавшемъ Своимъ явленіемъ закончить процессъ исторической жизни избраннаго народа введеніемъ его въ семью всего остального человъчества, которое должно было образовать одно нераздъльное братство. Но историческая жизнь нивогда не идеть прямолинейнымъ путемъ, и послъ блестящаго разцвъта религіознополитической жизни начались смуты и превратности, которыя наложили мрачную тёнь на последующіе в'ява исторів избраннаго народа. Сначала последовало разделеніе, сразу нанестее жестовій ударь политическому могуществу народа. который сталь отсель истощать свои силы въ безплодных в междоусобицахъ, а затъмъ и павненіе, во время котораго жизнь народа сохранилась такъ свазать на волоскъ, не норвавшемся лишь въ силу особаго промышленія Божія. и эти факты произвели глубокую перемъну и въ его характеръ и въ исторической судьбъ. Подъ вліяніемъ тажкихъ историческихъ испытаній померкъ прежній славный идеаль духовнаго совершенства, и началъ выдвигаться на первый планъ идеалъ политическій. Теперь, когда всё вопросы сосредоточивались на сохранении своего существования отъ окружающихъ сильныхъ враговъ и вогда іудейскій народъ, потерявъ свою самостоятельность, сдёлался лишь игрушкой въ рувахъ овружающихъ его сильныхъ властелиновъ, попеременно навладывавшихъ на него свою тяжелую руку, ему оставалось лишь предаваться надеждамь на лучшее будущее. Между темъ проходили века за веками, а положение народа не только не улучшалось, а скорбе всв болбе делалось тяжелымъ. Всв признаки показывали, что близилось исполнені-

обътованія о пришествіи Мессіи, а между тімь дійствительность все болбе становилась мрачною и безотралною, и наконецъ вмёсто наступленія славнаго мессіанскаго царства наступило тяжкое владычество Рима съ его жестокимъ, всеподавляющимъ режимомъ. Въ святой земле водворилась мерзость запуствнія и изъ груди народа вырвался вопль отчаянія, который и нашель себь отображение въ современной литературъ 1). Еще оскорбительнъе было для нравственнаго чувства народа, что славный престоль Давида, ихъ исторической славы и гордости, перешель въ руки ненавистныхъ эдомитянъ-Иродовъ, этихъ заклятыхъ враговъ, не разъ обнаруживавшихъ свою ненависть въ іудейскому народу самымъ злораднымъ образомъ <sup>2</sup>). При такихъ обстоятельствахъ неудивительно, что чысль терялась въ догадвахъ о неисповедимыхъ судьбахъ промысла Божія и отчаяніе заврадывалось въ самыя мужественныя сердца. Не даромъ многимъ казалось, что самая земля подпала провлятію, въ силу вотораго на нее уже не сходила болье роса благословенія, плоды ея потеряли свой аромать и вкусь, и поля перестали давать жатвы 3).

Тяжкія историческія бёдствія служать лучшимь испытаніемъ жизненности того или другого народа. Одинъ народъ совершенно падаєть подъ ихъ тяжестью и дёлаєтся жертвою отчаянія и апатіи, служащихъ ясными признаками того, что его историческая роль кончилась и онъ выброшенъ историческимъ процессомъ за предёлы историческаго бытія; другой— напротивъ—обладаєть такою живучестью, что никакія бёдствія не въ состояніи подавить его и онъ умёсть приспособиться къ самымъ разнообразнымъ и тяжелымъ условіямъ существованія. Такою именно живучестью всегда отличался избранный народъ, который въ этомъ отношеніи составляєть не меньшую историческую проблемму, чёмъ и во многихъ другихъ, дёлающихъ его даже въ глазахъ скептическихъ историковъ народомъ исключительнымъ. На него не разъ налегала тяжелая

<sup>1)</sup> См. напр., Psalmi Solomonis, XVII и др.

<sup>2)</sup> Они именно злорадно кричали: «Разрушайте, разрушайте до основания его» (Герусалимъ)—въ самый критическій моменть исторіи іуд. народа.

<sup>3)</sup> Mamma, upus. y Gfrörer, Das Jahrhundert des Heils, Stutig. 1838, II, 196.

безпощадная рука могущественных завоевателей, гордивших сл твиъ, что они стирали съ лица земли цвлые народы и государства, и эта же рука разсвевала его какъ прахъ по всему міру, въ которомъ онъ повидимому должень бы исчезнуть какъ песчинка, и однако онъ постоянно выходилъ живымъ и самосознающимъ изъ подъ тяжелой длани этихъ завоевателей. и въ разсвяни не только не исчезалъ безследно, а напротивъ самъ оказывалъ громадное вліяніе на окружающій его міръ. подрываль самыя основы его міросозерцанія и даже захватываль въ свои руки важныя функціи общественнокультурной жизни народовъ, тавъ что вполнъ можно свазать, что даже во времена римской имперіи плененная Іудея пленила своего завоевателя. И эта изумительная живучесть сказалась и въ томъ, что не смотря на самую мрачную дъйствительность, іудейскій народъ не потеряль окончательно надежды на лучшее будущее, а напротивъ, какъ бы наперекоръ этой дъйствительности, онъ самый центръ своего существованія передвинулъ изъ настоящаго въ будущее и жилъ уже не столько наличною действительностью, сволько именно надеждами и мечтами о будущемъ. И понятно, въ виду историческихъ обстоятельствъ, вакой колоритъ должны были получить эти надежды и мечты. Было конечно не мало такихъ лицъ, которыя подъ вліяніемъ окружающей безотрадной действительности оставили всякіе помыслы о возможности возвращенія лучшихъ условій земного бытія и стали болье помышлять о благахь духовныхъ. иша въ нихъ замёны для потерянныхъ благъ вемныхъ. Такіе люди отрекались отъ всёхъ семейныхъ и общественныхъ свявей и шли въ безлюдныя пустыни, гдв и предавались самому аскетическому образу жизни. Это направленіе нашло себъ выражение въ эссеизмъ, выработавшемъ нъчто въ родъ іудейскаго пустынножительства; но оно обнимало собою лишь исключительное меньшинство. Большинство же народа напротивъ инстинктивно льнуло къ землё и земнымъ благамъ, и такъ какъ дъйствительность не давала имъ удовлетворенія въ этомъ отношеніи, то они переносились мыслью въ будущее и въ немъ именно искали себв того удовлетворенія, котораго не находили въ наличной жизни. Душей этого направленія было раввинство, и такъ какъ оно составляетъ существеннъйшій факторъ въ рѣшеніи разсматриваемаго нами вопроса, то и необходимо остановиться на его характеристикѣ подолѣе.

Первые слёды раввинства или книжничества, какъ отдёльнаго класса, можно находить уже вскорт по возвращении іудейскаго народа изъ плвна вавилонскаго. Появление его вызвано было насущною потребностью жизни. По возвращении на свое старое пепелище народъ іудейскій представляль собою самое плачевное зрвлище: это быль народь, разбитый политически н духовно, не имфвшій ни государственной, ни религіозной организаціи. Для продолженія его существованія нужно было возстановить ту и другую и за это двло взялись его доблестные вожди Ездра и Неемія, создавшіе себ'в кружокъ единоиышленныхъ людей, которымъ одинаково были дороги интересы народа. Они понимали, что для возрожденія іудейскаго народа, у вотораго всегда вследствіе его высшаго назначенія и національнаго характера религіозные интересы составляли самый существенный элементь жизни, необходимо прежде всего возстановить ту основу, на которой покоилась вся его жизнь, именно законъ Монсеевъ или върнъе законъ Божій, бавъ онъ выражался въ книгахъ Моисея и пророковъ. Нужно было собрать эти вниги и сдёлать ихъ достояніемъ общественнорелигіозной жизни. Но если трудно было собрать ихъ, то еще труднве савлать ихъ доступными пониманію народа, который въ теченіе вавилонскаго пліна успіль настолько забыть свой родной, древнесвященный еврейскій языкъ, вытысненный халдейскоарамейскимъ, что ему нужны были при чтеніи св. писанія переводчиви, а затімь и толкователи. И вотъ эта потребность и повела къ образованію особаго власса раввиновъ, т. е. учителей, книжниковъ или толкователей 1), соторый съ теченіемъ времени получиль огромное значеніе въ кизни народа. При этомъ впрочемъ образовались два награвленія мысли, которыя впоследствіи повели къ образованію (вухъ знаменитъйшихъ сектъ, подълившихъ между собою ин-

<sup>1)</sup> Равви по евр. вначить «учитель», отъ глагола рабаб—пріум-10жать, увеличивать, научать. Раввинство имёло нёсколько степеней, 13ъ которыхъ нившая—рав, затёмъ равви и высшая степень—рав-14нъ. Раввуни у Марк. X, 51 и Іоан. XX, 16 есть сирохалд. форма

теллигенцію іудейскаго народа. По одному направленію для возрожденія духовной жизни народа необходимо было возвратиться къ первоначальной основъ, именно къ закону Моисееву. вакъ очищенному отъ всёхъ последующихъ историческихъ наслоеній. Только этоть законь, выражающій собою сущность и основу теократів, и можеть послужить исходнымь пунктомъ для національнаго возрожденія. Это направленіе, главнымъ выразителемъ потораго быль Садокъ 1), выработалось въ особую секту саддувеевъ. Но котя это направление и обнаружило историческую живучесть, однаво оно не могло вполив соотвътствовать дъйствительной потребности общественнорелигіозной жизни народа. Это было своего рода раціонализмъ, стремившійся очистить религіозную жизнь оть излишнихъ, по его мненію, наслосній. Но этимъ самымъ онъ обнаруживаль свою односторонность. Возвратиться прамо къ Моисееву патовнижію, чтобы его потомъ сдёлать основой общественнорелигіозной жизни народа, пережившаго цёлые вёка разнообразной исторической жизни съ ея необычайными испытаніями и бъдствіями, неизбъжно наложившими на нее свой неизгладимый отпечатокъ, значило совершить неестественный шагъ назадъ и зачеркнуть всю промежуточную исторію. Такъ могло поступить лишь направленіе, которое не придавало никакой цвны исторіи, не понимало ея смысла и въ двиствительности не понимало насущныхъ потребностей духовной жизни своего народа. Вотъ почему саддукен никогда не пользовались популярностью, не находились въ тесной связи съ народомъ, не принимали къ сердцу его кровныхъ интересовъ и постоянно оставались холодными аристовратами, исвлючительно пресладовавшими интересы своей јерархической сословности. Вследствіе этого неудивительно, что въ главахъ народа болбе значенія получило другое направленіе развинства, именно то, которое держалось какъ разъ противоположнаго возврвнія, ото для возрожденія жизни народа отнюдь не достаточно одного Монсеева пятовнижія, а необходимо принимать во вниманіе и всь результаты последующаго развитія, все то "преданіе",

<sup>1)</sup> Такъ по одному возврвнію; по другому названіє происходить отъ прилаг. 440дикъ—праведный. Вопросъ еще нервшенный.

которое составляеть исторически образовавшееся истолкованіе для закона и есть поэтому необходимая "ограда" для него. Это направленіе, выработавшееся также въ особую секту, и послужило основой для образованія знаменитаго по своему значенію въ жизни іудейскаго народа власса фариссев, которые считали своею гордостью то, что они именно явились строителями непреоборимой ограды для закона и создали особую систему праведности; которая одна только и могла возродить и сохранить общественнорелигіозную жизнь народа. Этому классу раввинства отнюдь нельзя отказать въ извёстной долъ историческаго смысла, насколько онъ понималь, что жизнь народа управляется отнюдь не однимъ писаннымъ закономъ, вавъ бы онъ ни былъ совершенъ, а цёлой системой сложных правиль и предписаній, какъ результата взаимоотношенія между закономъ и жизнью, идеаломъ и действительностью, твиъ обычнымъ правомъ, которое лежить въ основъ всяваго завонодательства, въ которому необходимо обращаться за разъясненіемъ писаннаго закона въ его приміненіи къ разнообразнымъ случаямъ, требующимъ извёстнаго истольованія, и которое и составляєть "преданіе" въ самомъ широкомъ и глубокомъ смысле этого слова. Признавал необходимость преданія, фарисеи тімь самымь обнаруживали вь себі присутствіе того національнаго духа, который именно воспитывается на основъ историческихъ преданій и который даетъ возможность глубже пронивать въ душу народа и отыскивать въ ней назравающія потребности, нуждающіяся въ удовлетвореніи.

Отсюда становится понятнымъ, почему фарисеи стояли гораздо ближе въ своему народу и пользовались неизмъримо большею популярностью, чъмъ ихъ соперниви—саддувеи. Въ нихъ народъ видълъ истинныхъ своихъ учителей и рувоводителей и относился въ нимъ съ величайшимъ уваженіемъ и довъріемъ. Самый титулъ раввина-фарисея получилъ въ глазахъ народа весьма высовое значеніе, и дъйствительно раввинство постепенно выработалось въ веливую силу, вліяніе которой сказывалось на всей жизни народа. Лишенный политической самостоятельности и не имъя своихъ государствентической самостоятельности и не имъя своихъ своихъ съ своихъ съ своихъ съ своихъ съ съ своихъ своихъ своихъ своихъ своихъ своихъ своихъ своихъ своихъ

религіознообщественнымъ вождямъ. Не было такого явленія въ общественной или частной жизни, на которомъ не скавывалось бы вліяніе раввинства. Раввины занимали всѣ высшія и важивншія должности-оть первосвященства до начальнивовъ и представителей синагогъ. Это были учители. священники, судьи, магистраты и врачи своего народа. нхъ вліяніе пронивало еще и глубже, захватывая даже н область семейной жизни. Безъ советовъ и участія раввиновь не происходило ни одного семейнаго событія, какъ рожденіє ребенва, обръзаніе, воспитаніе, женитьба или погребеніе, не совершалось нивакого семейнаго или общественнаго празднества, не предпринималось ниваеого дъла, не завлючалось никакого контракта и даже не убивалось животнаго для шищи. Они въ полномъ смыслѣ "вявали и рѣшили", т. е. запрещали и разрешали, какъ имъ казалось сообразнее съ известными правилами. Они были, по выраженію одного изследователя. глазами, ушами, мозгомъ и нервами своего народа, который занималь по отношению къ нимъ положение строго опекаемыхъ детей 1). Громадное вліяніе раввинства становилось твиъ естественеве, что раввины не составили какой нибудь замкнутой касты, а были сынами самого народа. Доступъ къ раввинству быль отврыть для всёхь, и не рёдко бывали случаи, что сынъ бъднъйтаго іудея становился знаменитымъ и вліятельнымъ учителемъ закона. Не мало симпатім возбуждало въ этому классу въ народъ и то, что по основному правилу раввины исполняли всё свои обязанности безъ всякаго денежнаго вознагражденія. Знаменит ый Гиллель, самъ достигшій раввинства изъ положенія крайняго б'ёдняка, говорилъ: "кто извлекаетъ корысть изъ словъ закона, жизнь того будеть изъята изъ міра" 2). Ни одинъ учитель, проповілникъ, судія или врачь изъ раввиновъ не могъ получать денегъ за свои услуги. Въ действительности этотъ великій законъ не всегда соблюдался, и раввины умёли извлекать вигоды изъ своего положенія, получая деньги за время, которо-

<sup>1)</sup> Gfrörer, Jahrhundert. d. Heils I, 155. Cm. Taume Geikie, Litand Words of Christ, I, ch. V m VI.

<sup>2)</sup> Schürer, Lehrbuch d. Neutest. Zeitgeschichte, 1874, crp. 445. Y Geikie, p. 77.

потеряно было ими на частныя услуги и воторое могло бы быть посвящено изученію закона, но въ общемъ у народа составилось представление о раввинахъ, какъ людяхъ, которые исполняли свое служение безвозмездно. Свое существование они въ большинствъ поддерживали ремесломъ, которое, къ чести свазать іудейсваго народа, отнюдь не находилось у нихъ въ такомъ презрѣніи, какъ у классическихъ народовъ древь ности, а считалось занятіемъ вполнъ почетнымъ и совивстимымъ со всявимъ положеніемъ. Учить своего сына ремеслу считалось одною изъ первъйшихъ обяванностей родителей. "Кто не учить своего сына ремеслу, говориль раввинь Істуда, тотъ поступаетъ все равно, какъ если бы училъ его воровству". Поэтому важдый изъ раввиновъ зналъ какое нибудь ремесло, которое и давало ему возможность существовать; о величайшемъ изъ нихъ, знаменитомъ Гиллелъ извъстно, что онъ тавже жилъ трудами своихъ рувъ. Иные изъ нихъ занимались сапожнымъ ремесломъ, другіе кузнечнымъ или слесарнымъ, и знаменитый примёръ этого мы можемъ видёть на ап. Павлъ, который, какъ воспитавшійся въ средъ раввинства, быль вивств съ твиъ знакомъ и съ ремесломъ-изготовленія палатокъ и всявихъ полотняныхъ и шерстяныхъ издёлій. Конечно и это благородное правило не всегда осуществлялось въ дъйствительности, и мы знаемъ, что во времени Христа раввины далеко не отличались тою свромностью и простотой, которыя приличесвовали ихъ званію. Ихъ вліятельное положеніе открывало предъ ними много способовъ къ обогащенію, и они не пренебрегали пользоваться ими. Однимъ изъ такихъ способовъ была женитьба на богатыхъ невъстахъ. На этотъ счетъ среди іудеевъ были весьма определенныя возэрвнія, энергично конечно поддерживавшіяся самими раввинами. Отдать свою дочь за раввина считалось веливимъ благословеніемъ, а жениться на дочери раввина приблизиться къ царству небесному. Поэтому раввины чрезъ брачныя связи могли входить въ родство съ богатейшими семействами, что и бывало весьма часто. Другіе шли еще дальше, и принимали участіе въ крупныхъ коммерческихъ и промышленныхъ предпріятіяхъ, и обогащались при посредствъ ихъ настолько, что становились финансовыми князьями среди своего, все болье бъднъвшаго отъ поборовъ со стороны римскихъ сборщивовъ податей народа. Такое выгодное положеніе давало классу раввиновъ-фарисеевъ необычайную силу, съ которой должны были считаться иродіанскіе цари и даже сами римляне. Ко времени рождества Христова классъ раввиновъ-фарисеевъ находился на вершинъ своего процвътанія и по свидътельству Іосифа Флавія ихъ числилось болье шести тысячъ человыть. Онъ же замъчаеть, что ихъ вліяніе особенно сильно было на женщинъ, какъ изиболье склонныхъ къ религіовному энтузіазму 1), и вслъдствіе этого само собой понятно, что предъ ними открыта была вся интимная сторона семейной жизни, т. е. въ ихъ распораженіи находился главный пульсъ въ жизни народа.

При такомъ громадномъ вліяніи, раввины-фарисен могли бы принесть великую пользу народу, вибдряя въ его жизнь начала закона Божія и подготовляя его къ принятію имъвшаго явиться Мессів. Къ сожаленію, сознаніе именно своего значенія въ народё повело въ тому, что они постепенно стали свладываться въ обособленное сословіе, для вотораго свои сословные интересы все болбе выдвигались на счетъ интересовъ общенародныхъ. Среди нихъ замътно стала развиваться сословная гордость, неразлучная съ пренебрежительнымъ отношеніемъ въ остальному народу. Будучи единственнымъ влассомъ, въ рукахъ котораго находилось знаніе закона, они стали ставить себя наравить съ Монсеемъ, патріархами и проровами. По ихъ объясненію патріархи и пророки потому вибли такое значеніе, что они сами были раввины или внижниви и нреемственно передавали свою законническую ученость изъ поколенія въ поволенію. Исаавъ, по ихъ внижническому мудрованію, учился въ школь Сиоа, Іаковъ посыщаль раввинскую школу Евера и Іосифъ былъ тамъ знаменитве, что онъ свое раввинское книжничество дополниль еще египетскою мудростью. Поэтому неудивительно, что гордость ихъ не знала границъ и они учили, что раввины были такъ же пріятны Богу, какъ сожигаемое предъ Нимъ благовоніе. Для Изранля они должны быть дороже, чёмъ отецъ и мать, по-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ant. XVII, 2, 4.

тому что родители имфють значение лишь въ этомъ мірф, а раввины и въ этомъ и въ будущемъ. По своему достоинству они ставили себя даже выше царей, ибо развів не написано: "чрезъ меня цари царствують?" Отсюда жить или всть съ раввинами считалось величайшимъ счастіемъ. Об'йдать съ ними значило какъ бы наслаждаться отблескомъ небеснаго величія, ибо столъ раввина благородиве-де стола царей и ввиецъ его славиће вћица царскаго 1). Сословная гордость раввинства не ограничивалась и этимъ, а развивалсь дальше, граничила съ богохульствомъ. По заявленію мишны, говорить что нибудь не въ пользу раввинства значило совершать большее преступленіе, чёмъ хулить слова закона. Слова раввиновъ должны быть почитаемы выше словъ пророковъ, и въ доказательство этого разсказывались даже чудеса, совершавшіяся будто бы въ подтверждение изречений раввиновъ. Одинъ изънихъ (раввинъ Еліезеръ), встретивъ возраженіе своему мненію, вскричаль: "пусть же это дерево докажеть, что я правъ!" и дерево немедленно было вырвано съ корнемъ и отброшено на сто локтей отъ своего мъста. Когда возражающие замътили, что дерево ничего еще не можеть доказать, то раввинь восвливнуль: "пусть же эта ръка дасть свидътельство въ пользу меня!" и ръка немедленно повернула свое теченіе и пошла назадъ. Когда противники и после этого прододжали утверждать, что и р'вка нисколько не доказываетъ истинности изреченія Еліезера, то вышедшій изъ себя раввинъ всеричаль: "Въ такомъ случаћ, если истина на моей сторонћ, пусть подтвердять это ствим этой школы!" И едва онъ проговориль, кавъ и дъйствительно стъны начали валиться и задавили бы всёхъ спорящихъ, если бы на выручку не явился раввинъ Іошуа, который съ угрозой сказаль ствнамъ: "что вамъ за двло до того, что спорять между собою сыны мудрыхъ? Не падайте!" и ствны, повинуясь слову раввина, не упали, хотя н не совстви стали на свое мтсто, чтобы втчно свидетельствовать въ пользу Еліезера, въ каковомъ положеніи и остались навсегда. Видя, что и движеніе стінь не уб'йдило противниковь,

<sup>1)</sup> Cm. Eisenmenger, Judenthum entdecktes, Königsb. 1741, vol. I. 337; Geikie, Life, I, p. 74 m cm.

Еліезеръ обратился за разрівшеніемъ спора въ самому небу: \_если я правъ, пусть засвидътельствуетъ небо!" И тогда съ неба раздался гласъ (бао-кол) и сказалъ: "что вы спорите съ раввиномъ Еліезеромъ? Онъ всегда правъ!" 1). Навонецъ ученосословная гордость раввинства не остановилась и на этомъ. Въ талмудъ есть чрезвычайно характерный, но вивстъ съ твиъ и глубоковощунственный разсказъ о томъ, какъ безъ участія раввиновъ иногда не рішаются вопросы даже и на небъ, которое, нужно замътить, раввины изображали совершенно на подобіе своихъ книжническихъ школъ. Однажды, по этому разсказу, на небѣ возникъ вопросъ объ очищеніи прокаженныхъ, и при этомъ произошелъ разладъ между Богомъ и ангелами. Споръ грозилъ затянуться, и наконецъ спорящіе пришли къ мысли обратиться за посредничествомъ къ Рамвану, сыну Нахманову, который считался величайшимъ спеціалистомъ по вопросу о провазв и самъ обывновенно говориль о себъ: "нътъ равнаго мнъ по вопросамъ насательно проказы". Поэтому душа Рамвана была приведена въ небесную академію, и онъ решиль вопросъ согласно съ мненіемъ Бога. По возвращеніи души Рамвана на землю, имя его возвеличилось до необычайности и у его гроба впоследстви совершались чудеса 2).

И такъ вотъ въ рукахъ какого класса людей находилась духовная жизнь іудейскаго народа во времени явленія Мессіи. Если онъ доходилъ въ своемъ сословномъ самомнени до подобныхъ чудовищныхъ нелъпостей, то очевидно онъ находился на ложномъ пути, а по нему велъ и весь народъ. Изъ ложности его самосознанія по необходимости должно было выработаться и ложное міросозерцаніе, а такъ какъ главнымъ предметомъ его изученія быль законь, религія—главивищія функціи народной жизни, то въ сожалівнію туть и должна была выразиться эта ложь. И действительно все міросозерцаніе раввиновъ проникнуто было именно чудовищную ложьювъ смыслъ ли отступленія, или полнаго искаженія истины. Они вавъ и весь народъ жили ожиданіемъ скораго пришествія Мессіи-но само собою понятно, что ихъ Мессія уже не могъ

<sup>1)</sup> Bava Metzia 59, b. Geikie, p. 75. Digitized by GOOG (2) Tama me 86, a. Cm. y Eisenmenger'a I, 13, Geikie 76.

быть твиъ, какимъ Онъ представлялся въ въщаніяхъ закона и пророковъ, равно какъ и въ умъ духовнопросвъщенныхъ людей, а именно Мессіей въ окрасив современнаго раввинства. Сами преданные земнымъ интересамъ, они и Мессію рисовали себъ въ земной оболочкъ. По господствовавшему у раввиновъ, а чрезъ нихъ и у всего іудейскаго народа, за исключеніемъ отдільныхъ, духовнопросвіщенныхъ людей, Мессія просто ожидался въ лицъ знаменитаго властелина, который должень быль основать безпримёрное по своему могуществу и блеску царство. Даже самая идея о Его небесномъ происхожденіи не была общераспространенною; большинство воображало, что это будеть веливій человівческій герой, который поведеть ихъ къ побъдъ надъ всъми врагами, и конечно прежде всего надъ твми жестокими язычниками, которые теперь властвовали надъ народомъ Божіимъ. При подробномъ развитіи этого представленія въ него рядомъ съ крупицами истининаго пророчества вошли цёлыя массы легендарныхъ вымысловъ и преувеличеній, составлявшихъ одну изъ самыхъ характерных особенностей раввинства. Такъ, всъ согласны были, что мъстомъ рожденія Его должень быть Виолеемъ, и что Онъ долженъ произойти изъ кольна Іудина; но затымъ начинаются вымыслы и искаженія, направляющіяся къ тому, чтобы возвеличить Мессію съ вившней стороны согласно съ грубочувственными представленіями самихъ раввиновъ. По этимъ представленіямъ, явившійся Мессія самъ не будеть знать о своемъ мессіанскомъ достоинстві, пока не придеть Илія, сопровождаемый другими пророками, и не помажеть Его на царство. Дотолъ Онъ будеть жить скрытно отъ народа. По мивнію лучшихъ раввиновъ явленіе Его замедлялось грвхами народа, и "Онъ пришелъ бы, если бы іудеи раскаялись хотя на одинъ день". Впервые Онъ долженъ явиться въ Галилев, потому что десять израильскихъ колънъ, пострадавшія первыми отъ внёшнихъ враговъ, первыми же должны были получить и избавленіе. Мессія имфетъ освободить народъ силою оружія, и подчинить ему весь міръ. "Какъ преврасенъ, восилицаетъ іерусалимскій таргумъ, царь Мессія, происходящій изъ дома Іудина! Онъ опоясываетъ свои чресла, выступаеть и повелеваеть начать битву противъ Его

враговъ, и побиваетъ ихъ царей и начальниковъ, и нътъ столь могущаго, вто бы могъ выстоять противъ Него. Горы Онъ обагряеть кровію своихъ избитыхъ враговъ; одежди Его, обагренные ихъ вровію, подобны гроздамъ пурпурнаго винограда". Избіеніе будеть столь великое, что "звіри полевые будуть питаться тылами убитыхь вы теченіе двынадцати мысяцевы, и птицы небесныя будуть вормиться ими въ теченіе семи лътъ " 1). "Господь, говоритъ тотъ же таргумъ, отомститъ за насъ свопищамъ Гога. Въ оный часъ будетъ сокрушена сила народовъ; они будутъ, какъ корабль, на которомъ сорваны снасти и сломана мачта, такъ что нельзя уже на ней поднимать парусовь. Тогда Израиль раздёлить между собою совровища народовъ-великую массу добычи и богатствъ, такъ что даже если среди него окажутся хромые и слепые, и те получать свою долю". Туть уже во всей полнотв выступаеть идея Мессіи завоевателя, какъ она выработана была раввинствомъ. При дальнъйшемъ развитіи этой иден раввинство истощило всю силу своего узконаціональнаго воображенія. чтобы нарисовать картину того царства, которое будеть основано Мессіей. Это царство изображалось какъ рай, который по своему блеску долженъ быль превзойти рай первобытный,но этотъ рай будетъ исключительно для іудеевъ, при чемъ остальные народы останутся лишь въ качествъ необходимыхъ слугъ для возвышенія блаженства "народа царей". При изображеніи самаго состоянія рая съ всёми его благами раввины давали полную волю своему воображенію и хотя старались при этомъ обосновываться на словахъ писанія, но въ пониманіи этихъ словъ обнаруживали изумительную свободу или върнъе произволъ, показывающій, насколько раввинская экзегетива способна была извращать то писаніе, изученіе и истолкованіе котораго народу было прямой задачей книжниковъ. Съ наступленіемъ царства Мессіи, говорили раввины, "будеть обиліе хліба на землі, на верху горь 2, вакъ пророчествоваль Давидь, и при этомъ уже отъ себя прибавляли, что стебли хавбныхъ злавовъ будутъ на подобіе пальиъ или



¹) Sohar, на Лев. р. 169.

<sup>2)</sup> IIcan. LXX, 16.

колоннъ. Конечно, такая нива могла показаться инымъ весьма неудобною для жатвы; но раввинская казуистика немедленно нашла выходъ изъ затрудненія и объявила, что для блаженствующихъ іудеевъ не представится нивакой нужды прибъгать въ жатеъ, такъ какъ Самъ Богъ пошлетъ имъ изъ своихъ повоевъ вътеръ, который прямо будетъ вывъвать изъ колосьевъ чистую, бёлую муку. Самыя зерна хлёба будуть величиною въ двъ почки самаго большого вола. Деревья круглый годъ будутъ приносить плоды, а виноградники будутъ тавъ изобильны плодами, что однимъ гроздомъ можно будеть нагрузить возъ или ворабль, и когда такой гроздъ будетъ привезень домой, то изъ него вино потечеть какъ изъ бочки 1). Такое изумительное по своему богатству и изобилію царство должно имъть и соотвътствующую своему величію столицу. Такой столицей конечно будеть Іерусалимь, но Іерусалимь преображенный и до необычайности расширенный. Для него мало будеть техь горь, на которыхь располагался городь Давидовъ. Столица сына Давидова будетъ расположена на всёхъ главивишихъ историческихъ горахъ-на Синав, Оаворв и Кармиль, которые будуть для этого чудесно сближены между собою <sup>2</sup>). Эта столица будетъ тавъ велива, что покроеть пространство, которое едва можеть пробъжать лошадь съ ранняго утра до полудня. Она будетъ простираться до самыхъ воротъ Дамаска, а по нъвоторымъ и дома въ ней будуть строиться тавіе, которые будуть иміть въ вышину по три мили 3). Ворота ея будуть сдёланы изъ драго-

<sup>1)</sup> Это чудовищное представление книжники посредствомъ своей экзегетики выводили изъ Второз. XXXII, 14, гдв просто говорится, что Госнодь питалъ Израиля «тучною пшеницею и поилъ виномъ, кровью виноградныхъ лозъ».

<sup>2)</sup> Такое представление выводилось изъ Ис. II, 2, гдѣ говорится, что «въ послѣдиие дни гора дома Господия будетъ поставлена во главу горъ и возвысится надъ холмами и потянуть къ ней всѣ народы». Возвышеннодуховное пророчество Исаіи очевидно подверглось самому чудовищному кривотолку отъ лжемудрствующаго разума книжниковъ.

<sup>3)</sup> Раввинское воображеніе въ этомъ отношенів очевидно было далеко сміліве воображенія современныхъ намъ Эйфелей, едва осмілившихся подняться съ своими башнями на высоту 1/4 версты. Но замізчательно собственно не это, а то, что раввины при этомъ приводили въ подтвержденіе своихъ вымысловъ міста изъ пророковъ, какъ напр.; Зах. XIV, 10, IX, 1 и др.

цѣнныхъ металловъ и жемчуга, шириною и длиною въ тријпать доктей. Вся страна вругомъ будеть полна драгоненными камнями и жемчугомъ, такъ что іудеямъ можно будеть приходить отовсюду и брать, сволько кому надо 1). Такое богатство не преминетъ собрать въ это парство всёхъ сыновъ разсвянія, и самый бізднійшій іудей будеть одіть въ багряницу и виссонъ <sup>2</sup>), какъ и приличествуетъ царственному народу, и всв будуть посажены за пиршественный столь, наполненный вкуснёйшими и сладчайшими яствами.

Такимъ образомъ вотъ въ какихъ чертахъ іудейскій раввинизмъ рисовалъ себв царство Мессін. Конечно, этотъ чудовищный образь въ значительной степени объясняется исторически. Онъ создался на довольно естественномъ предположенін, что мессіансвое царство должно быть полнымъ возмездіемъ за ту горькую действительность, которая окружала избранный народъ. Въ теченіе цізлыхъ візковъ, какъ уже сказано было выше, онъ быль игрушкой сильных завоевателей, которые унижали и грабили его, какъ прахъ разсвевали по всей землв и смотрвли на него съ презръніемъ кавъ на самый негодный и жалкій народь въ міръ. Все это до крайности оскорбляло гордую душу Изранля, который привыкъ смотреть на себя какъ на народъ избранный, предназначенный въ великому будущему, и такъ вакъ дъйствительность не только не прояснялась, а по мъръ приближенія "исполненія временъ" повидимому все болье омрачалась, то неудивительно, что наболевшее сердце искало себъ облегченія и утъшенія въ будущемь, и это будущее конечно рисовалось тёмъ въ более светлыхъ чертахъ, чемъ была мрачные дыйствительность. Унижаемый, завоеванный. расхищаемый чужеземнымъ правительствомъ, онъ съ услажденіемъ рисоваль себв то недалекое будущее, когда онъ самъ завоюетъ всё народы, подвергнеть ихъ всяческому униженію и, ограбивъ ихъ, соберетъ для себя всё сокровища міра, которыми и будеть наслаждаться въ посрамленіе всёмъ гоимамъ. И тавъ какъ для естественнаго, чисто историче-

 <sup>1)</sup> Eisenmenger, II, 839 и др.
 2) Виссонз — самая любимая въ древн ости матерія, изъ топчайшаго бълаго полотна. Богачи платили за эту матерію огромныя деньги.

сваго основанія такого царства не было никавой возможности въ наличныхъ силахъ іудейсваго народа, то это славное будущее онъ и отождествляль съ царствомъ Мессіи, наступленіе вотораго было существеннёйшимь элементомь исторических чаяній народа. Но, объясняя возможность происхожденія такого ложнаго представленія о царств'в Мессік. историческія обстоятельства однако не оправдывають его. Если народъ, выше всего цвия интересы общественнополитической и экономической жизни, могь увлекаться бреднями касательно чувственнаго характера царства Мессін, то это было по невъдънію и по непониманію истиннаго духа и характера этого царства. Иное діло-его учители, на обязанности воторыхъ было изучать законъ и разъяснять его народу, и если эти учители не только не уяснили себъ на основаніи даннаго имъ въ св. Писаніи руководства истиннаго духа и характера мессіанскаго парства, не только не хотели довольствоваться твми пророчествами о немъ, которыя высказаны въ писаніи, не только не отрезвляли воззрвній темнаго народа, преподавая и разъясняя ему здравыя словеса закона и пророковъ, а и сами вполнъ поддавались народному увлеченію и даже старались найти для него основаніе и оправданіе въ самомъ писаніи, хотя для этого нужно было прибъгать во всевозможнымъ кривотолкамъ, искаженіямъ и вымысламъ, то въ отношенін въ нимъ такое представленіе было ложью и преступленіемъ, и въ этихъ-то тажкихъ гръхахъ и повинно было современное Христу раввинство. И это было темъ непростительнее для него, что истинное понимание царства Мессіи отнюдь не было затемивно настолько, чтобы оно было недоступно разуменію учителей израилевыхь. Напротивь въ это самое время мы встрвчаемъ цвлый рядъ духовнопросвещенныхъ личностей, воторыя вовсе не раздёляли раввинскихъ бредней, а ожидали царства Мессін какъ духовнаго парства праведности и истины, каковы были Захарія, Симеонъ, Анна, Ниводимъ и другіе. Да и самый народъ въ своей массъ отнюдь не слепо вериль всемь этимь бреднямь, а своимь чуткимъ сердцемъ живо отзывался и на проповъдь объ истинномъ царствъ Мессін, тавъ что достаточно было появиться въ дустынъ Іоанну съ его проповъдью о приближеніи царства

Божія и о необходимости поваянія и прощенія, вавъ условій подготовленія въ нему, вавъ царству духовному, и немедленно же народь массами устремился послушать этой проповъди. Витоть съ народомъ явились и сами внижниви, гдт услышали отъ веливаго пророва грозное изобличеніе себт вавъ "порожденію ехиднину" (Мате. III, 7); но это обличеніе пало на ваменистую ниву.

Понятно после всего этого, какими глазами должны были смотреть раввины на то мессіанское царство, водворить которое явился Христосъ. Тутъ встречались между собою два совершенно противоположныхъ міросоверцанія. Съ одной стороны выступали раввины съ своимъ чудовищнымъ созданіемъ, основаннымъ на вымысле и искажении слова Божія и поддерживаемымъ до болъзненности развитымъ самомивніемъ. исвавшимъ себъ фантастичесваго возмездія за историческія невагоды въ чувственномъ блаженствъ на счеть всёхъ другихъ народовъ, -- съ своимъ царствомъ, въ основи котораго лежалъ самый крайній эгоизмъ и самая крайняя національная исключительность, и съ другой Христосъ съ Его проповедью о дарствъ не отъ міра сего, — дарствъ, въ которомъ мъста опредвляются и назначаются не по національному происхожденію и родовому преимуществу, а по степени духовнаго возрожденія, по духу праведности и истины. Отсюда полная противоположность и въ самомъ характеръ Мессін. Если раввинскій Мессія выступаль грознымь завоевателемь, безпощадно избивавшимъ своихъ враговъ и тёлами ихъ вормившимъ звёрей полевыхъ и птицъ небесныхъ, то съ другой стороны истинный Мессія быль безконечно кротовъ и смиренъ сердцемъ и, выражая духъ Своего царства, училъ, что вто ударить тебя въ одну щеку, должно подставить ему другую. Можно себъ представить, какъ это положение должно было казаться страннымъ и обиднымъ гордому раввину, который въ своемъ высокомфрін требоваль себв чуть не божескаго преклоненія и благоговънія! Затьмъ и вся картина, нарисованная Христомъ въ Его нагорной беседе, которая была какъ бы новымъ синайскимъ законодательствомъ — новаго завъта, картина, выражающая истинный духъ и характеръ дарства Мессін, шла вавъ разъ въ разръзъ съ излюбленными мечтами рав-

винства. Раввины воображали и учили, что царство Мессіи будеть своего рода раввинской академіей, въ которой первое мёсто будетъ отведено имъ, какъ мудрецамъ, умёющимъ истолковывать своимъ разумомъ всё тонкости закона и пророковъ, а Христосъ училъ, что первое мъсто въ царствъ небесномъ займутъ "нищіе духомъ", тѣ именно свромные, простые, непритявательные люди, которые сознають свое духовное нищенство и убожество и жаждуть найти себъ удовлетвореніе въ духовной праведности и истинъ. Рядомъ съ ними будуть всё тё, ето нуждаются въ духовномъ утёшеніи и удовлетвореніи-плачущіе, алчущіе и жаждущіе, кроткіе и чистые сердцемъ, милостивые и миротворцы и болбе всего изгнанные за правду. Все это лица, права которыхъ на царство небесное опредвляются ихъ внутреннимъ достоинствомъ. а не вибшними преимуществами, и такъ какъ эти внутреннія достоинства имфють не національный, а общечелов вческій харавтеръ, то очевидно и самое царство отнюдь не будетъ имъть національного, а тъмъ менье сословного характера, а будеть царствомь общечелов вческимь, вселенскимь. Еще Іоаннь Креститель, изобличая національную и сословную исключительность фарисеевъ, считавшихъ свое происхождение отъ Авраама тавъ свазать открытымъ листомъ для себя на вступленіе въ царство небесное, говориль имъ, что они заблуждаются, такъ вакъ Богъ можетъ и изъ камней пустыни воздвигнуть детей Аврааму (Мато. III, 9), следовательно, не нуждается ни въ какомъ родовитомъ сословіи для наполненія своего царства. А Христосъ, какъ истинный Мессія, уже прямо осуществляль эту истину, когда восхваляль вёру римскаго сотника въ Капернаумъ и предсказываль, что многіе придуть съ востова и запада и воздягуть съ Авраамомъ, а мнящіе себя чадами Авраамовыми будуть отвержены 1), и когда призываль въ Свое царство техь отверженныхь, труждающихся и обремененныхъ, которые совсёмъ не принимались въ разсчеть высовомърнымь раввинствомъ. Одною изъ самыхъ несимпатичныхъ особенностей тогдашняго раввинства было го, что представители его, поглощенные интересами своей

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mare. VIII, 11, 12.

внижнической сословности, совершенно не обращали вниманія на истинныя духовныя нужды народа и даже относились въ нему съ врайнимъ презрвніемъ какъ въ жалкому "амгаарецъ" ---"народу земли", неспособному-де возвышаться до проповъдуемаго ими ученія. Еще мен'я поэтому могли они обращать вниманіе на духовныя нужды тёхъ, воторые среди этого жалваго, забитаго, разореннаго и невѣжественнаго народа дѣлались вполив жертвами грвха и нечестія, твхъ грвшнивовъ и мытарей, которые помимо своей личной греховности обывновенно несуть на себъ и иго общественнаго зла, тяготъющаго на всемъ народъ и питаемаго въ его средъ ненормальными условіями его жизни. Въ своемъ безграничномъ высовомерін раввины изъ фарисеевъ считали для себя нечестіемъ спускаться въ эти трущобы нравственно-общественной жизни и имъ не было никакого дела до того, что въ этихъ трущобахъ безсильно борятся съ окружающимъ зломъ и погибаютъ души человъческія, которыя также созданы Богомъ и предназначены для безвонечнаго совершенства. Потому-то такъ страннымъ н даже вощунственнымъ вазалось этимъ высовом врнымъ канжамъ, вогда Христосъ въ Своемъ безконечномъ милосердін спаскатся вр эти низкіе стои общественной жизни и пиртр общеніе съ мытарями и грішниками, не отталкиваль отъ Себя даже кающихся блудниць, и вообще призываль въ Себъ всъхъ труждающихся и обремененныхъ-по принципу: не здоровые им'вютъ нужду во врачъ, а больные. На первыхъ порахъ личность Христа, о Которомъ даваль столь возвышенное свидътельство такой всеобщеуважаемый пророкъ, какъ Іоаннъ Креститель, не могла не возбуждать невотораго интереса н въ ученыхъ внижнивахъ изъ фарисеевъ, и потому они съ любопытствомъ присматривались въ Нему и одинъ изъ нихъ даже являлся въ Нему ночью, чтобы безпрепятственно. подъ приврытіемъ ночной тьмы, побесёдовать съ Нимъ о пропов'єдуемомъ Имъ царствъ 1). Но своро вавъ личность галилейсваго Учителя, такъ и проповъдуемыя Имъ идеи возбудили въ раввинахъ чувство высокомърнаго пренебреженія. Въдь Онъ Самъ происходилъ изъ превръннаго Назарета, нигдъ не учился

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Беседа Никодима, Іоан. III гл. 1-21.

въ раввинскихъ школахъ, не принадлежалъ ни къ последователямъ Гиллеля, ни къ последователямъ Шамман-этихъ столновъ раввинской учености въ двухъ ел различныхъ направленіяхъ, и вообще не быль раввиномъ, а следовательнопо раввинской логикъ--- не могъ быть и Христомъ. Не будучи Самъ ученымъ раввиномъ, Онъ и последователей Себе набраль не изъ ученъйшихъ мудрецовъ, предъ мудростію воторыхъ благоговели даже ангелы, а вакихъ-то невежественныхъ рыбаковъ съ озера Галилейского — изъ среды презрънного "амгаарецъ", люда проклятаго и погибшаго по своему невъдвнію закона. Но еще ужаснве на ихъ взглядъ было то, что въ среду своихъ учениковъ Онъ принялъ и одного мытаря, этого грешника изъ грешниковъ, какъ изменника теократіи и добровольнаго слуги ненавистныхъ римлянъ. Все это должно было привесть ученыхъ внижнивовъ къ убъжденію, что галилейскій пророкъ отнюдь не Мессія, и не можеть быть таковымъ, ибо Онъ совсёмъ не соотвётствуетъ раввинской идей Мессія.

Это отрицаніе мессіанства Інсуса Христа на основаніи несоотвътствія Его личности и ученія предзанятымъ идеямъ раввинства однако не могло окончательно успокоить въ нихъ затронутое Имъ чувство любопытства. Несмотря на это не соотвётствіе своимъ излюбленнымъ идеямъ, раввины не могли не замътить, что въ Інсусъ Христь есть ньчто такое, что дълаетъ Его во всякомъ случав человвкомъ необычайнымъ, а чудеса, которыя совершались на глазахъ тысячъ народа и молва о воторыхъ гремела не только по всей св. земле, но и за ея предълами, должны были не разъ заставить ихъ призадуматься. И эта вдумчивость могла бы послужить для нихъ началомъ духовнаго озаренія, а вмёстё съ тёмъ и освобожденія отъ ига предзанятой идеи, если бы этому не помещала сословная гордость, ставившая точно выработанную системувыше запросовъ дъйствительности, книжничество-выше жизни. Выработанная раввинами система представляла собою цълое міросозерцаніе, опредълявшее ихъ отношеніе къ самой религіи и закону и обусловливавшее ихъ воззрѣніе на истину и харавтеръ Бога, на Его цъли и отношенія къ людямъ. Цълію ихъ было сделать свой народъ народомъ высшаго закона,

такъ чтобы каждый человекъ быль послушенъ предписываемымъ закономъ правиламъ. Пъль повидимому ведикая и благородная; но туть все зависить оть того, какого рода этоть законъ, въ осуществлению вотораго направлено стремление. И воть здёсь обнаруживалось, что предметомъ ихъ попеченія быль не высшій идеаль, какь онь дань быль възаконь Божіемь, предоставлявшемъ человъческой личности извъстную свободу въ стремленіи къ духовному совершенству, а лишь иножество завонническихъ и обрядовыхъ предписаній. Главныя обязанности вонечно внушались, потому что онв огненными и неизгладимыми чертами были выбиты на гранитныхъ сврижаляхь и были доступны непосредственному разуму и чувству даже простого народа; но законъ, заключавшій въ себъ глубовую жизненность и предназначавшійся быть прогрессивнымъ откровеніемъ, превратился у нихъ въ законъ обрядовыхъ действій и предписаній, въ запутанную систему казун стики, подъ вліяніемъ которой простыя и величественныя постановленія Монсеева закона превращались въ рядъ изумительно тонвихъ, а вийстй съ тимъ и изумительно стыхъ и нелепыхъ правилъ и предписаній. Такъ въ скрижаляхъ закона Моисеева повелъвалось соблюдать и освящать день субботній, и на этомъ простомъ и ясномъ повельній раввинская ученость изобраза и нагромоздила цалую массу самоизмышленныхъ предписаній. Они учили, что въ четвертой заповеди запрещалось целых тридцать девять родовъ работи. при чемъ каждый родъ въ свою очередь становился предметомъ новыхъ разсужденій, толкованій, разграниченій и предписаній. Такъ однимъ изъ правиль объявля лось непозволительнымъ завизывать или развизывать узелъ въ субботу. Не въдь узлы бываютъ различнаго рода, и потому раввины изощрялись въ тонкомъ разграничении между ними, и серьезно спорили и разсуждали о томъ, нътъ ли и такого рода узловъ. воторые по самому ихъ характеру или по особымъ условіямъ ихъ завязыванія могуть и не подходить подъ запрещеніе. И дъйствительно нъвоторые приходили въ тому убъждению, что если увель быль такого рода, что его можно было развязать одной рукой, то развязывание его не считалось нарушениемъ субботы; но такихъ узловъ, какъ узлышна корабле или на

навыюченномъ верблюдъ, не позволялось и васаться въ этотъ день <sup>1</sup>). Затъмъ предписанія относились не только къ работамъ, запрещеннымъ въ субботу, но и къ дъламъ или случаямъ, заключавшимъ въ себъ даже только возможность профанаціи святого дня. Портному не позволялось выходить въ пятницу съ иглой въ одеждъ или писателю съ перомъ, чтобы они по забывчивости не оставили на себъ это "бремя" и послъ того, какъ начнется суббота. И такого рода правилами и предписаніями переполнена была вся система раввинскаго законничества.

Можно вообразить себъ, съ какимъ прискорбіемъ Інсусъ Христосъ, вавъ выразитель благодатнаго царства свободы человъческой личности и проповъдникъ безконечно идеальнаго совершенства, должень быль относиться въ развинскому увёренію, что всё эти мелочныя предписанія составляють именно законъ Бога и точное исполнение ихъ благоугодно Ему. Только силой Его любви и преданности къ теократическому идеалу можно изиврить величіе Его отвращенія въ этой жалкой подделев нодъ истинный законъ Божій. Онъ одинаково осуждаль кавъ жизнь фарисеевъ, такъ и извращение ими закона и въ ихъ фальшивомъ обращении съ св. Писаніемъ находилъ секреть и объяснение всёхъ другихъ недостатковъ ихъ насквовьложной системы. Съ своими мелочными предписаніями они часто становились въ разръзъ съ прямыми заповъдями Божіими и во имя первыхъ нарушали последнія 2). Моисей, какъ мудрый завонодатель, зная, что семейство есть основа общества и государства, почтеніе въ родителямъ поставиль въ первышую обязанность детямъ, сделавъ ее основнымъ нравственнымъ долгомъ во взаимныхъ отношеніяхъ людей между собою; но фарисеи въ своихъ сословныхъ интересахъ поставили раввина выше отца, учителя мудрости въ отношеніи правъ на послушаніе и услугу превознески надъ родителями 3), и наставляли народъ. какъ подъ предлогомъ чести и благоговенія въ Богу можно было

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Sehürer, Neutest. Zeitschrift, p. 485.

<sup>2)</sup> Мате. XV, 3: «вы преступаете заповъдь Вожію ради преданія вашего», обличаль ихъ Христось.

<sup>3)</sup> Schürer, Neut. Zeit. p. 442.

обходить первышія обязанности въ отношеніи родителей 1). Самый преданный рабъ буквы, ваковыми были фарисейскіе внижники, есть именно человъкъ, который производитъ самое большее насиліе наль ней. Разглагольствуя о своей преданности закону, онъ въ то же время придумываеть толкованія, которыя подрывають законь въ самомъ корнъ, и Христось не преминуль обличить эту фарисейскую ложь, вогда Онъ повазаль. насколько фарисен-книжники были невърны своимъ собственнымъ правиламъ. Книжники гордились темъ, что они слишвомъ любили законъ, чтобы преподавать его за вознагражденіе <sup>2</sup>), и въ то же время они "повдали домы вдовъ и наноказъ долго молились" (Марк. XII, 40). Неудивительно, что Христосъ предостерегалъ Своихъ ученивовъ "отъ завваски фарисейской " 3) и заявляль имъ: "если праведность ваша не превзойдеть праведности книжниковь и фарисеевь, то вы не войдете въ царство небесное" 4).

Тавимъ образомъ противоположность между Христомъ н внижнивами фарисейскими захватывала самое существо двла, и съ теченіемъ времени она все болбе и болбе усиливалась, вогда именно Христосъ, совершая дёла милосердія и проповъдуя истину новаго благовъстія духовной свободы, властно разрушаль всё жалкія построенія фарисейскаго книжничества и обрядничества. При видъ этого враждебность въ нихъ въ новому Учителю возрастала и усиливалась съ каждымъ днемъ. Всв Его двиствія и ученіе они считали прямымъ осборбленіемъ для себя, тімь болье, что они стояли въ полномъ противорфчіи съ ихъ идеями и взглядами. Онъ пропов'ядываль царство Мессін, и однако дерзалъ вести общество съ "мытарями и грёшниками", отъ самой тёни которыхъ раввины бъгали какъ отъ оскверненія; пришелъ исполнить законъ, и однако нарушалъ священивйшія правила о соблюденіи субботы. Мало того Онъ, пришлецъ изъ превръннаго города Назарета, человъкъ, не вкусившій книжной мудрости въ школахъ раввинскихъ, осмъливался въ Своихъ притчахъ явственно вы-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mare. XV, 6.

<sup>2)</sup> Gfrörer, Jahrhund. d. Heils, II, 156-160; Schürer, 443.

<sup>3)</sup> Mare. XVI, 6; Maps. VIII, 15; Ays. XII, 1.

<sup>4)</sup> Mare. V, 20.

ставлять высоконочитаемых раввиновь въ неблагопріятномъ свёть, и при томъ въ сопоставлени именно съ гръшниками и мытарями, какъ это было въ притчахъ о блудномъ сынв и о мытарв и фарисев. Въ первой изъ нихъ фарисей изображенъ подъ образомъ старшаго сына, который быль работящъ к послушенъ отцу, но обнаружилъ возмутительную безсердечность, когда вознегодоваль на устроенное отцомъ пиршество по случаю возвращенія блуднаго сына, чёмъ и навлевъ на себя укоръ со стороны милосерднаго отца за то, что въ его черствомъ сердце не нашлось места для чувства радости о возвращении погибшаго брата '). Во второй прямо выведенъ быль фарисей со всёмъ благоуханіемъ его лицемёрнаго благочестія и самохвальной праведности рядомъ съ жалкимъ мытаремъ, слезно молившимъ о прощеніи и помилованіи его гръщнаго 2), и изъ двухъ молящихся оправданнымъ вышелъ именно мытарь. Все это до крайности возмущало фарисеевъ и антагонизмъ между ними и Христомъ разростался все болбе. Но по мъръ того какъ Его учение и дъла возбуждали все больше негодованія со стороны раввинства, они въ тоже время получали все большую важность и силу. Кромъ обывновенныхъ дель Онъ совершаль необывновенныя и непостижимыя. Такъ Онъ чудесно изгоняль бесовь, и следовательно стояль въ полномъ антагонизмъ съ темными силами ала. Въ силу этого Онъ казался для фарисеевъ неразрѣшимой загалкой. Его ученіе вазалось имъ ложнымъ и нелёпымъ, но Его дёла, совершаемыя въ подтверждение этого учения, были какъ бы доводами побъдоносной истины. Говориль Онъ, на ихъ взглядъ, такъ, какъ будто богохульствоваль, но въ Своихъ ифиствіяхъ быль подобенъ Мессіи. Даже они при своей законнической слупоту понимали, что слово и дъйствіе должны имёть одинь и тоть же ворень: оба должны быть или ложны, или истинны. Представлявшаяся имъ тавимъ образомъ дилемма лишь усугубляла ихъ отчаянное положение. Имъ оставалось или подавить свою враждебность къ галилейскому Учителю, или составить себъ такое возгрѣніе на Его дѣла, каторое не только оправды-

<sup>1)</sup> Jys. XV, 25-32.

<sup>2)</sup> JIYE. XVIII, 9-14.

вало бы эту враждебность, но и требовало бы ея. И они. попирая всв законы логики, избрали последнее, и порешили, что дъла Его имъють своимъ источникомъ такое же зло, какъ и Его слова. Самыя чудеса свои Онъ-де творилъ потому, что находился въ союзъ съ сатаною, и если изгоняеть бісовь, то силою веельзевула 1). Онъ есть, значить, по этой логивь, полное воплощение лжи, -- лжи какъ въ словахъ, такъ и въ делахъ, и даже самое изгнание бесовъ есть поэтому лишь призракъ или фальшивый маневръ — съ целію лучше послужить сатанв. Конечно, выводъ быль до очевидности нелъпъ, и Христу нетрудно быдо опровергнуть его на основаніи ихъ же раввинской логики. Въ самомъ діль, "если сатана сатану изгоняеть; то онъ раздёлился самъ съ собою: какъ же устоитъ царство его? И если Я силою весльзевула изгоняю бесовь, то сыновья ваши чьею силою извоняють? Посему они будуть вамъ судьями" 2). Въ этомъ обвинения враждебность раввинства достигла своего зенита по отношеній къ Христу, и такъ какъ основа ея оказалась до врайности несостоятельною и самое обвинение безъ труда было ниспровергнуто Христомъ, то естественнымъ и единственнымъ результатомъ могло быть только фанатическое озлобление раввиновъ на Христа и изступленное отрицаніе світа божественной истины. Когда въ тому же божественный Учитель, видя эту духовную слепоту своихъ противниковъ и намеренное возстаніе противъ самаго источника, подвергъ ихъ всенародно грозному изобличенію, какъ лицемфровъ и мелочныхъ буквовдовъ, которые совив благоухають показнымъ благочестіемъ, а внутри похожи на гробы повапленные, исполненные всякой нечистоты, то этимъ самымъ произведенъ быль полный разрывь, и единственною цёлію фарисеевь сдёлалось отсель во что бы то ни стало избавиться отъ столь невыносимаго и опаснаго для нихъ Учителя, хотя бы для этого понадобилось прибъгнуть въ вровавому насилію. И мы видимъ, какъ часто въ последніе дни жизни Христа эти высовомърные ханжи брались за вамни, чтобы побить Его; но такъ какъ еще не настало время для того, то кровожадность

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mare. XII, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mare. XII, 26, 27.

ихъ могла найти себъ полное удовлетворение только тогда, вогда они въ союзъ съ саддувении добились предъ трибуналомъ Пилата того, что римскій правитель предаль крестной смерти Того, Кого они въ своемъ изступленіи называли "меситомъ", обольстителемъ народа.

Въ такомъ-то отношения во Христу стоялъ главный составной эдементь современнаго Ему общества, именно раввинство фарисейское. Немного остается свазать о другой составной части этого общества-именно садучения. Эта партія также давала изъ себя раввиновъ, но саддукейское раввинство нивогда не пріобретало большого значенія въ народъ, и это объясняется основными началами секты. Въ противоположность фариссямъ, основывавшимъ свое міросоверцаніе на почвъ устнаго преданія, они, какъ уже сказано было выше, строго держались буквы писанія, подъ которымъ притомъ разумели лишь Пятокнижіе Моисея. Вследствіе этого система ихъ была гораздо проще, такъ какъ они считали своимъ долгомъ устранить изъ нея все, что по ихъ мнѣнію не имѣло достаточнаго основанія въ Пятовнижіи и не согласовалось съ разумомъ. Такой раціонализмъ не преминулъ повлечь за собою весьма опасныя для религіи слёдствія, и о саддуксяхъ есть свидетельства въ томъ смысле, что они отрицали загробную жизнь, какъ не находящую себъ подтвержденія въ внигахъ Монсеевыхъ, пронически относились въ ученію о воскресеніи мертвыхъ 1) и утверждали, что душа погибаеть вместь съ теломъ 2). Даже если признать вмёстё съ однимъ новёйшимъ изслёдователемъ, что въ такомъ отрицаніи повинны были не всё саддувеи, а только ніввоторые изъ нихъ, наиболъе крайніе выразители системы 3), то во всякомъ случав нельзя отрицать того, что подобныя крайности лежать въ самомъ духв системы и эти крайніе выразители ея были и самыми последовательными. Это была система вполи раціоналистическая, и вакъ всякій раціонализмъ она необходимо приводила къ отрицанію всего сверхъестественнаго. При такомъ основномъ принципъ міросозер-



<sup>1)</sup> Mare. XXII, 23; Дъян. IV, 1, 2; XXIII, 8.

<sup>2)</sup> Antiq. XVIII, 1, 4; Bell. Jud. II, 8, 14.
3) Edersheim, Life of Christ, I, p. 315.

цанія понятно, что весь смысль своего бытія они видёли въ этой земной живни и сившили пользоваться всёми предоставляемыми ею благами. Это были въ полномъ смыслё сыны въва сего, и поэтому сословный эгонямь въ нихъ дъйствовалъ еще съ большею силою, чъмъ у фарисеевъ. Послъдніе неръдво выступали геройскими защитниками теократін и за поддержание ея влали свои головы (вавъ это напр. было при Иродъ Великомъ); но саддукеямъ не было никакого дъла до теократіи и они считали гораздо болве разумнымъ и выгоднымъ поддерживать всякую наличную власть, не обращая вниманія на ея сущность и характеръ. Поэтому они легко примирились съ римскимъ игомъ и не только не относились враждебно въ узурпаторамъ Давидова престола - Иродамъ, а старались сблизиться съ ними, пресмыкались въ ихъ дворцахъ и входили въ политическую партію иродіанъ 1). Такой полетикой они добились того, что захватили въ свои руки всв важнейшія должности вакь общественныя, такь и религіозныя, и извёстно, что висшій религіозный пость въ народъ, именно постъ первосвященника, во времена Христа занимали именно саддукен изъ дома Воеса, выходца египетсваго. Фарисеи были вытёснены съ этихъ должностей и занимали лишь нижнія должности, на которыхъ вонечно пользовались всявимъ удобнымъ случаемъ для проявленія своей вражды въ более счастливымъ сопернивамъ. Первосвищенники — саддукен, для укръпленіи своего положенія, образовали около себя сильную священническую партію, которая выработалась въ гордую своимъ богатствомъ и положениемъ аристократическую касту, съ преврвніемъ смотрівшую на весь остальной народъ и беззаствичиво пользовавшуюся своимъ положеніемъ для своего обогащенія. Какъ о самихъ первосвященникахъ, такъ и ихъ партіи изв'єстно, что они не пренебрегали никавими средствами для своего обогащенія, грабили нившихъ священниковъ, отнимая у нихъ законно принадлежащую имъ долю доходовъ, облагали налогами предметы,

<sup>1)</sup> Иродіанами навывались всё приверженцы Иродова дома, каковыхъ не мало было среди іудеевъ въ то смутное время, и ев. Матеей прямо отождествияеть съ ними и саддукеевъ, разумъется въ отношеніи полатическихъ выглядовъ.

необходимые при жертвоприношеніяхъ, сами строили и содержали лавки съ жертвенными животными и птипами, исвусственно возвышая ихъ цёну до того, что цёна голубя доходила до червонца, и съ ворыстною пелію допусвали торговцевъ вводить свои стада и вносить свои лари въ самые предвлы храма, двлая изъ него какъ бы вертепъ разбойниковъ. Этими нечестными способами священническая аристократія навопляла огромныя богатства, и главивите представители ея, нисколько не обращая вниманія на народъ, жившій подъ двойнымъ игомъ римлянъ и Иродовъ, одинаково разорявшихъ его и доводившихъ до крайней бъдственности и неоплатныхъ долговъ, жили въ необычайной роскоши, и подобно приточному богачу блистательно пирмествовали ежедневно. О нъкоемъ Іохананъ, сынъ Неведеевомъ, талмудъ сообщаеть, что на надобности его кухни (ежедневно?) шло триста телять, сорожь клётокь голубей и за столомъ потреблялось триста боченковъ вина. О первосвященник Изманлъ бен-Фаби разсказывается, что у него была, сдъланная ему матерью, одежда, стоившая сто минъ, т. е. около трехъ тысячь рублей. А о другомъ первосвященникъ, именно Еліезеръ-Бен-Гарсамъ разсказывается, что у него была подобная же одежда стоимостью въ невероятную сумму-20,000 минъ; но эта одежда была такъ тонка и прозрачна, что другіе священники не позволили ему надівать ся при богослуженіи, потому что онъ вазался въ ней совершенно нагимъ 1). Первосвищенство вообще пало до врайней степени, и это не ускользичло отъ взора народа, который навсегда запечатлёль свое презрѣніе къ его недостойнымъ представителямъ на страницахъ талмуда. "Къ какому времени, спрашиваетъ раввинъ Іогананъ, относятся слова писанія: страхъ Господень удлинняеть жизнь? — Ко времени перваго храма, который стояль въ теченіе 410 літь и иміль только восемнадцать первосвященниковъ отъ перваго до последняго. — А въ какому

<sup>1)</sup> Јота 358. Подобныя матерів приготовлянись взъ виссона, токчайшаго полотна, и быля любимыми въ высшемъ аристократическомъ римскомъ обществъ, гдъ за нихъ платились огромныя деньги. Извъстно, что изъ такой матеріи у Нерона была парадная скатертъ, за которую ваплачена была огромная сумма денегъ (4 миля: сестерцій — 200,000 руб.).

времени относятся слова: и лёта нечестивых в совратятся?-Ко времени второго храма, который простояль 420 леть, н за это время при немъ перемёнилось триста первосвященниковъ; ибо, вычтя 85 летъ для пяти исключительныхъ первосвященниковъ, останется менве одного года дла важдаго нзъ всёхъ остальныхъ" 1). А простой народъ прамо на улицахъ Іерусалима произносилъ провлятія на этихъ недостойныхъ представителей религіи. "Проклятіе дому Восоа, провлятіе его семьямъ---кричали недовольные на улицахъ,---провлятіе дому Ганана, проклятіе ихъ ехиднину шипівнью! Провлятіе дому Изнанла Бен-Фаби, проклятіе его кулакамъ! Сами они первосвященники, сыновья ихъ накопляютъ деньги, зятья ихъ начальники, а слуги ихъ избивають народъ палвами". Этотъ отчаянный вопль народа быль послёднимъ выраженіемъ его негодованія на попраніе высшаго достоинства первосвященства недостойными носителями его изъ среды саддувеевъ.

Понятно, ваковы могли быть отношенія между Христомъ н этой партіей. Равнодушная къ религіовно-правственнымъ интересамъ народа вообще, саддукейская партія, какъ и первосвященническая аристократія въ частности, не обращала вниманія на галилейского Учителя, считая Его однимъ изъ многихъ раввиновъ, выступавшихъ изъ среды народа и преподававшихъ ему то или другое ученіе. Но она вскор'в должна была измънить свое отношение въ Нему, когда Его дъйствие въ Іерусалимъ во время празднива пасхи прямо затронуло интересы сановнаго священства, когда именно Христосъ изгналъ изъ храма торгующихъ, налоги съ которыхъ составляли значительный источникъ доходовъ для этой аристократіи, и тімъ самымъ не только нанесъ ей имущественный ущербъ, но и всенародно обличилъ всю вощунственность подобнаго предпріятія. Но даже и этотъ факть повидимому имъль лишь временное значеніе, и о немъ скоро забыли, тімъ боліве, что Христосъ пропов'ядывалъ преимущественно въ далекой Галилев. Фарисейскіе внижники не оставляли Его своимъ наблюденіемъ и тамъ, и то и дело вступали съ Нимъ въ пренія, терия то и діло пораженія отъ божественной мудрости гали-

<sup>1)</sup> Joma, 9, a; Geikie, I, p. 346.

лейскаго Учителя, а саддукен почти совсёмъ не встречаются среди массъ следовавшаго за Нимъ народа, и они вероятно лишь издали слёдили за Нимъ, втихомолку радуясь пораженіямъ своихъ противниковъ. Такое отношеніе однако не могло продолжаться всегда, темъ более, что Христосъ сразу и прямо опредёлиль свое отношение въ саддувениь, когда предостерегаль Своихъ ученивовь одинавово отъ закваски какъ фарисейской, такъ и саддувейской, и когда одинаково назваль совопросниковъ изъ объихъ партій, "родомъ лукавымъ и прелюбодъйнымъ", "лицемърами, которые лице неба различать умъютъ, а знаменій временъ не могутъ" 1). Посль этого саддувен должны были понять, что новый галилейскій Учитель совсёмъ не похожъ на другихъ учителей, и предъ Нимъ должна разсвеваться всякая ложь и обнажаться всякое лицемъріе. Такъ какъ они были повинны въ этомъ не менъе своихъ соперниковъ-фарисеевъ, то въ видахъ самосохраненія они тавже не преминули стать во враждебное отношеніе въ Христу, воторое и проявилось прежде всего въ томъ, что они, несмотря на свою враждебность къ фарисеямъ, сошлись съ нимъ на почьв взаимнаго интереса въ борьбв съ общимъ врагомъ, и дъйствовали противъ Него всъми возможными для нихъ средствами. Но въ то время вавъ фарисеи дъйствовали противъ Него посредствомъ замысловатаго совопросничества и на основаніи своихъ церковнорелигіозныхъ учрежденій, саддувен, согласно съ своимъ положеніемъ, прямо перевели дёло на политическую почву, и стали возбуждать противъ Него власти, выставляя Его врагомъ общественнаго спокойствія. Такъ вакъ имъ уже удалось раньше погубить веливаго пророва-Гоанна Крестителя, то ободренные этимъ усивхомъ, они туже мъру стали употреблять и противъ Христа, и настроили противъ Него Ирода Антипу, который по ихъ навътамъ хотълъ наложить на Него руки, хотя ему и не удалось достигнуть этого 2). Эту политику они вели потомъ все съ большею настойчивостію, и въ знаменитомъ решеніи синедріона, на которомъ Каіафа произнесъ свое невольное пророчество о томъ, что "лучше одному человъку пострадать

<sup>1)</sup> Mare. XVI, 1-4.
2) Jyr. XIII, 31.

за всёхъ", чёмъ подвергать цёлый народъ бёдствію войны, эта политика достигла своего высшаго выраженія, такъ какъ тутъ ясно было выражено со стороны саддувейской партіи опасеніе политическаго движенія, которое могло бы повесть къ радикальному перевороту общественныхъ отношеній и въ которомъ священническая аристократія могла навсегда потерять свое выгодное положеніе. Рёшивъ въ этомъ смыслё вопросъ, саддувен искали только благопріятнаго случая довести дёло до конца, и не отступили отъ него даже и тогда, когда пришлось прибёгнуть къ преступной сдёлкё съ злосчастнымъ ученикомъ-предателемъ. Первосвященническій судъ надъ Христомъ съ его беззаконностью и подкупными лжесвидётелями довершилъ ихъ политику, которая именно и привела къ распятію Его на врестё.

Вотъ въ какомъ отношеніи, такимъ образомъ, Христосъ стояль въ главнейшимъ влассамъ, составлявшимъ современное Ему іудейское общество. Оба руководящіе классы, несмотря на противоположность ихъ міросозерцанія, сказались во враждебномъ къ Нему отношении, потому что оба эти на правленія были ложны и вакъ такія находили себ'в обличеніе въ лучезарной истинъ ученія Христа. Но отсюда сама собой обнаруживается праздность возбужденнаго въ недавнее время въ ученой библейскоисторической литературъ вопроса о томъ, кто болъе виновны въ крестной смерти Христафарисеи, или саддувеи? — Виновны одинавово тв и другіе, потому что и тв и другіе, встретивь въ лице Христа грозное изобличение своей неправды и своего преступнаго лицемърія, стремились во что бы то ни стало избавиться отъ Него, хотя бы для этого понадобилось пролить кровь неповинную. И если во время страшныхъ перипетій суда надъ Христонъ предъ трибуналомъ Пилатовой преторіи главными дійствующими лицами и главными обвинителями выступали саддувен въ лицъ первосвященнивовъ и старъйшинъ, то можно быть увъреннымъ, что въ изступленныхъ врикахъ: "расини, расини Его" принимали горячее участіе и фарисеи, и тв и другіе одинавово навлекли на себя въчное провлятіе, вогда неистово закричали: "вровь Его на насъ и на дътахъ нашихъ!"

A. Mutannus.

## Памятники византійской иконографіи и искусства.

## Мозанки константинепольскія.

ОНСТАНТИНОПОЛЬ, вакъ столица византійской имперін, Л быль естественнымь средоточіемь художественной дёятельности, особенно въ блестящій періодъ ел исторів; а потому мы могли бы ожидать здёсь врупных востатков в древних византійсвихъ мованвъ. Положительныя навъстія древнихъ авторовъ сообщають намь, действительно, что не только важнейшие храмы Константинополя, но и императорскіе дворцы были украшены блестящею мозанкою. Мованка-дёло роскоши; она требуеть значительныхъ матеріальныхъ затратъ, которыя для столици богатой, склонной въ пышному великолецію и роскоши востока, не представлялись обременительными. Налицо были и богатыя средства, и любовь въ дёлу, и отличные художники. Къ сожалению, сперва алчность и невежество врестоноспевъ. топорами рубившихъ мозанки Константинополя, а затёмъ фатуровъ-мусульманъ, превращавшихъ христіансвіе храмы въ мечети и враждебно относящихся въ христіансвимъ изображеніямъ, уничтожили большую часть этихъ художественных сокровищь. Мусульманская вирка и молоть прошли по всёмъ древнимъ мозаивамъ Константинополя. До настоящаго времени отъ всёхъ мозанеъ воистантинопольскихъ сохранились лишь нёвоторые остатви, притомъ поврежденные этъ времени и замазанные по требованію господствующей мусульманской религіи. Наиболіве видное місто между ними ванимають мозаиви въ храм' Софіи и въ храм' Спасителя въ бывшемъ загородномъ монастырв Хора (мечеть Кахріе Джами).

Знаменитый храмъ Юстиніана, при иныхъ благопріятных словіяхъ сохраненія, могъ бы служить превосходнымъ му-

веемъ византійской древности. Внутренность его, еще при самомъ построеніи его Юстиніаномъ, была обильно украшена мозанкою, мраморомъ и позолотою. Юстиніанъ не щадиль ни трудовъ, ни издержевъ для достиженія своей колоссальной цёли. Рёдкости и драгоцённости разныхъ провинцій обширной имперіи стекались сюда по приказанію императора; со всъхъ сторонъ шли сюда драгопънные разноцевтные мраморы. золото и серебро, художниви и мастера. Юстиніанъ желаль воздвигнуть такой намятникъ, который бы затимлъ собою все, что вогда либо видель въ этомъ роде мірь и даже превзойти самого Соломона, строителя перваго іерусалимскаго храма. И это желаніе увінчалось успінхомъ. Храмъ Юстиніана ослівпляль зрителя блескомъ золота, серебра, мовании и разноцвётнаго блестящаго мрамора. Преемники Юстиніана на византійскомъ тронів съ своей стороны также поддерживали блескъ соборнаго византійскаго храма и дополняли и исправдяли его внутреннее убранство. Такимъ образомъ въ дошедшемъ до насъ памятникъ несомнънно сохранились слъды разновременных в наслоеній: часть мозанкь относится къ эпохѣ Юстиніана, другая во временамъ позднівншимъ-Льва Мудраго и даже Іоанна Палеолога. Техника и матеріаль этихъ мозаивъ, по изследованію Зальценберга, довольно просты, однако вполнъ соотвътственны духу византійскаго искусства. Матеріаломъ моваистовъ служили степлянные вубиви, величиною отъ 1 до 2 линій, съгладно отполированными сторонами. Для соединенія ихъ и прикр'впленія въ плоскости ст'вны употреблялся вязкій цементь. Для фигурь и орнаментовь брались кубики, окрашенные въ разные цвета; для золотого и серебрянаго монохрома вубики бёлаго цвёта, на воторые навладывался тонвій слой золота или серебра, поврываемый въ свою очередь тонкимъ прозрачнымъ слоемъ расплавленнаго стекла, предохраняющимъ золотую или серебряную поверхность отъ разрушительных вившних вліяній. Техника эта не представляетъ новшества, появившагося впервые въ разсматриваемыхъ мозаикахъ: она извъстна по памятникамъ болъе древняго времени; но примънение серебра въ оврасвъ поверхностей стевлянныхъ кубиковъ, повидимому, до того времени не было извъстно въ мозаическомъ производствъ. Зальценбергъ, имъв-

шій возможность непосредственно обследовать эти мозаиви при реставраціи зданія, отмічаеть дві любопытныя особенности въ техникъ ихъ, именно: а) кубики въ верхнихъ мозаических изображениях по мъстамъ расположени не параллельно съ ствною, но въ навлонномъ внизу положении. Это нужно было для того, чтобы при разсмотрівній мовайнь снику зрительная линія не встрівчалась съ мозаическою плоскостію подъ слишвомъ острымъ угломъ. Навлонное положение вубивовъ увеличивало уголъ зрвнія и сообщало блестищей мозаической поверхности сильный рефлексъ. б) Въ иныхъ верхнихъ мъстахъ замъчается оригинальный пріемъ сбереженія мозанческаго матеріала: ряды кубиковъ расположены не плотно одинъ въ другому, но на некоторомъ разстояніи; такое расположение рядовъ опять расчитано было на свойство эрвнія: при взглядв на эти ряды снизу подъ острымъ угломъ съ плосвостію стіны, пустыя пространства между рядами не были зам'ётны: нижележащій рядъ покрываль ихъ и своимъ верхнимъ ребромъ сливался съ нижнимъ ребромъ следующаго вышележащаго ряда. Само собою понятно, что подобная экономія матеріала возможна была только въ верхнихъ частяхъ зданія; притомъ она могла имёть мёсто только въ изображеніяхъ крупныхъ и монотонныхъ 1). Преобладающіе цвъта въ софійскихъ мозаикахъ-врасный, синій, сърый, золотой и серебряный. Цвёта эти отличаются опредёленностію; для тоновъ переходныхъ употреблены иногда особо приготовленные маленькіе кубики, окрашенные въ эти переходные тоны. Въ распредвлении иконографическихъ изображений и орнаментовъ мозаисты придерживались здёсь слёдующаго правила: такъ какъ нижнія части храма были облицованы мраморомъ, то мозаика полагалась лишь въ верхнихъ частяхъ его. Грунтъ или фонъ изображеній — обыкновенно золотой; рама изображенія — изъ разноцейтныхъ вамней; а въ этой рам' полагалось ивонографическое изображение или орнаменть. Основные элементы орнаментики: зигзаги, меандры, листочки въ видъ сердца, кресты въ кругъ, квадратъ, или иной геометрической фигурь; иногда встрычаются элементы

<sup>1)</sup> Salzenberg, Altchristl. Bandenkm. v. Constantinop. S. 28 2903

изъ царства растительнаго—лиліи и аванты. Замѣчательная правильность рисунка, изящество формъ, прелестное сочетаніе врасокъ ставатъ софійскую орнаментику въ разрядъ лучшихъ произведеній византійскаго искусства. Еще большую важность представляютъ иконографическія изображенія. Отрывочность этикъ изображеній, разбросанчыхъ по разнымъ частямъ храма, нозволяетъ думать, что до насъ допіли далево не всё мозанки Софійскаго храма, а потому судить о великолёніи внутренняго мозанческаго убранства его мы можемъ лишь отчасти. Прежде всего остается для насъ неясною основная идея росписи этого храма. Памятники вещественные и письменные, близкіе по времени въ этому храму, даютъ основаніе предполагать, что въ тому времени на востокъ уже сталь выра-



Рис. 65. Мозанка надъ входомъ въ храмъ Софін.

ботываться болье или менье опредъленный цикль изображеній, приличествующихь христіанскому храму. Возможно предположить, что и въ храмь Софіи вся совокупность мозаическихь изображеній представляла собою нькоторое единство, выражала какую либо идею. Однако, опредълить ее, на основаніи дошедшихь до нась остатковь мозаикь, слишкомъ трудно; и потому мы, оставляя въ сторонь рышеніе этого вопроса, перейдемъ прямо къ объясненію упъльвшихь мозаикъ. При входь въ храмь изъ нароикса, надъ средними, именуемыми царскими, вратами прежде всего обращаеть на себя вниманіе крупное мозаическое изображеніе величія и славы Іисуса Христа, въ формахъ, заимствованныхъ отъ византійскаго придворнаго церемоніала (рис. 65). На широкомъ про-

Digitized by Google

странствъ, обрамленномъ разцвъченною золотомъ и серебромъ дугою, вонцы воторой стануты прамою линіею, ивображенъ тронъ, въ видъ роскошнаго кресла, съ подушкою, разукрашенною золотомъ и серебромъ съ геометрическими и крестообразными фигурами. На тронъ сидитъ Спаситель съ серьовнымъ, выразительнымъ лицомъ, обрамденнымъ темноваштановыми длинными волосами и бородою; правою рукою Онъ благословляеть; лёвою поддерживаеть на волёнё Евангеліе, расврытое на словахь: "εἰρήνη ὑμῖν, ἐγὼ εἰμὶ το φῶς τοῦ κόσμου". Голова Спасителя уврашена волотымъ нимбомъ, разделеннымъ бълымъ врестомъ на четыре части; двъ одежды-туника разволоченная и иматій сёрый-покрывають все Его тёло; на ногахъ сандалін. Съ правой стороны Спасителя медальонное изображение Богоматери въ синемъ мафоріи, съ руками, простертыми въ Спасителю, съ лѣвой стороны въ такомъ же медальоне архангель съ жезломъ, въ белой одежде, съ светложелтыми крыльями, проложенными золотомъ, съ ваштановыми волосами, перевязанными тороками. Вся композиція напоминаетъ наше изображение "деисисъ", появившееся въ византийской иконографіи около VI въка, съ тъмъ, впрочемъ, крупнымъ различіемъ, что здёсь главное изображеніе Спасителя сильно увеличено, а мъсто I. Предтечи занимаеть архангель. Если выдълить въ этой композиціи изображеніе Спасителя, то изображение Богоматери и архангела можно сопоставить съ общензвъстною композицією благовъщенія Пресв. Богородицы. Правда, благовъщенія въ видъ двухъ бюстов им не знаемъ въ древнихъ памятникахъ византійскихъ, но оно могло быть; а въ поздивишихъ памятнивахъ русскихъ, такъ или иначе связанныхъ съ Византією, оно несомнівню есть (Сійскій подлиннивъ въ музет Общ. люб. др. письм. л. 59). Проф. Кондаковъ изъясняетъ эти изображенія Богоматери и архангела въ смыслъ олицетвореній "мира" и "свъта", по связи съ словами, начертанными въ распрытомъ Евангеліи Спасителя и съ указаніемъ на императрицу Ирину, утвердившую иконопочитаніе <sup>1</sup>). Нъсколько ниже Богоматери изображенъ византійскій императоръ, припадающій въ ногамъ Спасителя; на немъ

<sup>1)</sup> Кондаковъ, Визант. церкви 115.

свътлоголубой хитонъ съ золотыми поручами и свътловеленый далмативъ, застегнутый на правомъ плече; на ногахъ желтые сапоги, украшенные перлами, указывающими на привиллегію властелина. На голов'є императора волотая діадима съ врестомъ напереди; вовругъ головы золотой нимбъ. Тинъ лица близкій къ старческому; борода сёдая, волосы длинные. Общій фонъ картины золотой. Основная мысль, которую хотыть выразить мозаисть-это величие Іисуса Христа, Царя небеснаго; мысль эта получаеть особенную выпуклость въ изображеніи императора, представленнаго въ положеніи в'врноподданнаго, согласно съ византійскимъ придворнымъ церемоніаломъ. Самое м'встоположеніе этой мозанки надъ царскими вратами, черезъ которыя вступаль въ храмъ императоръ, снимая съ себя здёсь царскую діадиму, настойчиво напоминало о величіи Царя небеснаго вакъ самому императору, такъ и всемъ вступающимъ въ храмъ. Вопросъ о личности изображеннаго здёсь императора и о времени изготовленія этой мозанки рѣшается въ наличной ученой литературѣ не одинаково. Мивніе, что это есть императоръ Юстиніанъ, основывается лишь на общемъ соображении о построении храма Софін этимъ императоромъ; но ни стиль изображенія, ни иконографическіе признаки его не позволяють принять это мибніе. Императоръ Юстиніанъ, какъ извёстно изъ памятниковъ византійской старины, не носиль бороды и вообще имъль черты лица не тъ, съ вавими изображенъ императоръ въ софійской мозанкъ. Къ тому же заключенію приводять и уцълъвшія до насъ изображенія его въ равенскихъ мозанкахъ, на медаляхъ и монетахъ. Французскій ученый Лябартъ видить вдёсь изображение императора Иравлія; но, судя по стилю. мозанка эта позднее начала VII века и ближе къ IX-X въвамъ. Въ виду этого, большей въроятности заслуживаетъ мивніе, что здівсь изображень или импер. Василій македонянинъ (Вельтманъ) или Левъ философъ. Проф. Кондавовъ, въ подтверждение истолкования этого изображения въ смыслъ Льва философа, ссылается на описаніе путешествія новгородскаго архіепископа Антонія XII в. Уже И. И. Срезневскій признаваль важность этого описанія, для объясненія софійскаго храма въ XII в., но по отношенію въ данному

вопросу воспользованся имъ впервые проф. Кондавовъ. Описывая константинопольскій храмъ Софін архіеп. Антоній говорить, между прочимь, следующее: "на стране же лверій стоить икона велика, а на ней написанъ царь Корлей о софосъ, и у него вамень драгій въ челі... н'образъ Спасовъ великъ мусією 1). Подъ именемъ "Корлья софос'а", какъ уже заметиль ученый издатель этого памятника, следуеть разумъть Льва Мудраго (Кир леон софос); но о какомъ именно изображеніи этого императора говорить Антоній? Повидимому, Антоній въ описаніи вообще всего виденнаго имъ въ храмъ Софіи весьма точенъ; и это служить для проф. Кондавова основаніемъ видіть въ приведенномъ замінаній руссваго паломнива прямое указаніе именно на разсматриваемую мозанку. Не решаясь оспаривать этого соображенія, во всявомъ случав очень остроумнаго, заметимъ однавожъ, что для прочной установки его было бы необходимо устранить нѣкоторыя возраженія, вызываемыя самымъ текстомъ паломника, именно: а) архіеп. Антоній говорить объ икон'в царя, какъ отдёльномъ и самостоятельномъ изображеніи, между тёмъ разсматриваемая мозаива представляетъ собственно изображеніе Спасителя, и ее правильнее было бы назвать иконою Спасителя, такъ какъ императоръ занимаетъ на ней второстепенное мъсто; б) архіеп. Антоній въ своемъ описаніи различаетъ термины: одни изображенія называетъ онъ иконами, другія мусіею. Нёть основанія предполагать здёсь недостатокъ точности и опредъленности, такъ какъ авторъ описанія несомивнио знакомъ былъ и съ терминами и съ обозначаемыми ими предметами по памятнивамъ руссвимъ. Образъ Спасовъ, по его терминологіи, тусія, а изображеніе императора-икона. Въ виду этого, нетъ ничего невероятнаго въ томъ, что Антоній говорить здісь не о нашемъ мозаическомъ, а о другомъ, до насъ не дошедшемъ, изображении царя, сдъланномъ, быть можетъ, посредствомъ воскомастики. Что портреты императоровъ находили мъсто въ византійсвихъ храмахъ, -- это фактъ достаточно извёстный. -- Внутри храма на ствнахъ сверной и южной въ довольно глубовихъ ни-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> По изд. П. И. Саввантова стр. 77. 78.

шахъ, находящихся вверху и внизу храмовихъ оконъ, размёщены были изображенія святителей и пророковъ, именно въ нажнихъ нишахъ святители, въ верхнихъ-пророки. Они сохранились не сполна; на южной сторонъ упълъли: Анониъ, еписвопъ никомидійскій, замученный при Максиминъ 311 году, Василій Великій, епископъ Кесаріи Канпадовійсвой († 379 г.), Григорій Богословъ, патріархъ константинопольскій († 391 г.), Діонисій Ареопагить, епископъ аонискій († 96 г.), Николай, епископъ мурливійскій († 330 г.) и Григорій, просв'ятитель Арменіи († 325 г.). Вс'я эти святые изображены въ строгомъ византійскомъ стиль, съ греческими вертивальными надписями. Фонъ повсюду золотой, головы увращены золотыми нимбами съ разноцветными камиями. Заслуживаеть вдесь вниманія и то, что всё эти святые, несмотря на свой епископскій санъ при жизни, представлены съ короткими волосами; это указываетъ намъ на тотъ, давно уже забытый греческій обычай, по которому всё духовныя лица отъ патріарха и епископа до простого клирика носили короткіе волосы. Съ другой стороны и въ облаченіяхъ святыхъ находится не мало особенностей по сравненію ыхъ съ нашими современными епископскими и пресвитерскими облаченіями: всё они одёты въ фелони, но не въ савкосы; это доказываеть, что древивищею одеждою епископовъ была именно фелонь, но не саккосъ; затёмъ, эти фелони въ нашихъ мозанкахъ представлены безъ всякой вырёзки спереди, какъ безрукавныя одежды, покрывающія весь корпусъ спереди и сзади: такова была и въ дъйствительности древняя форма фелони какъ въ Гредіи, такъ и въ Россіи. Наконедъ, изображенные на мозаикахъ омофоры также не похожи на наши современные и представляють значительное сходство лишь съ такъ называемыми малыми омофорами. Изображенія пророковъ на южной сторонъ уничтожены всъ, за исключениемъ Исаін (?). На сѣверной сторонь, наобороть, уничтожены всѣ святители и упівлівло нівсколько пророковь: Іеремія въ виді зрвлаго мужа съ длинными волосами и бородою, въ плаще, съ благословляющею десницею и съ свиткомъ въ левой руке, Іона-съ короткими волосами и съ свиткомъ въ монументальной повъ и Аввакумъ въ видъ молодого человъка.

На подпружной арей храма съ западной стороны представлена Богоматерь съ младенцемъ Інсусомъ въ совершенно установившемся византійскомъ типъ съ покомваломъ головъ, въ нимбъ и съ подписью мор. бу. По сторонамъ одинъ въ традиціонномъ Богоматери два святыхъ мужа: типъ апостола Петра съ густыми волосами и курчавою бородою, съ врестомъ на левомъ плече, другой — въ позе и костюмв апостола съ благословляющею десницею и Евангеліемъ въ лівой руві (голова повреждена); это, віроятно,апостоль Павель. Въ парусахъ сводовъ еще и до сихъ поръ изъ подъ замазки видны очертанія фигуръ серафимовъ. Отъ мозаивъ, украшавшихъ нъкогда алтарь храма, если не счи-

тать простыхь очертаній Богоматери въ алтарной апсидъ, осталось на сводъ лишь мозаическое изображеніе ангела въ тунивъ съ крыльями, съ державою въ лѣвой рукѣ и скипетромъ въ правой (рис. 66). Это изображение съ художественной стороны выше остальныхъ и имъетъ болѣе правъ считаться памятникомъ эпохи Юстиніана. О немъ упоминаетъ



Рис. 66. Мозаич. изображение ангела на сводъ св. Софіи.

нашъ архіепископъ Антоній новгородскій въ описаніи своего путешествія. Мозанки хоровъ или гиниконитовъ имбють по преимуществу деворативный харавтеръ и представляють собою геометрическія и растительныя фигуры. Необыкновенною тщательностію и върностію рисунка, весьма гармоническимъ сочетаніемъ цвітовъ-голубаго, краснаго, серебрянаго на золотомъ фонъ декораціи эти производять пріятное впечатлівніе и переносять мысль русскаго наблюдателя въ область орнаментиви старинныхъ русскихъ рукописей. Среди этихъ декорацій выділяется довольно цільная картина, изображающая сотпествие Св. Духа на апостоловъ (рис. 67). Въдрентръ круга, оттъненнаго въ различные цвъта (свътло-голубой.

желтый и сёрый), пом'єщень тронь съ сидящимь на немь Спасителемь; и тронь и Спаситель совершенно похожи на такія же изображенія надъ дверями нароикса. Вокругь трона расположены 12 апостоловь, на которыхъ сходить въ видъ огненныхъ языковь въ сноп'є лучей Св. Духъ. Туть же толиы народа.

Следуетъ упомянуть еще объ одномъ мозанческомъ изображени на восточной арке, къ сожалению, не изданномъ Зальценбергомъ. Мозаика представляетъ известную компози-

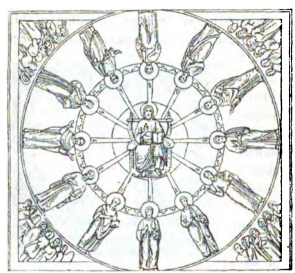


Рис. 67. Сошествіе Св. Духа на апостоловъ въ храмѣ Софін.

пію "Уготованіе престола": браженъ престоль съ покровами и внигою; по сторонамъ его Богоматерь и І. Предтеча, внизу портретное изображеніе императора Іоанна Палеолога. — последняго реставратора храма и мозаикъ: діадинъ OH'S привъсками. СЪ уврашенной перлами. драгопън-

ными вамнями и шитьемъ; въ богато украшенномъ далмативъ и туникъ, со свипетромъ въ десницъ и свитвомъ (?) въ шуйцъ

Блескъ золота, разнообразіе цвътовъ и тъней, величавыя мозаическія изображенія І. Христа и святыхъ, въ ихъ цѣльномъ первоначальномъ видъ должны были производить неотразимое впечатлъніе на зрителя. Подъ вліяніемъ такихъ впечатльній, Павелъ Силенціарій говоритъ, что нивто, вступивъвъ этотъ храмъ, уже не пожелаетъ отсюда возвратиться назадъ. Понятенъ послъ этого льтописный разсказъ о восторгъ пословъ внязя Владиміра, впервые увидъвшихъ въ полномъ блескъ всю росвошь этого единственнаго въ своемъ родъ храма.

Пругой памятникъ, замъчательный по обилію византійскихъ мозанвъ, представляетъ собою константинопольская мечеть Кахріе-Джами, бывщая нівогда православными храмоми Спасителя въ загородномъ монастыр $\dot{\mathbf{x}}$  ( $\mu$ ov $\dot{\eta}$   $\dot{\eta}$ ς  $\chi \tilde{\mathbf{w}} \rho \alpha \varsigma$ )  $\dot{\mathbf{x}}$ ). Храмъ этотъ имъетъ пять куполовъ: всъ они нъкогда были украшены мозанвою (XI и XIV в.). Но сохранилась она въ двухъ малыхъ вуполахъ-одномъ южномъ и одномъ съверномъ. Въ первомъ упъльло въ самомъ центръ погрудное изображение Спасителя. Ниже его изображены патріархи и еще ниже апостолы. Въ соответствии съ этими изображениями, въ северномъ куполъ представлена Богоматерь, 16 пророковъ съ свитвами своихъ пророчествъ о Мессіи и нъсколько пъснотворцевъ, воспъвшихъ въ своихъ пъсняхъ рождение и дъло Мессіи и Его Матери; распорядовъ изображеній тоть же, что и въ южномъ куполь. Здысь, слыдовательно, мы видимы представителей ветхозавётной и новозавётной цереви, соединенных вокругъ одного общаго центра. Но гораздо большій интересъ по содержанію представляють мозанки двухь притворовь храма внутренняго и внёшняго: въ первомъ представлены событія изъ жизни Богоматери, во второмъ-изъ жизни І. Христа. Основаніемъ для тёхъ и другихъ изображеній служить, конечно, прежде всего евангельская исторія. Но замічательно, что художникъ здёсь уже не ограничивается только передачею евангельских событій, как они изложены въ Евангеліи, а дополняеть ихъ нъвоторыми подробностями, заимствованными изъ другихъ источнивовъ. Такими источнивами служили для него, повидимому, аповрифическія свазанія о жизни Богоматери и Спасителя. Сказанія этого рода уже весьма рано проникли въ богословскую литературу, а потомъ мало по малу нашли доступъ и въ ивонографію: здёсь (въ иконографіи) они находили тёмъ болёе простора, чёмъ менёе было развито въ художник чувство различенія аповрифа отъ историческаго фавта. Не только христіанскіе мозаисты, но и миніатюристы, особенно съ X-го столътія, изръдка пользовались источниками этого рода и украшали евангельскіе разсвавы подробностями изъ протоевангелія Іакова, исторіи Іосифа, д'ятства І. Христа

<sup>1)</sup> Мозанки эти обсябдованы и изданы проф. Кондаковынъ.

и т. п. Отсюда изъ Византіи преданія эти какъ въ видѣ литературномъ, такъ и художественномъ раздились потомъ широкою волною, во многихъ варіантахъ, какъ по западной Евромѣ, такъ и по Россіи. Прежде всего, въ числѣ мозанкъ обращаютъ на себя вниманіе два изображенія Спасителя: одно при входѣ изъ внѣшняго нареикса во внутренній, другое надъ царскими дверями при входѣ въ храмъ; въ первомъ

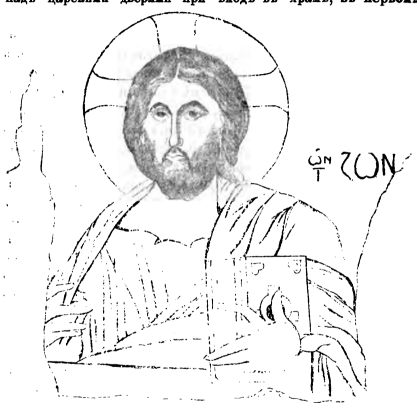
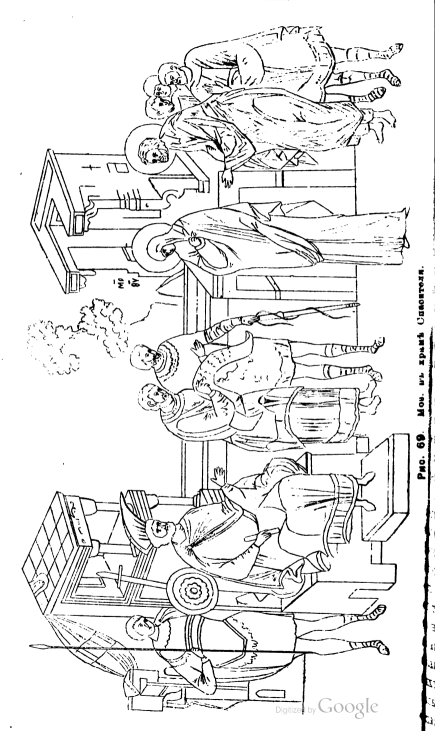


Рис. 68. Мозанка въ наронкев храма Спасителя.

І. Христосъ представленъ по поясъ съ Евангеліемъ въ лѣвой рукѣ (рис. 68); во второмъ во весь ростъ, —на престолѣ, также съ Евангеліемъ и благословляющею десницею. Съ правой стороны Его фигура возобновителя храма — Өеодора Метохита въ почетной шапкѣ, въ колѣнопревлоненномъ положеніи съ моделью храма въ рукахъ. Достаточно бросить бѣглый взглядъ на то и другое изображенія, чтобы убѣдиться, что они стоятъ въ преддверіи упадка художества: нѣтъ въ этихъ изображе-

ніяхъ ни органической связности въ членахъ, ни надлежащей правильности рисунка: условность и неподвижность, ненормальное удлиниение фигуръ, бъдность выражения — все это зловъщіе признави упадка. Затьмъ, во внутреннемъ нарочесъ следують сложныя композиціи: рождество Богородицы, Благовъщение у источника, введение Богоматери во храмъ и цълованіе Елизаветы; сюда же присоединены сюжеты апокрифическаго характера: ангель благовъствуеть прав. Аннъ, три священника дають благословеніе младенцу Маріи, Іоакимъ и Анна ласкаютъ младенца Марію, Марія принимаетъ пищу отъ ангела, первосвященникъ вручаетъ жезлъ Іосифу, а Богоматери пурнуръ, Богоматерь на судъ предъ первосвящениикомъ (рис. 69), Іосифъ ведетъ Ее въ свой домъ вмъстъ съ юношею Симономъ. Въ этихъ изображеніяхъ замётно уже нёкоторое стремленіе въ оживленію исторических схемъ пов'єствованій, видны попытки придать имъ натуральность и движеніе; но попытки-весьма неудачныя; особенно ненатуральны фигуры: первосвященника дюжаго мужчины съ миніатюрными ножвами, Богоматери (предъ первосвященникомъ) - длинной непропорціонально и худощавой, той же Богоматери-въ ненатуральной повъ испуганной женщины въ моменть благовъщенія и-Симона съ неправильными жестикулирующими руками и головою. Еще въ болъе сильной степени эта неудачная навлонность въ натурализму обнаруживается въ мозаивахъ вибшняго нарописа: сцена избіенія младенцевъ имфетъ видъ провавой бойни, волхвы скачуть на необычайно крутую гору по направленію къ звізді и проч. Лучшее изъряда изображеній внѣшняго нареивса это изображение рождества Христова, въ воторомъ мы видимъ и ангеловъ, славящихъ Богочеловева, и ангела, объявляющаго пастырямъ объ Его рожденіи, и моменть омовенія І. Христа бабкою Саломією, и Іосифа и зв'єзду, именно-тотъ самый переводъ изображенія, который досель удержанъ въ нашей русской ивонографіи.

На территоріи нынёшней Греціи обращають на себя вниманіе византійскія мозаики въ монастыр'є св. Луки въ Фокид'в XI в. и въ монастырв Дафии близъ Анинъ XII - XIII в. Первыя представляють собою одинь изъ образдовъ полной, хотя и не очень сложной, мозаической росписи XI в. Следуя



обычаю своего времени, вознившему уже съ давнихъ поръ, мозаисть изобразиль здёсь въ алтарной апсиде Богоматерь на тронт въ синихъ одеждахъ, съ Младенцемъ Іисусомъ, Который десницею благословляеть, а въ шуйцъ держить свитовъ; въ сводъ алтаря соществіе Св. Духа на апостоловъ съ ивображеніемъ племенъ и языковъ. Въ куполів храма Пандократоръ, возлѣ Котораго Богоматерь, І. Предтеча и четыре ангела; въ трибунъ-пророви, а въ парусахъ сводовъ благовъщеніе, рождество Христово, крещеніе І. Х. и срътеніе. Стёны, своды, арки и столбы украшены единоличными изображеніями святыхъ, преимущественно подвижнивовъ, устроителей монашескаго житія: здёсь так. обр. мы встрёчаемь уже первую попытку приноровленія росписи въ идеалу монашества, получившую дальнъйшее развитіе и окончательно установившуюся въ поздивишихъ росписяхъ асонскихъ монастырей. Въ наренксв---несколько сценъ изъ евангельской исторіи; Спаситель съ книгою надъ входомъ въ храмъ и несколько изображеній святыхъ. Сходна съ описанною сейчась и другая мозаическая роспись въ Дафии, хотя сильно уже поврежденная и близкая въ разрушению. Таже Богоматерь въ алтарной апсидъ; Пандократоръ и пророки въ куполъ; праздники (благов'вщеніе, рождество Христово, крещеніе І. Х. и преображеніе) въ парусахъ сводовъ; на столпахъ и во вившнемъ наронков --- евангельскія событія. На ствиахъ храма и во внутреннемъ нарочисъ единоличныя изображенія святыхъ.--Сохранились части мозаическихъ украшеній еще въ асоноватопедскомъ монастыр' (деисисъ и благов' щеніе во внутреннемъ наровисъ и на алтарныхъ столпахъ), и въ церкви Успенія Пресв. Богородицы въ Нивев. Найдутся византійскія мозаики, по всей въроятности, и въ другихъ мъстахъ. Значительное количество ихъ извъстно въ храмахъ кіевскихъ, о чемъ ръчь въ своемъ мёсть; примънялась она тавже и въ храмахъ Кавваза. Но въ настоящій разъ мы отмітимъ важнійшія изъ византійскихъ мозанкъ въ западной Европъ. Сюда относятся прежде всего мозанки въ храмъ св. Марка въ Венеціи. Не только стиль этихъ мозаикъ, но и общая идея мозаической росписи прямо указывають на тёснёйшее родство ихъ съ Византією. Правда, общая идея росписи не выдержана здёсь строго, но это объясняется отчасти разновременностію происхожденія мозанкъ, отчасти волоссальными размёрами зданія, для вотораго не было готовыхъ образцовъ росписи въ памятникахъ византійсвихъ. Роспись перваго купола въ храмъ св. Марка представляеть полное сходство съ куполами византійскими и руссвими. Въ центръ его изображенъ Інсусъ Христосъ въ видъ юноши; вругомъ расположены изображенія Богоматери, Давила. Соломона и одиннадцати пророковъ со свитками, въ воторыхъ написаны изреченныя ими пророчества о лицъ Інсуса Христа, какъ Спасителя міра. Въ пандантивахъ сводовъ символы Евангелистовъ; сверхъ того, на восточной подпружной аркъ Агнецъ Божій, съ крестомъ на древкъ. Мысль этой группы изображеній совершенно нонятна: здёсь сопоставлены веткій завёть въ лице ветхозавётных пророковь и царей, съ его предчувствіями и чаяніями Искупителя міра: Искупитель этотъ явился отъ Девы Марін; Онъ быль завланъ, вавъ агнецъ, за спасеніе міра и Своимъ вѣчнымъ закономъ истины и любви, распространеннымъ по всему міру посредствомъ Евангелій, положиль конець ветхому завіту (finis legis Christus). Онъ есть дверь въ новозавътное царство благодати. Но устрания ветхій законъ и установляя новый, Онъ указаль и средства въ его исполненію: Его земная жизнь была истиннымъ воплощениемъ этого завона; затёмъ завонъ этотъ нашель свое изъясненіе въ пропов'яди апостольской: все это представлено во второмъ центральномъ вуполъ, который являетъ Христа, какъ совершеннъвний образецъ добродътелей (Ipse perfectissimum exemplar virtutum), и олицетворенія добродітелей: prudentia, humilitas, benignitas, pietas, abstinentia, misericordia, patientia, castitas, modestia, constantia, charitas, spes, fides, justitia, fortitudo и temperantia; здёсь же Божія Матерь среди двухъ ангеловъ, апостолы; а въ парусахъ сводовъ Евангелисты. Дальнейшее развитие этой мысли представляють изображенія чудесь Інсуса Христа, поміщенния въ нижнихъ частяхъ храма, отчасти вблизи центральнаго купола, отчасти въ концахъ поперечнаго нефа, отчасти въ бочарномъ сводъ, между вторымъ и пятымъ куполами. Углубляясь далее въ жизнь Інсуса Христа, мозаистъ представляеть событія д'єтства Інсуса Христа въ лівой части поперечнаго

нефа (рис. 70), отсюда естественнымъ образомъ переходитъ въ лицу Богоматери и излагаетъ въ правой части поперечнаго нефа исторію Іоакима и Анны. Последнія событія, относящіяся въ жизни Іисуса Христа на землів и основанію церкви,

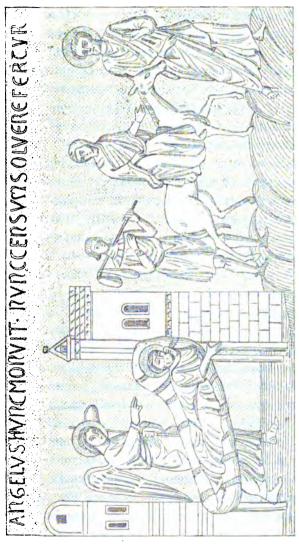


Рис. 70. Мованка въ храм'я св. Марка въ Венеція.

уппируются вокругъ пятаго купола въ центральномъ нефъ. тижайшаго въ входу въ храмъ: въ центръ этого купола редставлено весьма замъчательное мозаическое изображение эптествія Св. Духа на апостоловъ, куда введены въ націо-

нальных востюмахъ и типахъ "племена и языки". Подлъ этого купола, на бочарныхъ сводахъ и ствнахъ, представлены дъянія и страданія апостоловъ, а на бочарномъ сводъ противъ входа, по ствнамъ, сцены изъ Апокалипсиса, относящіяся къ судьбъ основанной Інсусомъ Христомъ церкви. Ветхій завъть, какъ предверіе новаго, находить здёсь свое мёсто въ куполахъ малыхъ, прилегающихъ къ задней входной части храма. Въ цъломъ, такимъ образомъ, проходитъ прежде всего слъдующая мысль. Ветхозавътная церковь, какъ подготовительная ступень въ исторіи домостроительства человъческаго спасенія, утрачиваеть свое значение съ явлениемъ предвозвъщеннаго пророками Мессіи, Который Свонми чудесами, ученіемъ и врестною смертію. проповъданными Евангелистами и апостолами при содъйствін ниспосланнаго на нихъ Св. Духа, основалъ дерковь новозавътную. Столпами этой церкви являются мученики и јерархипреемники апостоловъ, многочисленныя изображенія которыхъ размъщены по разнымъ частямъ храма. Въ этихъ послъднихъ изображеніяхъ трудно отыскать точную связь между собою. хотя ихъ отношение въ целому довольно ясно. Но въ вопросъ объ основной мысли росписанія храма важно знать существенныя черты византійской росписи; а они здісь находятся на-лицо и стоятъ не въ противоръчіи, какъ полагаетъ Куглеръ, но въ согласіи какъ съ росписями въ другихъ храмахъ византійскихъ и русскихъ, такъ и съ главнъйшими требоганіями канона, изложеннаго въ греческомъ иконописномъ подлинникъ. Сюжеты, имъющіе спеціальное значеніе для извъстнаго храма, каковы въ данномъ случай факты изъ жизни св. Марка, ап. Петра и св. Климента, очевидно, не могли найти себъ мъста въ общемъ канонъ, но они допускались всегда даже и въ Россіи, гдё византійскія иконографическія традиціи пользовались большею непривосновенностію, чёмъ въ самой Византіи:-- для примъра можемъ указать на цълую серію изображеній изъ жизни Кирилла Александрійскаго въ ствнописяхъ Кіево-Кирилловскаго монастыря, также на многочисленныя спеціальныя росписи приділовь въ русскихъ храмахъ XVII вѣка 1).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ствин. росписи стр. 30-31.

Тъсная связь Византіи съ южною Италіею и Сициліею въ средніе віка объясняеть намь, почему значительное число византійскихъ мозанкъ появилось въ храмахъ Сициліи. Восточный характеръ христіанства, политическая связь, единство языка и культуры вообще прямо вели къ перенесенію формъ византійскаго искусства на почву Сициліи. Блестящимъ подтвержденіемъ тому служать мозанки Палатинской капеллы, отличающіяся византійскимъ характеромъ какъ со стороны стиля и техники, такъ и иконографическихъ вомпозицій и отчасти даже со стороны разм'вщенія изображеній въ храм'в. Въ главномъ куполъ, по византійскому обычаю, изображенъ І. Христосъ. Мозаики средняго нефа надъ арками представляють событія изъ книги Бытія, — что составляеть уже уклоненіе отъ обычной византійской росписи. Изображенія новозавѣтныхъ событій отличаются роскошью композицій и исполненія: благов'єщеніе въ обычномъ византійскомъ перевод'є "съ рукодъльемъ", рождество Хр. въ видъ сложной византійской композиціи вибсть съ поклоненіемъ волхвовъ, крещеніе І. Х. съ олицетвореніями моря и Іордана и съвирою при корнъ дерева, входъ І. Х. въ Іерусалимъ съ 12 апостолами, толпою народа и дътей, въ сошествіи Св. Духа на апостоловъ видимъ два ряда апостоловъ, на главы которыхъ сходитъ Св. Духъ. Оригинальное иконографическое явленіе, сложившееся, повидимому, не безъ вліянія со стороны апокрифическихъ источнивовъ, составляють дёянія первоверховныхъ апостоловъ Петра и Павла. — Иконографическіе типы І. Христа, Богоматери, ангеловъ, І. Предтечи, апостоловъ, святителей; ихъ одежды, атрибуты мученивовъ, --- все это находитъ полное для себя изъяснение въ другихъ памятникахъ византийскихъ. Стиль, техника и орнаменть мозаикъ Палатинской капеллы (кромъ потолка) указывають также на византійскіе источники.

Къ той же категоріи мозаикъ византійскихъ слідуеть отнести также мозанки Маріи адмиральской (XII в.), мозанки въ Чефалу и Монреале (ок. 1174 г.) и торчельскія (близъ Венеціи); только старое предубъжденіе противъ Византіи съ одной стороны и преувеличенное представление о художественныхъ силахъ Италіи въ средніе въка съ другой побут ждали иногда западныхъ ученыхъ прицисывать сицилійскимъ

мозаикамъ итальянское происхожденіе, или же останавливаться на предположеніи о западномъ происхожденіи ихъ подъвліяніємъ искусства Византіи. Это посліднее ближе въ истині. Не только искусство мозаическое, объ упадві котораго въ Италіи сітоваль Левъ остійскій, но и скульптура и миніатюра западной Европы находились въ средніе віка въ тіснійшей зависимости отъ Византіи.

Н. Повровскій.

## ДЕНЬ и ГОДЪ

## мученической кончины св. евангелиста Марка.

VIII.

Остается устранить возможныя возраженія противъ такого рімемія неріменнаго и другимъ путемъ неразрімникаго историческаго вопроса.

А. Прежде всего жду восраженія со стороны серьсвий и для меня достопочтенной по пренмуществу, такъ какъ и я стою на общей съ нею почев,—со стороны консервативной въ отношеніи къ рукописному преданію. Смёю думать, что я дёйствительно высказаль нёчто новое, но до этого новаго я дошель путемъ полемики противъ тёхъ, которые не пріемлють твердо преданнаго въ рукописяхъ и переводахъ «тіє рахаріає єортіє той а́гію Пахха тір а́гіач хоріахіт». Въ свою очередь я не придаю значенія словамъ: «а по-римски за восемь [гезр. ва семь] дней до майскихъ календъ, апрёля 24-го [гезр. 25-го]», которыя тоже преданы рукописно сба). Но не всякое рукописное преданіе стоитъ даже тёхъ чернить, которыя пошли на его начертаніе. Въ ряду держащихъ каламъ и въ древности находились люди такого сорта, что пожалуй лучше бы имъ было книжному искусству не вразумляться. Воть одинъ примёръ оченъ рельефинів. Сочиненьние сб Евсевія кесарійскаго, обутрарная тері тёх хат' айтом рартородочтом, «о мучени-

<sup>65</sup>a) CTp. 128.

<sup>•••)</sup> Я называю вто сбутращия Евсевія «сочиненьщем» потому, что оно представляєть въ сопращенномъ изложенія болье подробное сочиненіе (гезр. слово) «о мученнях» палествнення», снаванное Евсевіемъ несарійснямъ, смрскій переводъ котораго сохранился въ сирской рукописи, писанной въ 411—412 г. по Р. Хр. (сод. ms. Mus. Brit. Add. 12,150). History of the Martyrs in Palestine by Eusebius, bishop of Caesarea, edited and translated into English by WCureton, London 1861. Спрекій текстъ уже перепечатанъ въ [PBedjan] Аста Магтугит ет Sanctorum (Parisiis 1890) І, 202—276. Выпнемваю виріанты въ датакъ спреваго текста. 1, 2 ήμέρα τετράδι от (о св. Прокопів). 4, 15 ήμέρα παρασκευής от (о св. Апеіанъ). 7, 1 τής τ. Σωτ. ή. ἀναστ. от (о св. Осодосів; снавано тольно: «день же быль едина отъ субботь», слъд. можетъ быть простое воскресенье, а не паска). 1, 5: «7. тешри послъдняго» (ви. 17. дій) с свв. Заккей и Алеій [в слъд. и св. Романъ]. 7, 3. 4. «5. дія» от. Но день

кахъ палестинскихъ», обыкновенно помѣщаемое между 8-ю и REHITORO GEO «HEDROBHOÑ HETODIE», EMÉRO HECUACTIC HOHACTE BE DVEH новъжественнаго глоссатора. Первый изъ палестинскихъ мученик овъ, св. Прокопій кесарійскій, —пишеть Евсевій, —пострадаль за Христа δεσίου μηνός έβδόμη, τετράδι σαββάτου. «За семь дней до іюньских вив. сжавали бы у римлянъ», поясняеть глоссаторь. Св. Анфіань † ξανδικού μεγνος δευτέρα, ήμέρα παρασκευής, говорить Евсевій. «За четыре дня до апръльскихъ нонъ», толичетъ глоссаторъ. «Въ четвертомъ году этого гоненія». .... **πειμοτ** Ε**всовій.**—μηνὸς δίου εἰχάδι, προσαββάτου ἡμέρα», **ποστρακαιν св.** Агапій. «За двінадцать дней до календь декабрыских», поясняеть обязательный глоссаторь. «Въ пятый голь гоненія» μηνός δευτέρα ξανθικοῦ έν αὐτή χυριαχή ήμερα τής του Σωτήρος ήμων αναστάσεως, πουτραμαπα св. Θοομοсія тирская, говорить авторь. «Т. с. за четыре дия до аправыскихъ нонь», комментируеть глоссаторь. И такъ истолкована рашительно всякая дата въ этомъ сочиненьицъ Евсевія, выраженная подъ македонскими названіями м'всяцевъ. Последующіе переписчики постарались слить эти глоссы съ текстомъ Евсевія. Какого календаря держалась Кесарія палестинская въ началь IV в., т. е. разнилось ли начало месяцевь въ Кесарія палестинской оть начала солнечных месяцевь въ Антіохін, наука не внасть. Глоссаторъ, человѣкъ несомевние древній, накъ показываеть уже арматура новъ, изъ и календъ, отвъчаеть, что между Кесаріею и Антіохією различія въ этомъ отношенів не было. Это показаніе было бы цінно... Но солга неправда себп: въ приведенныхъ выше четырехъ случаяхъ и - къ ущербу для науки -- только въ нехъ однихъ Евсовій при див месяца отметиль и донь недовли, и получается вотъ что:

| Годъ гоневія   | Годъ отъ Р.<br>Хр.       | Врупъ лъто | ЕВСЕВІЙ                                  |                                            | глоссаторъ                             |                                                    |
|----------------|--------------------------|------------|------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------|
| 1.<br>3.<br>4. | 303<br>305<br>306<br>307 | 60 C B B   | 7. десія 2. ксантика 20. дія 2. ксантика | среда<br>пятница<br>пятница<br>воскресенье | 7. іюня 2. апрёля 20. ноября 2. апрёля | понедѣльникъ!<br>понедѣльникъ!<br>среда!<br>среда! |

<sup>†</sup> св. Доминна названъ «день первый тешри последняго», и указано, что вскоре за темъ сосланы вже о Сильване.—10, 1. 2. Върубрикана важные от-

Такого же происхожденія—и такой же цінности и перевода «егиметской» даты въ римскую и въ актахъ св. Марка. На нее не должно безъ віскихъ основаній—простираться покровительство консервативнаго менява: Antiquo.

Лучшею ващитою моего критическаго пріема я считаю однако самый *результать*, мною достигнутый. Ученые не могуть отрицать, что предъ ними стоить альтернатива:

ни римско-византійскія даты въ автахъ св. Марка представияють плохую интерполяцію, и тогда, по устраненіи ея въ текств двяній бевъ всяких натяжекъ понятно все;

ни же эте даты — интегральная часть подлинаю текста, и въ такомъ случай этоть текстъ переполненъ трудностими неустранимыми отъ которыхъ безпомощному экзегету—una salus: nullam sperare salutem.

В. «Но», — вовразить, быть можеть, какой либо veterum fautor, — «столько ученых» стольких вёковь и народностей всегда привнавали бевспорнымь, что 30. фармути есть 25. апрёля, и вдругь...!» Но это голось консерватизма совсёмь не почтеннаго, потому что девивь его: до нась положено! лежи оно такь во выки выкома! Дёло въ слёдующемь. Я предположень, что при датахь (неоспоримо двусмысленных) «29. фармути» и «30. фармути» у Henschen и въ сод. Vaticanus вужно подравумёвать опредёленіе: по-египетски, предшествующіе ученые—всё до единаго—подравумёвають: по-александрійски. Но въ сод. Рагівіпия—окавывается—чернымь по бёлому написано хат' аізоптіоос, въ айсмавуриё: «зіптапоц ва.). Эти слова я читаю и понимаю. буквально: «по-египетски»; veterum amator вынужедается тольовать ихъ ино-

мъты: «14. нанума перваго» въ шестомъ году † свв. египтине. А въ седъмомъ году «въ день 10-й [sic] въ мъсяцъ навунъ послъднемъ» † св. Петръ Ъабшлама. Слъд. годы гоненій считаются осонціально по-римски, съ января по декабрь.—13, 1. 3. 4. Свв. Пилей, Нялъ и Патермувій † въ седъмомъ году «19. влуля», св. Сильванъ † въ восьмомъ году «4. івра». По римскому календарю въ сирскомъ переводю ни одна изъ датъ не обозначена: только манедонскія назвавія греческаго текста вемънены тождественными сирскими.—Но можетъ быть римскихъ датъ переводчикъ? Chi lo sa! Я держусь того мирнія, что змискихъ датъ Евсевій и не думалъ ставить. Сf. Eus. h. e. 3, 8, 2. 5. Ср. пр. 71.

<sup>&</sup>quot;6" а) Что въ соd. Paris. стоять кат' аіроптісос, и въ айсмавурнь: «мисяна сімпетскато», объ эгомъ я узналь уже послів того, какъ для меня стало очевидно, что загадочная дата поставлена по-египетски и соотвітствуєть именно 4. апрыля 63 г.—Чтеніе соd. Paris. ф.-Гумшинду останось неязвітство, Лимсіусь изъ эгого кат' аіроптісос не извлень начего для критики греко-византійскихь дать.

сказательно «по-александрійски». Чля повиція надежнёе? Объ втой разности между «егинетским» и «александрійским» и только о неё одной и споръ идеть между «до насъ положенным» и мною.

Клавдій Птолемей ок. 161 г. по Р. Хр. 67) писать сочиненія: Мαθηματική Σόνταξις (внаменятый «Альмагесть») и Пері фасеюм και επιση μασιῶν ἀστέρων ἀπλανῶν. Въ первомъ онъ постоянно считаєть «по егмпетски», кат' αἰγυπτίους,—накъ читатель можеть усмотрѣть и изъ приведенной выше «справки» 67а), составленной мною, но въ выраженіямъ, ввятыхъ изъ Альмагеста; во второмъ же Птолемей по емскимо осмованиямъ, которыя онъ и раскрываеть своимъ читателямъ, «польвуется нашею формою года» 68). Александрійскій астрономъ Феонъ, наблюдавшій солнечное (16. іюня) и лунное (25. ноября) ватмѣніе въ 364 г. по Р. Хр., въ своихъ комментаріяхъ на сочиненія Птолемея, столь же твердо различаеть эти двѣ формы года: египетскую, кат' αἰγυπτίους, и греческую или александрійскую, кат' ἀλεξανδρέας, ту самую, которую Птолемей навываеть «нашею», καθ' ήμᾶς.

Александрійское четырехлітіе состоить изь 1461 дня, египетское изъ 1460. Александрійскій годъ есть нашъ юліанскій годъ, но очищенный отъ сабловъ убогаго penckaro superstitio, доведенный до математического совершенства формы. Есля бы ноложеніе: все существующее разумно было върно не въ гегольянскомъ только смыслё, но и съ точки врёнія обычнаго здраваго смысла, common sense, то юдіанскій годъ пересталь бы существовать. грегоріанскій быль бы прямо невозможень какь абсурдь: все держащееся солнечнаго календаря человёчество счетало бы «поанекомнарійски». Въ дійствительности же этого года держатся лишь копты и абиссины. - Египетскій годь есть древне-египетскій annus vagus», «подвижной годъ», всегда только въ 365 дней, не знающій високоса. Этото — же въ своемъ родь совершенство, математически превосходящее даже и адександрійскій годъ. Нікогда annus vagus существоваль и у персовъ, армянъ и каппадокійцевъ. А имена мисяцево въ александрійскомъ и въ египетскомъ году-одни и твже, все равно, какъ январъ-декабръ воліанскіе начажь не разнятся оть грегоріанскихъ.

Но когда св. Епифаній кипрскій въ 376—377 г. датируєть кат αίγυπτίους, онъ разумієть на самомь ділі счисленіе κατ' αλεξανδρέας. (3).

<sup>67)</sup> Couda l. c. ap. Schaefer, 2, 147. 67a) Crp. 173.

 $<sup>^{58}</sup>$ ) «χεχρήμεθα δὲ τἢ χαθ' ή μᾶς τοῦ ἔτους χρονογραφία» l. c. ap. Ideler. 1, 149.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Hamp. Epiph. haer. 51, n.24. 16. (Xp. 47, 1892, II, 630, 78, 632, 636).

Св. Аванасій в. († 373)—сколько внаю—единственный равъ 70) употребляєть выраженіе хат' аїдоптіоос въ такомъ же нетерминологическомъ смысль. «Мъсяць быль по-римски называемый сентябрь, а но-египетски тоть и по македонски горпізй, в день мъсяца по-египетски 16-й, въ который стеклись всв вванные (на соборъ селевкійскій)». Но вабсь Египеть какъ цёлое сопоставляется съ Римомъ и Македоніею (Сирією). Во всьхъ другихъ случаяхъ 71) и въ самыхъ пасхальныхъ посланіяхъ Аванасій в. ставить свои даты бевъ поясневій, хат' аїдоптіоос или хат' айгропріоски. Но въ двухъ случаяхъ, когда требоновимаеть ихъ по-александрійски. Но въ двухъ случаяхъ, когда требо-

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Athanas de synod. п. 12. На 14. севтября (16. тотъ) въровтво совывала отцовъ виператорская сакра; сактически же соборъ открытъ былъ 27. севтября [29. тотъ по-александрійски, 5.тиви по-египетски] 359 г. Еріры. h. 73, n.25. Socr. h. e. 2, 39, 7.

<sup>71</sup> Athan. hist. arian. n. 81; apol. c. ar. n. 76. Larsow, 62. 63. 149. 150. 140 141, Cureton. 19. יבו מון מון .— На соборъ сердикскомъ 343 г. были разсужденія о пасхв, и на 50 леть составлено росписаніе наъ-составлено конечно по-рамски, съ календами-новами-идими. — и въ изкоторые годы праздникъ вазначевъ быль несоглысно съ влександрійскою пасхаліею. А ванасій в. въ 339-346 гг. проживаль на западе. Средства сношенія его съ паствою были очень ненадежны, и онъ около паски 344 г. уже взвъщветь «пресвитеровъ и дівконовъ александрійскихъ и возлюбленныхъ братій о Христв», что въ слидующемъ 345 году «восиресенье паски будеть за семь дней до вприльскихъ идъ. хат' алекачорей, де 12. вармути. Танъвы объявите и въ других вомахъ: воскресенья пасхи за семь дней до априльских идь, а по-александрійски 12. фармути. Въ савдующемъ 345 году теже лица вскоре после паски получили опять послевіе отъ своего велинаго папы. Въ следующенъ (346) году, —писалъ онъ, — восиресенье пасхи будеть ва три дия до апральскихъ календъ, а по-илександрійски 4. фармути». Своевременно въ следующемъ году «вы опять, по прежнему обычаю, объявите въ твяъ номахъ: воскресенье паски за три дня до апръльскихъ календъ, т. е. по-александриски 4. фармути. Пусть ввято не сомнавается относительно этого дин; пусть никто не спорить, говоря: следуеть быть паска 27. фаменоть \*. Ибо на святомъ соборъ было объ втомъ равсуждение, и всъ рвшели [что паска будеть] за три дия до априльских валендь, - и разумию: 4-го фармутв. — — Ибо это в рамаянамъ [resp. чу рамаянъ ] писано. И такъ объявите день, о котор из вы увъдомлены: за три дня до апральских календъ, а по-александрійски 4. еармути» [30. марта].—Что вединій папа чрезвычайно старастся быть точемив, это видно изв неоднопратвыхъ повтореній даты. Что римское сувеленіе понимають въ Египта прайне вемногіе, ясно вяъ того, что св. Асанасій всявій разъ переводить эти .a. d. vii id. арг.» и «а. d. iii kal. арг.». Если же онъ санъ начинаетъ постоявно съ датинской даты, то конечно потому, что у него предъгдавами текстъ соборнаго соглашенія. А что египетскіе компутисты не считають нужнымъ переводить александрійскія даты на римскій календарь, показываеть місто, отміченное у меня выше зеводочкою. Именно такъ, 27. енменотъ, 23. марта, и следовало бы правиновать въ 346 г. паску по православной (адександрійской) паскалів. Отевтить этотъ день по-ремене «a. d. x kal. apr.» египтине и не пумають.

валась строжайшая точность въ выраженіяхь, св. Асласій пять разо употребляеть терминь хат' адебачоредс, два раза оставляеть—уже объясненную и понятную—дату безъ всякаго дополненія, а выраженія хат' адуптлює (хотя оно, какъ — предполягается — взавино-замвнимое, ослабило бы монотонность рвчи) не употребляеть здъсь ни разу.— Ранве IV в. не терминологическое спо-егинетски» встрвчается у оп. Анатолія лаодикійскаго въ 277 г. 72).

Вопросъ, такимъ образомъ, получаеть слёд. постановку: По актамъ св. Маркъ «почвлъ хат' ајушттоос фармові х'». Необходимо или докавать, что важное хат' ајушттоос есть позднёйшая интерполяція; или же (въ виду того, что нёть наличныхъ основаній заподоврёвать это слово,) слёдуетъ привнать его подлиннымъ. Но разъ допущена эта вторая альтернатива, неизбёжна новая дилемма. Или эти акты св. Марка (первичная вапись ихъ) — памятникъ сравнительно поздній, IV — V вёка, п тогда конечно вполнё возможно, что 30. фармути, рег абизим названное «египетскимъ», дёйствительно есть 25. апрёля; пли же они — памятникъ глубокой древности, и тогда нужно показать, почему же писавшій ихъ александріецъ выражается столь неточно.

Доказать позднее происхождение актовъ едвали кому нибудь удастся. Но на вторую половину дилеммы (допуская высокую древность актовъ) можно отвётить такимъ вопросомъ:

В. Но, есле акты писаны въ Александрін, —а это нужно считать рго concesso et probato, почти за фактъ, —то не будеть ли естественн ве допустить, что александріець-авторъ и считаль «по-александрійски» запа рігазе, и лишь повже кто-то прибавиль слово «по-египетски»? —Такое возраженіе закупаеть въ свою пользу сноею наружною простотою; въ дъйствительности же оно есть только petitio principii. Такъ ли, въ самомъ дълъ, это естественно, что александрійцы въ І в. по Р. Хр. считали не по-египетски, а именно по-александрійски. За скудостію историческихъ данныхъ, на это нельзя отвътить ни категорячнымъ: нюто, ни увъренныхъ: ну, разумъется да.

Вопросъ въ томъ: когда и какъ возникъ «александрійскій» годъ? Появился онъ вполню случайно. Ітр. Caesare iv. M.Licinio Crasso

 $<sup>^{72}</sup>$ ) Свой 19 льтній кругь, Euseb. h. е. 7, 32, 14, Ан-толій вачинаєть съ новодунія (Oppolzer conj. vera AD. 277, нарта  $21a12^{h}56._{47}^{m}$  по среднему влежандрійскому временя, слъд. почти въ часъ ночи на 26. ваменотъ по-влександрійскої, ї σύνοδος αχριβής τῷ ακδ΄ έτει Ναβονασάρου κατ' αίγυπτίου; παυνὶ  $10412^{h}18._{20}^{m}$ ), бывшаго τῷ κ α τ' αἰγυπτίους μὲν φαμενώθ έκτη και εἰκάδι, κατὰ δὲ τοὺς μακεδόνων μῆνας δύστρου δευτέρα καὶ εἰκάδι, ώς δ' αν εἴποιεν ρωμαῖοι πρὸ ενδεκα καλανδών ἀπριλίων. Это самый ранній мих въвъотный случий влоупотреблечія словомъ «по-вгицетска», допущенный александрійшемъ.

coss. a. U. c. 724, въ 3.) г. до Р. Хр. въ августв, въ последние дни египетскаго 294 года отъ смерти «Алексанира основателя», взята была Александрія, Клеопатра, последняя царица, не замедлила покончить съ собою. И съ начала 295-го года отъ смерти Александра в. Египетъ сталъ подъ властію Рима. Появилось даже особое летосчисленіе въ Египтв: оть царствованія вмп. Августа 73), но-вагадочнымь для историковъ образомъ 74)--- неходнымъ пунктомъ этой эры оказалось не 31-е августа (съ этимъ днемъ совпадало 1-е тотъ 295 года, т. е. 1-го г. отъ Августа), а 29-e августа, на которое падаеть 1-е тоть 6-го года отъ Августа, начавшагося въ 25 г. до Р. Хр. Эта несообразность имветъ почти комическое происхождение. Извъстно, что римские pontifices minores поняли слишкомъ вультарно 76) волю К. Юлія Цеваря: quarto quoque anno вставлять високосный день, bis sexto kalendas martias, и вачали вставлять каждые три года по високосу, пока наконецъ имп. Августь прекратиль эту путаницу, запретивь въ 8 г. до Р. Хр. вставлять високосы. Благодаря этой мёрё съ 1. марта 4 г. по Р. Хр. юліанскій календарь опять приняль нормальное теченіе, и 8-й годъпо Р. Хр. быль опять високоснымъ. Имп. Августъ взяль Александрію собственно 2-го августа 30 г. до Р. Хр., 8. месори 294 г. отъ смерти Александра; но по наличному испорченному календарю этотъ день у римлянъ назывался kalendis sextilibus (поздеве «kal. aug.»). Рамскій сенать постановиль: считать этоть день радостнымь, т. е. правдничнымь. Такъ возникла потребность въ такомъ календарв, по которому 8-е месори всегда приходится на 1-е августа, чтобы въ одинъ и тотъ же день правдновать и Риму и Александрін. Равъ, при нормальномъ мліанскомъ годі, предъявлено равенство 8. месори = 1. авпуста, «египетскій» календарь невыбёжно должень быль принять «александрійскую» форму. И едвали счисленіе кат' адабачдовіє введено было фактически до 1. марта

<sup>13)</sup> Πτολεμ., Μαθημ. Συντ. Γ, 6, ed. Halma p. 204. Cf. Ideler, 1, 116. 158. 155 (Censorin. [de die natali] c. 21).

<sup>74)</sup> Эта загадка въ существъ дъла разгадана уже  $\mathit{Иделером}$  (1, 156—161. 153—154. cf. 2, 130—132), который привель всъ ръшнющія вопросъ мъста: Calendarium antianum [«К. Aug. Aug. Alexandr. recepit»]; Macrob. Saturn. 1, 12; энеton. Caes. 40; Aug. 31; Dio Cassius, 51, 19 [τὴν ἡμέραν, ἐν ἢ ἡ ᾿Αλεξάνδρεια ε΄αλω, ἀγαθήν τε είναι καὶ ἐς τὰ ἔπειτα ἔτη ἀρχήν τῆς ἀπαριθμήσεως αὐτῶν νομίτεσθαι]. Но въ ворыть вполнъ законченной предложиль это ръшеніе  $\mathit{RLepsius}$  . Monatsberichte d. k. Akademie d. Wissenschaften zu Berlin, 1858, SS. 543—548) въ засъдвній берлинской академій наукъ 11 [грег.]. ноября 1858.

<sup>75)</sup> Вудьтарно: ринская недвля состояла изъ 8 дней, а ее называли «пип«linae» (— novem-dies). Въ христіанской недвля только 7 дней; но Тертулліанъ (de idolol. c. 14. l. l. ap. Bingham, 20,6,1, p.120) обращается иъ
жристіанны; tibi octavo quoque die [dies festus est, восиресенье], —Объ ощабия
въ Ситиенковъ сf. GF Unger (Xp. Чт. 1893, I, 210), § 91, S. 649.

4-го или даже 8-го г. по Р. Хр.: для самого Августа не было никакого разумнаго основанія настанвать на принятін въ Египтъ явно ошибочнаго и подлежащаго исправленію календаря понтификовъ съ его измѣняющимися «календами августа». А если такъ, то возможно ли думать, что въ теченіе 50 — 60 лѣтъ календарь «александрійскій» могъ вытѣснить изъ фактическаго употребленія древне-египетскую форму года? Міръ оффиціальный и оффиціовный конечно долженъ быль воздавать честь «александрійскому» счисленію 76), а важные документы датировать даже, прямо по-римски; но въ своемъ быту египтяне отлично обходились съ египетскимъ годомъ. Даты «по-александрійски» были для нихъ чужія, «іонійскія» даты, и они объясняли ихъ для себя, переводя ихъ «по-египетски». Такъ было въ 31 г. по Р. Хр. Такъ же стояло дѣло и около 137 г. — И когда на оффиціальныхъ документахъ въ 1 и 68 гг. по Р. Хр. должностныя лица къ датамъ дююд, єпіф ір, фаюфі а' прибавляли словечко осрасту 77), они дѣлали это едвали ради

κατα τον δοθεντα μοι χρονον επι αL αντωνινου καισαρος του κυριου μηνος αδριανου η κατα των ηλληνων κατα δε τους αιγυπτιους τυβι η ωρας α της ημερας.

Относительно симсла этого выравительнаго хата об едва ли мометь быть соминие: мака Аванасій в. поясияєть непонятныя пресвитерань и діаковань даты римскаго календаря. Ср. выраженія астронома Иппарха (Птолец., μαθ. σύντ.  $\Delta$ , 10, р. 276: лунное зативніе άρχοντος 'Αθήνησι Φανοστράτου, σκιροφοριώνος μηνὸς [авинская, непонятная александрійцамь дата], хат' αἰγοκτίους δε φαμενώθ κδ΄ εἰς τὴν κε'. И, vice versa, ср. выраженія сод Раг. [стр. 128]: хат' αἰγοκτίους φαρμουθὶ λ' [непонятная для кого-то, но конечно не для александрійцевъ и египтянь, дата], хата δὲ ρωμαίους [болье понятное кому-то, но не александрійцамь и египтянамъ, толкованіе] πρὸ έ.х.μ.

<sup>76)</sup> Въ Sitzungsberichte d. k. Akad. d. Wiss. zu München, Philol.-hist Cl. 1, 1874, S. 121, Лаутъ (Lauth, Die Schalttage des Ptolemaeus Euergetes I) приводить июбопытный памятникь булакскаго "музея. Накій хорюграциятею; Амменій Клавдіань, повидимому жившій около г. Авида, упоминаеть о возведеной имь 13. января 31 г. по Р. Хр. постройнь, οἰχοδόμημα. Въ греческомъ тенств эта дата означена тань: L IZ Τιβερίου Καίσαρος Σεβαστοῦ τυβή IH. Но въ демотическомъ" тенств тамятника сказвано подробнье: «Годъ 17-й Тиберія Кесаря—18. тиви іонійца, 1. мехиръ сипиянима» Сб. Вгидзећ, Die Асдуртою іодіе (Leipzig 1891), 354.—Это взаниное отношеніе двужъ календарей въ Египтв не нямѣнелось и къ 137-му, а можетъ быть и къ 160 г.— Кто-то желаетъ составить для кого-то ороскопъ, и «даетъ» астрологу «время» рожденія, т. с. въроятно вышиску изъ документа объ этомъ новорожденномъ, и астрологъ пящетъ (Mittheilungen aus der Sammlung der Раругиз Егхнеггод Rainer, Wien 1887, II—III, 6, ср. Хр. Чт. 1892, II, 615, 12):

<sup>77)</sup> Cp. Xp. Чт. 1892, II, 612,38. C.I.G. 4715. 4957. Правильность преддоженного мною (противъ *Ideler*, 1, 145,1) объяснения сеβαστή косвение подверждается данными въ Mittheil. a. d. S. d. Pap. E. Rainer, Wien 1888, IV.

одной торжественности слога: египтине безъ этой прибавки вёроятно поняли бы эти даты «по-египетски». Характерно и то, что Клавлій Птолемей, писавшій сочиненія, которыхь люди только обравованныене говоря уже о просто грамотныхъ — не читають, объясняеть свои побужаенія, когла польвуется «нашимь», т. е. алексанірійскимь, календаремъ, напротивъ счисленіе «по-египетски» примёняеть къ кёлу безъ всякихъ предисловій. По видимому даже самый цейть александрійской и огипетской интеллигенціи въ половині II в. относился къ этимъ двумъ счисленіямъ подобно тому, какъ русскіе въ XIX в. относятся къ юдіанскому и грегоріанскому календарю. Всякій русскій съ образованіемъ нёсколько выше грамотности не ватрудентся сказать. какъ тотъ или другой цень считають въ вападной Европъ по календарю. искалеченному папою Грегоріемъ XIII, но для себя онъ пользуется календаремъ юдіанскимъ. И въ Египть владели и александрійскимъ и египетскимъ счасленіемъ, но въ житейскомъ быту по-египетски считали чаще, и этоть счеть быль понятень рёшительно всёмь. «Намёреніе Августа-со временемъ ввести твердый александрійскій годъ во всеобщее употребление въ Егептв, осуществилось дешь очень повано: даже Ценворинъ, писавшій въ 238 г., знасть только объ употребленіи въ Египтъ подвежного года» 78). О существовани александрійскаго года онъ и не упоминаеть 79). Но въ IV в. произошла уже рѣшительная перемёна: Өеонъ александрійскій предпагаеть уже аркеметическое правило, какъ обращать александрійскія даты въ египетскія. Очевияно заурянный интеллигенть въ половина IV в. знаеть только счеть по-александрійски, а считать по-египетски уже не уміветь.

<sup>144—146,</sup> собранными прос. Карломъ Веселыма: даже въ III в. по Р. Хр. въ египетекных векселяхь встрачаются выражения «аручрого осфастов чорисристос Врахная бібуєнная біахобіая теббаракочта» (отъ 2. іюня 221 г.) и В арупріон се-Застом монисции со аруприон бранция 1860 (отъ 211 г.). Эта точность была необходима потому, что въ Египта рядомъ съ монетою римскаго ченана была въ обращении монета, битая еще при Итолеменкъ, и не ранве, какъ въ третьемъ году Діоклатівна, въ 288 г., выдань быль вексель на сумму аруорого тадагог **жто**денаїхог уонівнатос брахнає еξаховіає. Итакъ, «серебро августа»: «серебро др. внее птолемеевское  $=\pm$  «вшив обрастр» : «вшив хат' акуиттюис. — Отывду здвеь, что въ датв етоис да хансарос воив севасти пропускъ для мвенца очень витересенъ: "календарь «александрійскій» существуетъ, такъ сказать, потенцівльно, провиворнымъ образомъ. По наличному римскому календарю въ этомъ (1-мъ по Р. Хр.) году kal. august. падаетъ на 15. месори «по египетски», 9. месори «по-алевсандрійска» (на наше 2. августа). Разность между египетскимъ и александрійскимъ несомивню существовала; но о див, съ котораго начивается мъсяцъ-тото по-александрійски, лучше было не высказываться. Digitized by GOOGLE

<sup>15)</sup> Unger, § 52, S. 607.

<sup>79)</sup> Ideler, 1, 150, 151, 158.

Первую запись, лежащую въ основъ актовъ св. Марка, составлялъ въ I в. не чиновникъ и не для должностныхъ лицъ. Было бы странно, если бы онъ примънить такое счисленіе, которое большинству египтянъ было непонятно и нуждалось въ переводъ на даты «по-египетски». Христіанская церковь Александріи и Египта въ I в. состояла конечно не изъ однихъ аристократовъ мысли. Евангелисту преемствовалъ на каеедръ Анніанъ, которыё— по тъмъ же актамъ — былъ скромнымъ александрійскимъ сапожникомъ. Счисленіе «по-египетски», равно понятное и ученымъ и неученымъ, въ то время было самымъ естественьнымъ для примъненія въ александрійской церкви.

Г. Возможно, однако, что большинство александрійской церкви тогда состояло изъ увіровавших іудеєвъ. Для нихъ александрійское счисленіе не было ли понятиве египетскаго?

По всей въроятности александрійскіе іуден нисколько не были занетересованы въ торжествъ александрійскаго года надъ египетскимъ. Допущенные въ Александрію на правахъ македонянъ <sup>80</sup>), они отлично обходились съ календаремъ македонскимъ, луннымъ, какъ и времясчисленіе іудейское. Мъсяцы іудейскіе или не разнились отъ македонскихъ вовсе, или же расходились съ ними на день — на два. Впрочемъ и египетское счисленіе египетскіе іудеи хорошо понимали <sup>81</sup>) и иногда—а можетъ быть и почти всегда—вмъ пользовались.

so) Ioseph. de b. jud. 2, 18, 7 (l. c. ap. Schürer, 2, 534,<sub>1176</sub>): καὶ χρηματίζειν ἐπέτρεψαν μακεδόνας.

<sup>61)</sup> Полновъсное свидътельство объ этомъ- 2. Маккав. 6, 35, ср. 7, 17. Но есть одна напись, содержащая постановленіе іудеевъ въ Вереника, наданное ими во время праздника кущей: они выражають свою благодарность римскому администратору Марку Титтію за человънодюбнее управленіе. Документь, очевидно, вполив осопціальный, и это уже ослабляєть его значеніе въ вопросв о див кончины св. Марка. Дата этого іудейскаго декрета (С.І.С. 5361, Schürer, 2, 515, ...: ['Ε]τους νε' φαῶφ κε' ἐπὶ συλλόγου τῆς σκηνοπηγίας Η ΗΥΜΑΝΘΤΟΝ ΒЪ объяснения. Böckh относить напись въ 13 г. до Р. Хр. (а. U. с. 741). Онъ видимо полагаетъ, что это «собраніе» есть 22. типри, 8-й день правдника кущей, «восьмой» [день] собранія», какъ онъ называется по-еврейски. Въ такомъ случав 25. фасфы, конечно, есть «александрійское» (22. октября, четвергь, истинное новолуніе наступило сентября 29d7h14m. Въ высокой степени въродию. что 1. тишри праздновали 1. октября, след. 22. тишри—22. октября. Не невозможно впрочемъ, что подъ σύλλογος (не ό σύλλογος) іуден разумван не Še. mini васегет, не «восьмой собранія», а одно изв молитвенных в собраній между 15-22. тишри. Тогда и 25. фасфи спо-оганотски» допустимо. Однаво понямать сологос въ симсив «восьмого [дин] собрания», кажется, естественные въ виду того, что и васегет стоить безь члена. - Но дело осложивется вопросомъ:

Д. Но совпадение дня кончины св. Марка съ александрійскими вегаріа, которыя отивчены а d. vii kal. maias, т. е. несомивняю подъ 25. апріля, не рішаеть ли діло въ польву традиціонной даты?

Мий невывастно другого свидательства объ втих в сарапісаха́. Кажется, не вналь его и Гутимидъ. По всей вйроятности это покаваніе филокалова календаря—единственное сохранившееся. Но календарь 354 г. — намятникъ слишкомъ повдній и потому вопроса о дий сарапіакъ не рішаеть. Изъ календаря, писаннаго въ такое время, когда «егинетскій» годъ въ дійствительней живни уже не существоваль и даже свое ими передаль году александрійскому, ясно только то, что этоть правдникъ въ Александрій справляли 30. фармути. Но хат' αίγυπτίους ими хат' άλεξανδρέας?

Иделеро <sup>82</sup>) подагаль, что «египетскій» годь потому такь долго вы дъйствительной живни не уступаль своего мыста александрійскому, что «быль самымь тесеванимь образомь, auf das innigste, связань

отъ какого событія іуден счатають 55-й годъ? — Эпохою вереникской эры Бёккъ очевидно считаеть 687 а. U.с., 67 г. до Р.Хр., - годъ, въ который предполагаютъ - Киринания соединска съ Критомъ въ одну провинцію. Однако въ 680 а. U. с., 74 г. до Р. Хр. совершилось болве важное событие для Евринании: она стала римскою провинцією. Эпохою въ Кирина считали вароятно 1-е тотъ, осевь 75 г. Въ такомъ случат 25. евоен 55 г. приходится на 22. октября 733 а. U. с., 21 г. до Р. Хр., если считать его по-александрійски, на 21. октября, если разумается пасяцъ египетскій. Conjunctio vera въ этомъ году сентября 27a13h19m по среднему верения кому, 14h19m по среднему іерусальнскому времени, и 1. тишри а visu мога быть (вопреки ADU) освящено не равве воспресенья 30. сентября, савдовательно 22. твшри, конецъ праздника кущей, приходилось бы 21. октября, т. е на 25. евоен синстское ---Такимъ образомъ напись вопроса объ адексиндрійскомъ и египетскомъ годъ не ръшветъ. Если и относить ее согласно съ Бенком и и 13 г. до Р. Хр., то самая возможность «алексиндрійскаго» счисленія въ 741 а. U. с. остается соминтельною; такъ какъ римское kalendis sextilibus въ этомъ году совпало бы съ 10. месори, а не 8-иъ.

съ превнинъ явыческимъ культомъ». Въ самомъ деле есть известія, что египтяне дорожили своимъ характернымъ подвижнымъ годомъ по тому религіовному основанію, что празднества богамъ они совершають во всякое время года, и автніе правиники съ теченіемъ времени стаповятся зимними и т. д. Египотскіе пари давади даже при вопареніи торжественную влятву: не вставлять въ огапетскій голь на нея на мъсяпа. Веглять Илелера можно было считать неоспорымо правильнымъ до 1866 г., когда сталь ученымъ извёстевъ такъ называемый «декреть канопскій»: 2 декабря 238 г. до Р. Xp. египетскіе жрецы, «чтобы не случилось того, что некоторые изъ общественныхъ правднековъ, теперь справляемые зимою, потомъ придутся лётомъ, наобороть другіе, теперь празднуемые датомь, съ теченіемь времени придутся вимою, какъ то случалось прежде», постановили чревъ каждые тон гога въ четвертый «къ пятя епагоменамъ пребавлять еще одинъ день, какъ праздникъ богамъ евергетамъ [Птолемею III Евегергету I и его супругв Веренивъ]» 83). Такимъ образомъ жрецы мудрствуютъ какъ разъ наоборотъ тому, что сказано о нахъ въ источникахъ Идедера, в сами вводять священный неподвижный годь, отличающійся отъ «александрійскаго» только тімъ, что его 1-е тотъ приходится на 40 дней ранбе, на 19 е (гевр. на 10-е) іюля. Напись канопская есть прямо документь. Геминь и комментарій—только книжная мудрость. Это повидимому безаппеляціонно різшаеть вопрось въ томъ смыслів, что уже съ 238 г. до Р. Хр. египетскіе правіники правдновали по неподвижному календарю —Егвитодоги, однако, быле вастолько осторожно-скептичны, что поставили вопросъ: такое безспорное новшество, какъ эта реформа, ватвянная жрецами, не кончило-ии своего существованія со смертію «бога Евергета» Птолемен III? Ученые голоса разділились 84).

<sup>70</sup> г. до Р. Хр., Drusus Julius Germanicus Caesar ум. 19. октября 19 г. мо Р. Хр. Gretschel, 128. 30. 167. HPeter, Lexikon des Geschichte des Altertums und der alten Geographie (Meyers Fach-Lexika, Leipzig 1842), 195. Sueton. Calig., 3.—По ADrechsler (Illustriertes Lexikon der Astronomie und der Chronologie, Leipzig 1881], 74, будто бы в самый комментарій принадлежить Германику Цезарю.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Строин 41—42 y Lauth, 59—60 (ср. Xp. Чт. 1892, II, 628.<sub>60</sub>. 640,<sub>87</sub>). Av Gutschmid, Kl. Schr. 1, 378.

Пншущій эти строки думають, что правы ті, которые выскавались ва эфемерное существованіе этой реформы. Геминь, гезр. его источникь, нли псевдогеминь, 85) категорично заявляють, что въ его время, чочі, египетскій правдникь та їста приходится ровно за місяць до зимняго солицестоянія, а 120 літь тому навадь это правднество въ честь Иси совпадало съ самымъ днемъ зимняго солицестоянія. И такъ не можеть быть и сомивнія, что во дни этого писателя правдники справлялись еще по подвижному календарю, и слідовательно того египтяне соединяли съ этимъ подвижнымъ годомъ именно то религіовное представленіе, о которомъ говорить этоть писатель. Съ другой стороны, въ

Этоть доводь быль бы внолив убъдителень, если бы не оказалось — подлинный тексть приводить Lauth, 105,—что въ папирусв на «мезори» нъть ни мальйшаго намека: ръчь ндеть о «16. днъ» послъ квкого-то «праздника кбс—тп». «Месори» есть толкованіе, придуманное самимъ Бругшемъ. Напротивъ РЛепсіуся полагаль, что со смертію Евергета I (въ 222 г. до Р. Хр.) премратилось существованіе и твердато евергетовскаго года, такъ какъ при пресминнъ Птолемен III, Птолемен IV Филопаторъ, наступила реакція противъ втой реформы. А Лауть думаєть, что ому удалось представить до очевидности убъдительное доказательство справедливости втой догадки Лепсіусь (Lauth, 78—84. 92). Въ дъйствительности, оперируя надъ ничего недоказыврющею датою, мюнхенскій профессоръ-египтологь сдълаль довольно грубую ариеметическую ошибку, и—приняль ее за базисъ своего доказательства. Не пчень хитран задача на вычитаніе именованныхъ чисель, заданная надгробнымъ памятинкомъ (умеръ 22. мехиръ [101 г.] тіпих родился 29. епифи [56 г.], гезтат жизъ 44 г. 6 мъс. 29 двей) ръшается такъ:

| 101 годъ                  | 172 дня       |
|---------------------------|---------------|
| — 56 a.                   | 329 — 1 д.    |
| <b>==</b> [100 <b>a</b> . | 172 + 365 де. |
| — 56 л.                   | 328 дн.]      |
| = остатку: 44 года        | 209 дн.,      |
| waw AA n 6 wh             | your De       |

или 44 г. 6 мъс. 29 дней.

Пауть вийсто 29 дней получиль только 23 дня, и въ этомъ недочети 6 дней усмотриль илючь их ришению исторического вопроса!

35) См. прам. 82. Пето (Uranol., 19) предполагаетъ, что правдениъ та їста были съ 17 по 20 атеръ. (см. Хр. Чт. 1892, II, 635 и 1893, I, 207. 208); но, по Гемину, та їста были єорті, по Плутарху же, съ 17. по 20. атеръ—глубовій трауръ ІІсм. Авторитетъ Ахилла Татія довольно соментеленъ уже въ виду неправильности его повазанія: по этому сміное «nullum jam dubium est» Пето плохо вятется съпредшествующинъ «mirum est A. Tatium in eodem errore versari», именно въ томъ самомъ, который Геминъ выразительно назваль пачта́пасі ψεῦδος. — Съ тругой стероны на 1. атеръ падлетъ «правднество впонима втого місяца, богини Hathor». Brugsch, Aeg. 262; Fest-Kalender v. Apollinopolis magna, 2. сб. 23; Chabas, Le Calendrier—du Papyrus Sallier IV, р. 45; Plutarch. de Isid., ... 56с, S. 101, ... ή δ' 'Ισις εστιν ότε καὶ — "Αθυρι — προσαγορεύεται. Brugsch, Itelig. 301. 312. 316. 317. 648. 649. 653.—О Геминъ см. Unger §§ 29—32. 50. Сосбенно SS. 582. 605.

календарѣ Филокана противъ a. d. v, iv, iii, pridie kal. nov., kal. novembr, т. е., подъ 28 окт.—1 ноября, пять разъ поставнено слово Ізіа. Эти дни соотвѣтствуютъ 1—5 атвръ по «александрійскому» календарю; слѣдовательно и по «египетскому» календарю та іста правдновали по всей вѣроятности въ тѣже числа мѣсица. Стало быть спрашивается: когда 1. атиръ «египетское» совпадало со вступленіемъ солица въ внакъ коверога (270° долготы солица, зимнее солицестояніе) и въ знакъ стрѣльца (240°, мѣсяцемъ ранѣе)?

## (Время среднее александрійское):

Въ 255 г. до Р. Хр. © въ 270°.... дек. 25-го въ 7 ч. 2,8 м. у. Въ 254 г. » » О » .... дек. 25-го въ 12 ч. 51м. дня. Въ 134 г. » » О въ 240°... ноября 24-го въ 6 ч. 39.7 м. у. Въ 133 г. » » О » » .... нояб. 24-го въ 12 ч. 29.6 м. д. 86).

Названные четыре иня соответствують 1-му атирь «по-егинетски» 70, 71, 191 и 192 гг. отъ смерти Александра в., след. за 17-16. дъть до придавія и 104 — 105 лють спустя послю придавія канопскаго декрета. Изъ этого выясняется, что и псевдогеминъ н комментаторъ сообщають — что и естественно — не арханстическія. лавно отжившія преданья старены глубокой, а возгрівнія египтявь поздиващей половины періода лаговъ. И эти равсужденія о высокомъ религіозномъ значеній подвижности года, и эта клятва, ваимаемая съ новаго царя, въроятно были *реакціею* именно противъ канопскаго декрета, противъ сдъланной уже попытки-вст правдники (даже и не связанеме съ земледёліемъ и астрономическими явленіями) мивсегда прикрыпить въ определенному времени года. Если же, тавимъ образомъ, къ концу II в. предъ Р. Хр. египтяне все еще «поегипетски» правдновали свой правдникъ въ честь Иси, правдникъ пятидновный, следовательно однеть неть самыхъ важныхъ; то неть основанія предполагать, что такой обычай уже быль отмінень къ 63 г. по Р. Хр. Не видно, чтобы Августь, устанавливая «александрійскій» годъ, обязывалъ египтянъ примёнять его въ своемъ религіовномъ культв. Давленіе въ этомъ смыслё-мёра сомнительной целесообразности съ точки врвнія политической. А религія по своей природъ всегда консервативна, стоить за формы, освященныя преданіемь, к

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Исто высчитываеть, что Ізіа, т. е. 17 атвръ, за мъснцъ до зимняго поворота пришлись въ 77 г. до Р. Хр., в. U. с. 677. — Какъ видить читатель, отъ вопроса о днъ исій справедливость положенія, что и послю 238 г. египтине свои праздники совершали по египетскому году, въ строгомъ симслъ не вависитъ. — Предлагаемыя у меня даты высчитаны по Schram. Дровніе въ наблюденіяхь надъ равноденствівми и солицестовніями нѣсколько опаздывали (Птол., радъ. соит. Г. 2, pp. 153.154.161.162); но для настоящего вопроса вто не виветъ значенія.

новшества въ своей области допускаеть после всехъ другихъ человеческихъ обществъ.

Итакъ, по всей въроятности въ 63 г. Александрія праздновала зерапіаха 30. фармути по египетскому календарю, т. в. 4. апредя.

### IX.

Разумбется, и согласіе мъсяцеслововъ, которые намять св. ан. и ев. Марка отивчають подъ 25 апреля, не можеть быть возраженіемъ противъ 4 апреля. Никакой календарь къ I или II в. не восходить. Когда александрійская церковь того времени творила память св. ованголиста, конечно остается неизвъстнымъ. Весьма возможно однако, что александрійскіе христіане, ю протом хесμήλιον εν 'Αλεξανδρεία κεκτημένοι μοιμι CB. Μαρκα, παμιτь οτο совершали даже дважды въ годъ.

Во-первыхъ, страданія св. еванголиста начались въ день необыкновенно знаменательный: въ самую пасху. Не было бы нечего неестественнаго, если бы въ христіанской цамяти запечативнось преимущественно то, что онъ пострадаль за Христа на другой день пасхи. Панять есть наиять 87). Психологически было бы

<sup>97)</sup> Это предположение полтверждается аналогиями въ практакъ другихъ церквей. Вся конечно знають, что въ православной церкви гухаїчіа, «обновленіе константинопольскаго] храма Живоноснаго Источника, празднуется всегда въ лятницу свътдой недъди. Намять св. грузанской царицы Тамары совершается въ непълю мироносицъ. Серий, Полный Мъзяцесловъ Востока, II, часть 3, стр. 208. --Въ 446 г. было гоненіе на жристіанъ въ Персін. Ісаннъ, епископъ Каркаг-бет-Словъ, его пресвитеры Дадино, Шубхалино и Бауктяно и 28 зватныхъ върныхъ взъ города Карка пострадали за Христа «и увънчались въ первый [ень, въ 24. день [луннаго] масяца абъ [по всей въроятностя 2. августа 446 г. кормузъ-фарвардинмажъ, т. с. въ «нав-рузъ», въ день персидскаго новаго года, )-го года Яздгерда II] въ пятницу, что на шестой недвав посав поста апотоловъ. И 25-го того же ивсица абъ въ субботу — увънчались изъ жителей Сарки 3000, которыкъ имена написаны въ книгв жизни». «И въ воскресень», въ ретій день отъ увънчанія [св. Іоачна и иже съ никъ]» пострадали ва Хрита 8940 мучениковъ, въ числъ ихъ митрополитъ шажаргардскій, спископы запломскій, маховаскій я хирбат-глалскій и епископъ Дара деровни ('apisqôpà [-I) arā grītā). День и мюсяць мученической кончины всполь этих всятых быль, деродовательно, извистень. Но вскорь за тыпь матроподить каркаскій Маронь вывств съ католиносомъ Бабуемъ созвалъ соборъ, на которомъ «написали и пе-(ATIO УТВОРДИЛЯ» «ПОСТАНОВЛОНІС: ВО ВСЕЙ «ППАРХІЯ» КАРКАСКОЙ ПАМЯТЬ СВВ. 2.000 мучениковъ 446 г. проздновать «три дня въ году, именно въ питницу, **▼6** боту и воскрессные шестой недваи посав поста апостоловы». Эти дяц за: исять от пасхи. PBedjan, 2, 525. 526. 527. 531 GHoffmann, 55. 56. 58. "/ Nöldeke, 424 (ср. Хр. Чт. 1892, II, 136. 83). Правда, этотъ соборъ соби-

даже неестественно, если бы христіане, совершая насху Христова воскресенія, не вспомнили, что на другой день—память св. Марка, а отложним это воспоминаніе впредь до наступленія 25 апріля, 30 фармути κατ' αλεξανδρέας. Не забудемъ, что (по настоящей, пра-

радся въ томъ месопомамском района, въ которому принадлежить и Арменія, совершающая память устяновенія главы Предтечи нензитанно Гтакъ и у армянъгригоріанъ и у арминъ унитовъ-католиковъ въ субботу светлой недели (Хр. Чт. 1893. І. 197). Но что существуеть какъ постоянный сакть за Тигромъ, то воз можно было и въ Египтъ. Ср. слова въ началъ соч. Мелитона сардскаго та περί τοῦ πάσγα (Euseb. h. e. 4, 26, 3): Ἐπὶ Σερουιλλίου Παύλου ἀνθυπατου της 'Ασίας, φ Σάγαρις [οπ. ποσμακίκοκικ] καιρ φ έμαρτύρησεν, έγένετο ζήτησις πολλή έν Λαοδικεία περί τοῦ πάσγα, έμπεσόντος κατά καιρόν έν έκείναις ταίς ήμέραις, καὶ έγράφη ταῦτα.—Въ завлюченіе обращу вниманіе читателя на следующія два явленія. 1. Армянская церковь въ понедвльникъ світлой веділи всегда совершаетъ воспоминание усопшихъ, нерелоц. Если это-александрийское воспоминаніе (что по меньшей мірів возможно, ср. Хр. Чт. 1892, ІІ, 606); то не значеть ле этоть чень армянской церква, что въ первой половина У в. алевсандрійскіе папы въ воспресенье св. паска совершали богослуженіе въ великой перкви ѐу тф Кансарвіф (Athan. apolog. ad Const. nn. 14-18), въ понедъльθεκώ έν τοῖς Βουχόλου έν τῷ τόπω τοῦ άγίου Μάρχου, Βο Βτορακκώ με catдующіе дин-въ другихъ главивищихъ церквахъ, наконецъ въ субботу - во храм'в Предтече? Lipsius, III, 336, в. Е, 82, приводеть записи изъ «Anonymus ante opera Occumenii » и изъ Pseudo-Clemens in cod. Vatopaed. 635. Bocпроизвожу текстъ А[попуті] съ варіантами У[аtop.]. Μάρχος ο ευαγγελιστής-[ Vadd. έχοιμήθη εν Αίγύπτφ οίχήσας εν τοῖς Καπίτωνος] θάπτεται [ Vadd. δε ] εν 'Αλεξανδρεία ἐν τοῖς Βουκόλοιο [V Βουκόλου, τῷ μαρτυρίφ] μετὰΊκταρος τοῦ καὶ έθηκεν ένθα [Vadd. καὶ] πάντες οί ἐπίσκοποι κείνται [Vadd. οι προ Θεωνά]. Богослуженіе «въ Вуколовых», гдв лежать и все епископы, предшественняхя Өсөны» могло стать прецедентомъ для армянскаго «мерелоцъ», а съ другой стороны могло быть сатдомь древнийшаю правднованія памяти св. еваніслиста въ понедъльникъ свитлой недпли.— 2. Калькашанди (Хр. Чт. 1893, І, 181; Cepsie, HMB. II, 107, FAR «Konct.» quetatra Bu. «Kont.»?) u node 30. Sameномъ и подъ 30. фармути отмъчаетъ ъfdu Marquei 'l-ingiliyi «правдиниъ Марка евангелеста. Вакъ явленіе одниокое, цервая помъта объясняется просто: какъ ошибочный дублетъ, запись въ стоящей рядома графъ ивсяцевъ. Если же предподожеть, что были и другіе мъсяцесловы съ такою же помътою подъ 30. саменотъ, изъ простой случайности уже не объяснимою; есля напр. допустить, что переписчикъ вејопскаго синаксаря (стр. 127, пр. 10) отнобочно вижето 29. мінвія написалъ «29. магабитъ» между прочимъ и потому, что глазъ его во многихъ эвіопенихъ мъсяцесловахъ видълъ память св. Марка и подъ 30. малабить; то дъло представится уже въ другомъ свътъ: подъ 29. одменотъ-магабитъ (25. марта) обычно читается не витургическая, а историческая заматна: въ этотъ девь I. Христосъ восиресъ [прим. 40]; следовательно и память св. Марка подъ 30. саменотъ-магабитъ (26. марта) можно будетъ понять какъ историческую ванатку, что наконда этот праздник совершам на другой день пасхальнаю воскресенія.

вославной александрійской пасхалів) на 24 апрыля пасха приходится только восемь разъ въ 532 года и на 23 апреля тоже только восемь разъ. Следовательно, въ подавляющемъ большинстве случаевъ, христіанской памяти приходилось бы все дожидаться. такая дисциплина, что она отвывается уже дрессировкою непосредственнаго чувства. Представляется поэтому въ высшей степени въроятнымъ, что самовидцы мученической кончины св. евангелиста \_ намять его славно совершали ежегодно 16 нисана, т. е. на другой день пасхи, празднуемой вийсть сь іудеями, а послівдующія генераціи, принявшія уже христіанскій обычай правдновать паску непремінно въ воскресный день, --- въ понедізавникъ світлой недали. Когда затанъ въ литургической практика восторжествовала та теоретическая идея, что дни св. насхи всецъло должны быть посвящаемы воспоминанію воскресшаго Господа, "египетскій" годъ уже отошелъ въ область преданія, и намять св. Марка записана подъ 30 фармути "александрійскаго", единственно удержавшагося въ жизни года.

Но, во-вторыхъ, невъроятно, чтобы александрійская церковь могла игнорировать и σεραπιακά. "Великій богъ Сераци" былъ "царь города", т. е. богъ Александріи по преимуществу, былъ—какъ выражались язычники—"градодержецъ" вв). 'Ο Σάραπις ἡμῶν, "нашъ Сарапи", говорили александрійцы. Торжество въ честь его было въроятно главнымъ праздникомъ "города", и александрійцы умъли справлять его великольпно: высокоторжественный день смъняла дивная иллюминація ночью. "Заходило солнце и—не было

<sup>88)</sup> Juliani Imp. quae supersunt, omnia, recens. FCHertlein (Lipsiae 1875), 556, epist. 51, 'Αλεξανδρεύσιν. «ύπάρχοντος ύμιν πολιούχου θεοῦ τοῦ βασιλέως Σαράπιδος ἄμα τἢ παρέδρφ χόρη καὶ τἢ βασιλίδι τῆς Αἰγύπτου πάσης 'Ισιδι. Cf. 557. 399 (Caesares). 484 (epist. 6). 488 (epist. 10). 489 = ed. Spanh. 433. 434. 311. 376. 378. 379.—Филоваль, кромъ Serapia и Isia отивчаеть еще изъ егинетских правднествъ а. d. iii non. mart. [5. марта, 9. саменоть александрійскаго] «Isidis navigium» (Cf. PEJablonskii opuscula, ed. JGteWater, Lugduni Batav. 1806, 2, 304—308). Видино источникомъ для него послужиль какойлибо палендарь александрійскій.—'Αχιλλέως Τατίου άλεξανδρέως οί περὶ Κλειτοφῶντα καὶ Λευκίππην λόγοι, ed. CGMitscherlich (Biponti 1792), Ε, β, p. 189. ἢν δὲ—ἰερομηνία τοῦ μεγάλου θεοῦ [τοῦ Μειλιχίου Διὸς Σεράπιδος]—ἦν δὲ καὶ πυρὸς δαδουχία, καὶ τοῦτο μεγίστον ἐθεασάμην—καὶ ὁ ἢλιος κατεδύετο καὶ νῦξ ἢν οὐδαμοῦ. ἀλλὰ άλλος ἀνέτελλεν ἢλιος κατακερματίζων. τότε γὰρ εἴδον πόλιν ἐρίζουσαν περὶς καλλους οὐρανῷ. 'Εθεασάμην—καὶ τὸν Διὸς οὐράνιον νεώ.

ночи". Залитий огнями, "городъ соперничалъ красотою съ небомъ". н высившійся на своемъ акрополів серапіонъ въ этихъ волнахъ свъта восхищенному глазу туриста казался \_ небесныть храмомъ ... Этому соблазну "общихъ радостей" невозможно было противопоставить торжества болье выразительнаго, чыть память "первой драгопънности" Александрін-св. апостола и евангелиста Марка: такъ содержателенъ былъ контрастъ 89) христіанскаго \_благовъстія" и языческой "цввилизацін", въ день своего "городского" торжества въ честь своего "благостнаго" бога спустившейся до озвърълости, до глумленія надъ мученикомъ, даже надъ его останкаин, и обагрившей его живою кровію вамни всёхъ удиць и переулковь! Поэтому я предполагаю, что ежегодно въ главный день серапіакъ. 30 фармути, александрійскіе христіане "ціломудріємь и молитвом" собирались — въ противоположный конецъ отъ "сераціона", за "городъ" είς τὰ Βουχόλου, и адъсь у могили евангелиста ενδόξως совершали его память. -- А когда язычники наконецъ стали свои вегаріа справлять по "александрійскому" календарю вийсто "египотскаго", на 30-е фармути "но александрійски" перенесла праздникъ св. Марка и александрійская церковь.

Конечно представляется страннымъ внезапный переходъ отъ календаря египетскаго въ александрійскому. Предположивъ напр., что въ 240 г. язычники справляли свои зегаріа еще по-египетски, а въ 241-иъ праздновали уже по-александрійски. Въ такопъ

<sup>89)</sup> Контрастъ идетъ до медникъ деталей. Фанатизованные и «глумливые» λέγοντες. Σύρωμεν τον βούβαλον εν τοις [Paris: είς τὰ] βουκόλου. Η **ποτατλ**, САВДОВАТЕЛЬНО, ВИДЭТЬ ДВЖЕ ТОЛЬКО ЧЕЛОСТИКА ВЪ ТОМЪ, ВТО СРЕДИ ЭТИХЪ **πγε**τ, συρόμενος, τοβοραττ: Εύχαριστώ σοι, Κύριέ μου Ίησοῦ Χριστέ, ὅτι κατη-дрійцы о «серапіонъ» разсказывали (Clemens alex., cohort. ad. gent. c. 4 n. 3), ΦΤΟ Βλίστιγιν τὴν παλλακίδα τελευτήσασαν ἐν Κανώβφ μεταγαγὼν Πτολεμαῖς εθαψεν ύπο τον προδεδηλωμένον σηκόν, **π ο самомъ Сарапа — ου και τούν**ομα αίνίττεται την έχ της ταφης δημιουργίαν, σύνθετον από τε 'Οσίριδος και 'Απιος γενόμενον 'Οσίραπις. Rufin. h. e. 2, 23: Apim quemdam regem in Aegypto - - copòv vero, id est sepulchrum, in quo corpus ejus inerat, azencasдрійцы, благодарные этому царю за то, что онъ доставиль имъ пропитаніс BO BPEMS rozoga, Alexandriam deduxerint et Soron Apis primo ex compositione Sorapin, post vero per corruptionem Serapin nominarint. Cf. Gutschmid Kl. Schr. 1, 326. 327. 239. Есть могила и могила! Digitized by GOOGIC

случав въ 240 г. этотъ день примелся бы на 19 февраля (24 мехиръ по-александрійски), а въ следующемъ году—на 25 апреля (30 фармути по-александрійски). Но такіе переходы при перемене счисленія нензбежны. Напр. въ 1582 г. добрые католики совершали память Франческо ассивскаго, в. Francisci Seraphici († 1226), 4 окт. потому, что это была 356-я годовщина его кончины; въ следующемъ году 357-ю годовщину они праздновали уже 24-го сентября, хотя отлично знали, что со дня смерти св. Франческо прошло лишь 356 летъ и 356 дней; но Грегорій XIII "исправиль" календарь, повелевь 355 дней посчитать за 365 и бывшее 24-е сентября именовать 4-мъ октября.

Совершенно точную аналогію представляеть и исторія съ армянскимъ прологомъ. Неподвижной церковный годъ армянъ, такъ называемый "айсмавурацъ-тари", искусственно придуманъ лишь около 1116 г. по Р. Хр. Въ дъйствительномъ, житейскомъ употребленіи былъ тогда у армянъ все еще ихъ древній годъ, подвижной подобно египетскому <sup>90</sup>). Въ 1113—1116 гг. армянское 1-е навасарда прихо-

э) Армянскій годъ отличался отъ «египетскаго» единственно тімъ, что его дачало всегда приходилось на 95 дней посла египетского, такъ что 1-е навасарда всегда = 6. жіакъ египетскому, а 1-е тотъ всегда = 1. марери армянскому. — О діавонт Іоаннъ, изобратшенъ церковный годъ. EDulaurier, Recherches sur la chronologie arménienne (Paris 1859), 112-115. 162, m Egrүес Гуоруг, Тфрагахау нарафот угтелгу, 16. 17, § 25, въ приложения въ вчијадзинскому жалендарю (огодојд) за 1888 г. - Хотя, по отвыву Киракоса, Іоаннъ былъ «мужъ разумный», «велемудрый въдъніемъ паче многихъ и проницательный во всякомъ богатствъ разума», однако онъ выполниль свою задачу только посредственно: паскальная граница въ изобратенномъ имъ «вйсмавурномъ годъ» не сходится, если падають на високосный годъ, съ твиъ чеслонь, на которое она приходится въ простои годъ. А это означаетъ: испорченный (въ теоретвческомъ симсяв) 19 являй дунный кругъ, основа христіанской пасхи. Равно и благовъщение въ простые годы бываеть 30. арега, въ високосные же 1. ажеквна, котя въ дъйствительности то и другое число означаетъ юдіанское 7 апръля. Видимо Іоанвъ не умълъ считать по-александрійски; иначе онъ могъ бы создать налендарь такой же высокозаконченный, какъ и копто-абиссинскій.--И Дюлорье и Гнуки безмолествують относительно візроятныхъ основаній, по которымъ Іоаннъ пріурочнять 1. навасарда своего года въ 11. августа. Даже въ 1084 г., который быль для него точкою отправленія, 1. навасардь армянское приходилось на 29. освраля, и лишь въ 1888-1891 гг. оно действительно совпадало съ 11-иъ августа. Іоаннъ конечно имълъ въ виду не это будущее, а прошедшее: 1888 гезр. 1891 minus 1460 = 428 гезр. 431 гг. по Р. Хр. Славная виоха св. Кирила александрійскаго, Сахана веляваго армянскаго и Монсея

дилось на 21 февраля, въ 1117—2120 гг.—на 20-е февраля и т. д. Между тъпъ въ церковнопъ году 1-е навасарда всегда приходится на 11-е августа. Редукцію историческихъ датъ армянскій прологъ разръшилъ не совствъ последовательно. Вотъ нъсколько датъ или историческихъ или традиціонныхъ 91):

| Св. Рицсимія † 26. хори 6 ноября [ок. 300 г.]         Св. Грагвія † 27. хори 7 ноября [ок. 300 г.]         Св. Грагорій установять празд никъ въ честь св. Предтечн 1. павасарда 11 сентабря [ок. 304 г.]         и въ честь мощей св. Предтабря 7. сахми 7. сахми 11 ноября [ок. 304 г.]         Св. Сахакъ великій † 30. навасарда 7. сентабря 439 г.         Св. Месропъ . † 13. мехекава 17 февраля 440 г. | 6 ноября [ок. 300 г.] 7 ноября [ок. 304 г.] 1 ноября [ок. 304 г.] | 7 8            | 5. okta6pa.<br>6. okta6pa.<br>11. abrycta.            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ок. 304 г.]<br>ок. 304 г.]                                        |                | <ol> <li>6. октабря.</li> <li>11. августа.</li> </ol> |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ок. 304 г.]<br>ок. 304 г.]                                        |                | 11. августа.                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ок. 304 г.]                                                       |                |                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                   | 7. сахми.      | 16. ografpa.                                          |
| . + 13. мехекана                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 439 r.                                                            | 30. навасарда. | 9. сентябра.                                          |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 440 r.                                                            | 8. хори.       | 17. сентября                                          |
| Св. Варданъ . † 1. маргацъ   2 іюня                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 451 r.                                                            | 30. хротицъ    | 5. abrycta.                                           |
| Свв. Самунлъ и Авраамъ † 7. хротицъ 7 іюля                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 454 r.                                                            |                |                                                       |
| Свв. Леонтій и 125. хротицъ. 25 іюля                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 454 r.                                                            | 27. xpotuus    | 2. abrycta.                                           |

жоренскаго, тормество надъ Несторіємъ какъ равъ на другой день посав велькаго армянскаго «праздника соборной церкви свитаго Эчијадвик», вселенскіх

Такимъ образомъ въ *пяти* сдучаяхъ изъ пробныхъ *девяти* армянскій прологь точно передаеть дату своихъ источниковъ и только въ *двухъ* случаяхъ подміняеть ее другою <sup>92</sup>). Очевидно и при перемінів календаря большею частію поміщають памяти подъднями *одного наименованія* съ историческими.

Тоже конечно было и въ Египтв.

#### Χ.

Тотъ благосклонний четатель, который признаеть основной тезисъ этого этюда достаточно обоснованнымъ, въ правъ сдълать изъ него два дальнъйшихъ вывода.

I. 30 фармути κατ' αίγυπτίους—такой "водяной знакъ" въ актахъ св. Марка, что разобрать его было не легко, а поддълать в еще труднъе. Этимъ удостовъряется высокая древность основной ихъ записв. Впослъдствіи мънялись выраженія, по и здъсь отклоненіе отъ первичнаго текста въроятно незначительно (такъ какъ ни Parisinus ни Vaticanus не гръшитъ избыткомъ балласта—цвътословія); поясняли—не всегда удачно, какъ показываетъ "за

соборъ еесскій, — посладній вселенскій соборъ, пріемлемый армянами! — вотъ вакое созваздіє событій отмачаеть собою 431 й годъ для эрмянскаго богослова! По такому году можно было регулировать 1. навасарда твердаго церковнаго года. Съ другой стороны, на 11. сентября 1 е навасарда приходилось на 304—307 гг. по Р. Хр, на четырехлатіє, по меньшей мара близкое ко времени принятія армянами христіанства, а съ 11-мъ іюля 552 г. по Р. Хр. совпало 1-е навасарда 1-го года армянской эры. Такимъ образомъ 431 г. стоитъ на средина между двумя столь важными для армянъ событіями, какъ принятіє христіанства и установленіе ихъ латосчисленія.

<sup>91)</sup> Ср. Хр. Чт. 1892, II, 605, 27.28. 620,58; 1892, I, 136. 137. И вменю Agath. n. 88 — Act.Greg. n. 24; Agath. n. 142 — Act.Greg. n. 34, ed. deLag. SS. 45,84 — 105,41 48; 72,98.86 — 114,65. Айсмавуриъ 2, 176. 179. 71. 190. 131. 150. 59. 56. 53.—Поясненіе смішенія календаря неподвижного съ подвижнымъ на одномъ примірт изъ копто-зейопскаю місяцеслова потребовало бы очень длиннаго экскурса въ исторію гоненія при Декін.

<sup>93)</sup> Свв. Самунать и Авраамъ (вийстй съ Татикомъ, сй. Хр. Чт. 1892, I, 92) соединены въ одну дружину свр. леовтівнъ. А <27 > хротицъ вм. <25 ° есть по всей въроятности не редакціонная поправка, а варіантъ чисто палеографическаго происхожденія. Цифры въ армянскихъ, какъ и въ греческихъ текстахъ, пишутся буквами, и греческимъ єсζ соотвътствуютъ армянскія єζє́; а буквы армянскаго алфавита є (ечь) и є́ (в) до такой степени слодны по начертанію, что смъніеніе цифръ 5 и 7 въ армянскихъ текстахъ представляетъ самое заурядное явленіе. И въ данномъ случать на <27 > можно смотръть вакъ на давнюю описву.

восемь дней до найскихъ календъ, т. е. 24 апръля"—ть или другія подробности; внесены были и нъкоторыя дополненія <sup>ов</sup>); но сущность, основной тонъ содержанія, сохранились хорошо.

Отъ древности же позволительно заключать и къ исторической достоетрности актовъ, разумъется, juxta modum. Липсіусъ 94) заканчиваетъ свое изслъдованіе положеніемъ: "Въ основъ актовъ— мъстное александрійское сказаніе"— выраженіе съ довольно утлинъ синсломъ. Истина, признаваемая и Липсіусомъ, — въ томъ, что акты или ихъ первооснова написаны человъкомъ, знавшимъ и Александрію и александрійцевъ 95) такъ, какъ не могутъ претендовать знать этотъ "городъ" и "гражданъ" ученые XIX в. Но въ качествъ источниковъ для своего "сказанія" авторъ располагалъ живымъ преданіемъ, историческимъ 96) въ высокомъ значеніи этого слова. Ни

<sup>93)</sup> Напр. въ Parisinus и въ переводъ Севира ашмунайнскаго нътъ описанія вижинято вида ев. Марка. Въроятно и въ первоначальной записи этой подробности не было. Въ Vatic. и латинскомъ переводъ это описаніе стоитъ не на надлежащемъ мъстъ—по всей въроятности потому, что въ текстъ оно внесено съ поля.

<sup>••)</sup> Lipsius, III, 346: eine alexandrinische Localsage.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Та Воихо́кои корошо извъстны. Объ віс тобс 'Аүүє́коис сказано выше, [стр.129,пр.11].Прибывъвъ Александрію изъ Кирины, св. Маркъ той пловою аповає ηλθεν είς τινα τόπον χαλούμενον Γεννίδιον (Paris, Μένδιον), «Началь напа [Аванасій в.] строить въ Мендидін, כמהנדיראום, дерковь совменную ему 25. тотъ בש началь 85 г. отъ Діоклитівна» (22. сент. 368 понедъльникъ). «Закончиль папа постройну церкви соименной ему въ конца 86 г. отъ Діоклитівна и совершиль ел обновленіе, гухаїми, 14. месори» (7 августа 370 г. суббота). Cureton, Э. К., Lar-80w, 45: κεφάλαια 369-370 гг. Эта церковь св. Аванасія, ή τοῦ Μενδιδίου у Ерірh. haer. 69 n. 2, виосандствін была обращена въ мечеть на «площади бакалейщиковъ súqu-'l-ъаттатîn[a]. Въ 353 г. εν τῷ Βενδηλίφ (corr. Βενδηδίφ) жиль άρειανὸς λιθέμπορος Силуанъ. Epist. Ammon. n. 10, AASS. Maii t. 3, \*67C.-H что особенно важно, Синесій птолемьнусній свое письмо (ер. 4, Migne, SG., t. 66, 1328BC. 1332A) въ брату Евоптію, где описываеть свое путешествіе изъ Александрія въ Кирину, πρός την μητέρα Κυρήνην, начинаеть словами: Λύσαντες έχ Βενδιδείου πρό δείλης έφας. Савд. ввроятно, что по прайней мири одна изъ пристаней, къ которой приставали корабли, приходившіе въ Александрію ваъ Ливін, дежада вменно въ Мондодін — Вендидін [другая—ср. прим. 100 находилась на о-въ Фаросъј.-О характеръ александрійцевъ: о язычникахъ см. пр. 89. Но авты (п. 6) не сврывають, что дали себя знать язычникамъ в новообращенные: οί μέν γριστιανοί-хатεγέλων τῶν εἰδώλων καὶ έξεμυχτήριζον τοὺς ἕλληνας.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Изъ приведенныхъ выше [пр. 87] строиъ изъ сод. Vatop. видно, что въ Александріи указывали даже ивсто жительства ев. Марка «έν τοις Καπίτωνος».

какой спеціально александрійской тенденціи въ актахъ нівть и слівда. Скоріве можно било би заподозрить въ нихъ "мівстное пентапольское *сказаніе*" (въ смыслів легенды) или киринскую тен-

Что эта запась достовърная, это видно изъ того, что показаніе о мъстъ погребенія александрійскихъ епископовъ подтверждается автами св. Петра александрійскаго въ перевод'в Анастасія библіотежаря (Migne, SL, t. 129, 699D:; св. Петръ «deosculans tufhbam beati evangelistae et reliquorum pontificum qui inibi tumulati erant, и въ контскомъ переводъ: πι-αγιος πετρος [αf-ερ-ασπαζεσθε μ-πι-μπαυ ντε πι-αγιος μαρχος π-εθουαβ ν-ευαγγελιστης νεμ νη ετ-γη μμαυ ν-αργηвистотос ет-ав-шопі ha-жо-f (ed. Hyvernat, I, 276). Въ самомъ храмъ, èv αὐτῷ τῷ οἴχω, ев. Марка подожены были мощи свв. мучениковъ «Кира и Іоанна, вив храна нъ востону, хата ачатодає чаоб, ноще све, ичц. Аванасіи и трехъ дочерей ел. (Migne SG. 87, хү 3408. из 3685В. 3692D. 3693А; cf. ib хс. хζ. 3412-13. 15 3689, 3696; cp. Xp. 47, 1891, II, 100 sub versu). Ho stemb gaeвымъ, свв. Киръ и Іоаннъ, пострадавшие посав св. Петра, прямо и были погребены во хранъ св. Марка. Молчавие ватопедской записи о томъ, что во храмъ св. евангелиста лежатъ и мощи свв. Кира и Іоанна, допускаетъ три различныхъ объясненія: во время составленія ваписи моще этихъ мучениковъ аа) наи еще не лежали bb) или уже не лежали во храмъ св. Марка. Возможно, что свв. Киръ и Іоаннъ первоначально были погребены не въ этомъ храмв, но нать мощи перенесены были туда впосивдетния и тамъ останались приблизительно до 433 г.; св. Кириллъ перенесъ ихъ въ Канопъ. Въ такомъ случав возножно, что запись составлена или до перваго или посла второго ихъ перенесенія. Но возможно и третье объясненіе: сс) авторъ записи вналь, что и мощи свв. Кира и Іоанна погребены во храмъ св. Марка, но упомянуль только о св. Викторы потому, что находился подъ свежимъ впечатлен:емъ слисто торжества перенесенія мощей его. Въ такомъ случав запись оказывается современного св. Александру александрійскому (312—† 17. апр. 328 г.). Коптская церковь чествуеть особенно двухъ мучениковъ Викторовъ. Перваго наъ нихъ, память котораго 27. оврмути (NME[Q]. LuHDiZb. WrE 125. 197 [гдв 'as[ta]byqъàt значить «supplicabat», точиве мила см демше Марев, а не есть вспорченное 'ystifana], копты считають сыномъ стратилата Романа. Мать этого св. Вяктора у нихъ называется Мареа, а соучастища его страданій—∑тефачов (св. Стефанида у насъ, 11. ноября); и имъ обънкъ они правднуютъ того же 27. сармути, 22. апрвля, Этотъ св. Вакторъ прославляется у коптовъ по превмуществу, вывств со свв. Георгість в Миною (Sicard, въ Nouveaux Memoires des Missions de la Comp. de Jesus dans le Levant, II (1717), 102. 103; Vansleb, 160, см. Хр. Чт. 1592, І, 75,44). (Истати: у коптовъ съ устейчивостью почти і вратическою изображаются св. Георгій въ зеленой разв, а св. Вакторъ въ желтой, оба на конякъ, а св. Мина въ красной ризъ пъшинъ). Ср. OvLemm, Bruchstücke der sabidischen Bibelübersetzung nach Hdschr. d. k. öff. Bibliothek zu St. Petersburg (Leipzig 1885), іх—хіі.—Второй Вакторъ подъ 5. жіакъ (1. декабря)—LuHDi [ивъ города Šaw, Шаез, изъ предвловъ асьютсияхъ, 'asjur]Zb[de Šawa près de Sicout, 'азјит, смиъ Марем, при Діоклитіанъ], — ведимо менъе извъстенъ. Макризи, 94, 14 cf. 13. \*38, навываеть его Буктуршу, Ватіви — Викторьшускій нап шаускій (очевидно для отличів отъ св. Виктора перваго, который навывается просто Буктурь), и говорить, что онь пострадаль при Діоклатіанъ. денцію. Указывая область пропов'я св. Марка, акты говорять о "всей стран'я египетской" и — сполна перечисляють составныя части Ливін. Никакому александрійцу не пришло бы на мысль выдумать, что "первая драгоцівнюєть Александрій", св. евангелисть началь свою пропов'ядь не съ Александрій, а съ Кирины въ Пентаполів, откуда онъ быль родомъ °7). Для александрійскаго м'ястнаго гонора едвали быль расчеть сочинять, что первый

Савачеть сопоставить съ этимъ, кромв нашего продога (подъ 11, ноября), съ которымъ согласенъ и армянскій (подъ 10. ноября), Acta SS. Maii, t. 3. 266 C. 268D (noga 14. was); [sub] imperatore Antonino, temporibus Sebastiani ducis Aegypti, Alexandriae fuit-christianus a Cilicia, nomine Victor,-miles. - -Passus est s. Victor martyr et h[eata] Corona [Creeaby, Creeabuga, Creeabin] octavo kalendas majas [ср. cod. Bern. съ одной сторовы prid. id. mai. in Siria Victoris militis et Corone, qui simul passi sunt, съ другой viii kl. mai. in Alexandria Coronae. Victoris], hora nona, sub imp. Antonino, agente impiissimo duce Sebastiano in Thebaide Aegypti, contra civitate, quae dicitur Lycos. Taraкакъ Асьютъ (Сіутъ) на западномъ берегу Нила есть древній Ликополь, тотеперь уже несуществующій - городовъ Шу (или Шау), на восточновъ берегу, и есть мізстность, извізстная подъ названіемъ Contra-Lyco, и св. Викторъ шускій и есть «первомученикъ ликопольскій». Вфроктно в. d. viii kal. mai. (24. апраля 29. фармути) есть исторически точный день его кончины, и св. Александръ. потому, перепесъ его мощи въ жрамъ св. Марка, что день страданій св. свангелиста и св. Виктора былъ номинально одинъ и тотъ же.-Изъ X ки. Косиы медикоплевста видво, что Тим оей III(519 — † 7. севр. 535 г.) проповъдовалъ έν τῶ άγίω Βίκτωρι, Вопросъ, въ честь котораго изъ св Викторовъ построевъ былъ въ Александріи этотъ храмъ (куда по всей въроятности и перенесены быля мощи первомученика дикоподьского). Устриняется — посяб вышесказаннаго самъ собою: св. Стефану пострадчаа и съ Винторомъ шускимъ по AASS. 24 апраля [по нашему (resp. армянскому) прологу 11 (resp. 10) волбря], я съ Висторомъ, сыномъ Романа стратилата, по сказанівиъ коптовъ. Этотъ Висторъ. сынъ стратилати, есть дегендарное создание коптекаго воображения, поставленное на масто историческаго св. Виктора вочия, пострадавшаго «противъ Ликополя», и 27. фармути замънило древивниес 29. фармути. А у насъ 11. нодбря есть память собственно муч. Мины.-И такъ, ватопедская вапись составлена въроятно ранве VI в., можетъ быть еще въ IV в.

 $<sup>^{87}</sup>$ ) п. 1: έν όλη τη κατ' Αίγυπτον χώρα, Λυβίη τε καὶ Μαρμαρική, 'Αμμωνιακή τε καὶ Πενταπόλει. п. 2. Τοῦ—Μάρκου ἐν Κυρήνη τῆς Πενταπόλεως καταντήσαντος ήν γάρ τὸ γένος ἐκ τῆς αὐτῆς χώρας ὁρμώμενος. Эτοй послядней подробности нать ни въ Рагія. ни у Севвра ашмунайвскиго.—Севвръ нестеравескій разсказываеть легенду, что отецъ св. ев. Іоанна Марка, Іоаннъ, быль сынъ египтянина Алавона изъ Ашмунайна и Саіс, дочери проживавшаго въ Александріи ієрусалимскаго іудея Іакова изъ племени левінна, женатаго на афранана Феклъ. Севиръ утверждаеть, что въ Александріи до св. Марка проповадовали и ап. Павель — и не обратиль никого, и ап. Петръ—и обратиль только одного Клименти (римскаго). Bargès, 10—32. Петръ—и обратиль только одного Клименти (римскаго). Bargès, 10—32.

преемникъ св. Марка, Анніанъ, былъ человъкъ правда довольно образованный, знакомый и съ Иліадою и Одиссеею, но все же только скроиный саножникъ, ό παλαιο[ρ]ράφος 97a). Свою первую церковь на берегу моря александрійцы постронли въ отсутствіе св. Марка. Правда, ел построеніе доставило возвратившемуся изъ Ливіи евангелисту великую радость; но легенда конечно предпочла бы, чтобы св. Маркъ самъ своими руками и заложилъ основаніе этой церкви и осватилъ ее. Изъ актовъ не видно, сколько лѣтъ (или даже телько мъсяцевъ) евангелистъ провелъ въ Александріи. Узнавъ о замыслахъ противъ него со стороны язычниковъ, онъ "бъжалъ", έφυγε» (слово, котораго тенденціозная легенда конечно не потершъла бы!), "и опять удалился въ Пентаполь и провелъ тамъ два года". Такія подробности 98) хорошо понятны какъ факты и неностижимы какъ александрійская выдумка.

Нельзя однако допустить и того, что въ актахъ проводится киринская тенденція, и прежде всего потому нельзя, что въ актахъ названы по именамъ рукоположенный евангелистомъ во епископа александрійскаго Анніанъ и три его пресвитера, указано число діаконовъ (семь) и другихъ [церковно]служителей (одиннадцать). Въ Пентаполѣ же св. Маркъ "рукоположилъ епископовъ и клириковъ, ἐπισκόπους καὶ κληρικούς κατὰ χώραν": ни именъ, ни цифръ! Вообще свѣдѣнія о Киринѣ слишкомъ лаконично-кратки <sup>99</sup>) даже

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>а) — сапожникъ, который чинить старые сапоги.

<sup>\*\*)</sup> Въ числе ихъ и разорвавшаяся обувь евангелиста при первомъ шага на вымощеныя мамесмъ улицы Александріи и его апостольская уваренность: «Εὐόδωσεν Κύριος τὴν ὁδόν μου», когда въ невольномъ воскляцанік Анніана-язычника «Εἴς Θεός!» сказалась человаческая душа по природа кристіанская. Ср. Даян. 17, 22, 23.

<sup>39)</sup> Когда евангелисть, по отвровенію оть Господа, изъ Кирины отправилест въ Александрію, п. 3, оі добафой проблецтом дотом быс той бадейм дотом віс то падотом, кай усмадисмої фыром артом дабарном. Такъ какъ и явыченкъ Анніанъ приглашаетъ евангелиста иъ сеоб на ночлеть и ужнъ словами: кай фауфиеда брой фыром артом и о «преломленіи» клаба натъ рачи, то очевидно подъ вкупненіемъ клаба на корабла разумаются братская прощальная трапеза. Но почему же братіи не предложили ее св. Марку ранве, до вступленія его на корабль (или по меньшей март до прибытія на пристань)? Эта видимая странность есть однако точная деталь: Кирина—городъ не приморскій. Для того, чтобы отправиться въ Александрію, нужно было идти (и евангелисть наровтно шель пашкомъ) или въ "Аподамміс Σώσουζа (нына Марса-Суза, mrsi-suzh т. е. «портъ Суза.) въ 13 mp. отъ Кирины (tab. Peuting.) — 19 km. или же

тамъ, гдѣ они замѣчательно точны, а съ другой стороны—видимо ошибочны 100). Предполагать участіе киринейской руки въ редакціи актовъ нѣтъ основаній.

въ селеніе, умріоч. Финунтъ (примолинейно нъсколько далье, чъмъ Суза, на картъ RKiepert, Massstal) 1:500000, въ GRohlfs, Von Tripolis nach Alexandrien, 3-te Ausg. Norden 1885, Вd. 2,—слъд. около 20 km). При такихъ условіяхъ вполив естественно, что братія предложели евангелясту на прощанье «кусокъ жлаба» не въ Киринъ, а въ Финунтъ или Созусъ.

100) Можно подозравать, что составитель актовъ исамъ непредставляль ясно, что Кирина довольно далеко отстоить отъ своего порта. А что точное разстояніе отъ Фикунта вля Совусы до Александрів этому писателю было неяввъстио, въ этомъ една ли возможно сомивние. О де пахаргос Мархос тр десτέρα ήμέρα, die secunda, είς 'Αλεξάνδρειαν παρεγένετο, καὶ τοῦ πλοίου κτλ., pasсказывлеть онь накъ одпростомъ фактв, не какъ о чудв. Между твиъ Синесій свое-видино-первоє путеществіє въ Александрію описываеть брату такъ (epist. 51): "Αραντες έχ Φυχοῦντος ἀρχομένης έφας, δείλης οψίας τῷ κατ' 'Εροθράν χόλπω προσέσγομεν ενδιατρίψαντες δε, όσον ύδωρ πιείν χαὶ ύδρεύσασθαι, — έπισπευδόντων τῶν χαρπαθίων, αδθις ἀνήγθημεν. Πνεύματι δὲ γρησάμενοι μετρίω μὲν, ἀλλ' ἐχ πρύμνης ἀεὶ, καὶ μέγα οὐδὲν ἐφ' ἐκάστης ἡμέρας ἀνύειν ἐλπίσαντες, ἐλάθομεν ἐξηγυχότες δ σ ο ν έδ ε ι. Καὶ πεμπταῖοι τὸν φρυχτὸν ἰδόντες, δν αἴρουσιν ἀπὸ πύργου τοῖς χαταγομένοις σύνθημα, θᾶττον ἢ λόγος ἀποβιβασθέντες ἤμεν ἐν τὴ νήσω тт Фарф. Итакъ а) карпаескіе пассажиры специли; б) корабль негдв не стояль бодьше безусловно необходимаго (повидимому дишь одинъ разъ запасся водом); в) вътеръ былъ умъренный, но неп-ерывный и всегда бозусловно попутный (около 16 штриховъ); г) илыли со скоростію вполив надлежащею. Получается танинъ образонъ рейсъ вполнъ удачный, и все же пассажиры лишь на житый день увидели огонь фаросскаго маяка. Отъ Фикунт: до Фароса-отъ 96 до 100 часовъ плаванія! Ср. Хр. Чт. 1892, І, 78, ІІ, 33. Самыя высшія скорости современныхъ почтовыхъ рейсовъ, отмъченныя на кортъ Aegypten u. Sues-Canal (cf. Meyers, 87, 82, 100): англійскихъ пароходовъ: Бриндизи — Александрія 822 узла 🙉 75 часось (11 увловь въ чась), нидерландскихь Катанія --Александрія 819 узловь въ 81 чась и французских Веаполь Александрія 1016 узловь въ 101 часъ. Другіе планають со скоростію оть 6.6 до 9 узловь въ часъ.-«Эскадра, — вда со скоростію 12 узловъ, —». Но эти строка я беру изъ статья озаглавленной: Торжество черноморскаго флота [8. мая 1893 г.], (Нов. Вр. приложеніе въ № 61944, что для поставленнаго вопроса равносильно: Невозможность для купечоскаго судна въ I в. - Мысъ Рась-Семъ (Ptolem. geogr. 4, 4, 5 Φυχοῦς ἄχρον) πο RKiepert φ + 32°57'. λ + 21°41'... Сявдовательно (cf. Breusing, 189) прямодинейное разстоян е отъ Фикунта до Александрів — 802 km., т. е. 432 узла. Самый долгій день въ Александрін—14 час. З.я мин. Акты вовсе не говорять, что евангелисть прибыль въ Александрію повіння вечеромъ. Спложники во всякомъ случай еще не прекратили своей работы. День могъ даже только инчинаться. Допустимъ однако, что св. Маркъ около автняго солнцестоянія отплыль изъ Фикунта ранникъ утромъ и «на второй день» повдиныъ вечеромъ вступилъ на мендидійскую пристань и что судно тами безостановочно, не запасалось нигда даже волою. Получаются 38 чаИзъ сказаннаго понятно, почему точность актовъ—лишь относительная, јихта modum. Нельзя стоять за каждое ихъ слово. Это не протоколы, современные каждому событію, упомянутому въ актахъ. Они—позволю себъ выразиться конкретно—точны лишь настолько, насколько можетъ быть точенъ вполив достовърный пересказъ. какой могъ бы подъ старость составить александріецз-внукъ, во впечатлительные годы отрочества-юношества слышавшій обо всемъ этомъ отъ своего двда, который въ пору зразаго мужества принялъ крещеніе отъ руки самого евангелиста и былъ очевидцемъ его мученической кончины.

- II. Предлагаемая дата "† 4. апрыля 63 г." далеко не безраздична для хронологіи апостольскаго еремени.
- 1. Никто, стоящій на почев историческаго преданія, не будеть оспаривать, что чрезвычайно твердо засвидітельствовано <sup>101</sup>) то воззрініе, что евангеліе оть Марка есть по содержанію евангеліе Петрово, что евангелисть сопровождаль ап. Петра, какъ ученикъ и "толкователь", въ Рикъ. Въ такомъ случай эта проповъдъ апостола въ Римъ приходится на время около 51— 55 г. или даже на сороковые годы І въка, не на шестидесятые.

Тождество евангелиста Марка и Марка, ученика Петрова, не подлежить никакимъ оговоркамъ. Дальнъйшее стоить на почвъ нестоль твердой экзегетически. Но

2. во всякомъ случав теоретическое правило "simplex veri signum" въ данномъ случав принимаетъ видъ "non sunt multi-plicandi Marci". Безъ въскихъ основаній не слюдуеть отли-

овъ непрерывного плаванія. Если корабль плылъ прямо, словно по натявуой струні, и тогда овъ долженъ идти математически точно со скоростію 11 м 13ловъ въ часъ Судво, на которомъ вхалъ Синссій, шло не болве 4 м—5 уаловъ реднимъ числомъ.—Ясно, что авторъ актовъ, сообщающі эту невозможную еталь, не даетъ себі труда неводить какія либо справки о Киринъ, а доброовъстно сообщаетъ что помнять и какъ помнитъ.

<sup>161)</sup> Eus. h. e. 2, 15. 16; 3, 39, 15; 5, 8, 3 (μετὰ δὶ τὴν τούτων ἔξοδον, post pteritum,— неудобопріємлемо); 6, 14, 6. 7; 6, 25, 5; 1. Петр. 5, 13.— Марк. 5, 21 «Александра и Руфа» [не «Руфа и Александра»] унавывають по всей проятности на Римъ и по еремени прежде, чвиъ Рим. 16, 13 («Руфа—и мать го», а Александръ не упоминается).

чать Іоанна Марка, племянника Варнавы, от еваниелиста Марка  $^{102}$ ).

- 3. Въ таковъ случат не слъдуетъ правленіе Поркія Феста начинать съ даты слишковъ поздней 103).
- 4. Акты св. Марка допускають такое представление дела: Осенью 60 г. вынужденный удалиться изъ Александрів, св. Маркъ въ Киринанку, утверждаетъ христіанъ, руконола-BOSBDAIIIACTCA гаеть епископовъ въ церкви мивійскія, а весною, съ открытіемъ навигаціи, отправляются въ Рапъ и здівсь посіщають ап. Павла, который оканчиваеть уже второй годь своей относительной свободы и проповедуеть по Христе со всякимъ дерзновениемъ невозбранно". Въ будущемъ-ничего угрожающаго; въ высшей степени въроятно. что онъ будетъ оправданъ; онъ надъется, что по молатвамъ върующихъ будетъ дарованъ имъ, и просить Филимона гостепримно приготовить для него и поивщение". При такихъ светлыхъ надеждахъ и ев. Маркъ, бывшій-вивств съ другини-апостолу отрадою, решается продолжать свой путь на востокъ и можеть быть побиваеть и во Фригіи 104). Между твиъ неожиданно появляются угрожающія тучи. Ужасное summum jus (more antiquo) summa injuria: казнь решительно всехъ рабовъ Педанія Секунда, убитаго рабомъ, даже и твхъ, которые безспорно нисколько не были виновны въ этомъ злоуминиление, въ 61 году. Взрывъ сервилизма въ сенатъ и одинокое положение Пота Тразен въ началъ 62 г. и вскоръ затънъ смерть — едвали не отъ яда — Бурра Афранія, прославленнаго "строгостію своихъ нравовъ", того достойнаго префекта преторіи, который предоставиль апостолу относительную свободу 105). Место

 $<sup>^{102}</sup>$ ) Марк. 14, 51. Двян. 12, 12. 25; 13, 13; 15, 37–39, особенно 13, 13 съ 15, 39 — Кол. 4, 10 (ния «Маркъ» беретъ перевъсъ надъ «Іоаннъ»).

<sup>103)</sup> Дъяв. 21, 27; 25,1. Schürer, 1, 485.33, соглащается съ Вурмомъ, что Феликсъ былъ отовванъ «самое равнее въ 58 г., самое повднее въ 61 г., въроятно въ 60 г.». Несомивино (Schürer 1, 488.47 l. с. Joseph. de b. jud. 6. 5, 3) въ октябръ 62 г. Альбинъ, преемникъ Феста, уже находился въ Герусалимъ; но ничто не доказываетъ, что вто былъ первый годъ его прокуратуры. Окъ могъ получить навначене еще въ мартъ—асрълъ 61 г. Самый ранній срокъ отозванія Феликса, 58 г., можетъ быть в есть сомый правильный.

<sup>104)</sup> Двян 28, 30. 31. 16; Филии. 24, 22; Кол. 4, 10. 11. 9.

<sup>105)</sup> Tacit. ann. 14, 42—45. 51 (civitati grande desiderium eius [Burri, о которомъ 13, 2: pollebat Burrus militaribus curis et severitate morum,

Бурра заступили Феній Руфъ-бозобидная популярная незначительность и вліятельный С. Тигеллинъ, сочетаніе вопіющихъ престуиленій и пороковъ. А затемъ извістная патронесса ічдеевъ. Зеосевізс Поппея Сабина, становится императрицею, и 9 іюня казнена первая супруга. Нерона, Октавія, не виновная ни въ чемъ, но неправившаяся Нерону и потому—судомо осужденная, и боганъ принесены были по этому случаю дары, словно великое счастье вынало на долю имперія! "Среди этихъ со дня на день возраставшихъ бъдствій , изивнилось и положеніе апостола. Одинокій, всвии оставленный, онь быль уже на первоив ответе-вероятно предъ новыми префектами. Господь избавиль его изъ львиныхъ челюстей. Но въ дальнъйшемъ апостоль уже неожидаеть освобождения, и полагая, что время его отшествія настало, просить Типовея постараться прійти въ нему скоро, взять находящагося недалеко оть Ефеса Марка и привести его съ собою, постараться прійти до зи**ны** 106).

Нътъ повода сомивнаться, что сердечное желаніе апостола было исполнено. Свв. Тимовей и Маркъ ок. августа 62 г. являются, поэтому, въ Римъ. Чъмъ же окончилось дъло апостола? Возможно одно изъ трехъ: или опять наступили проволочки и неопредъленность, и ап. Павелъ отпустилъ ев. Марка, давъ ему то порученіе, для котораго въ особенности онъ и призывалъ его къ себъ; или

сі. 13, 20] рег memoriam virtutis et successorum alterius segnem innocentiam, alterius flagrantissima flagitia. И до Бурра и послъ Бурра было по два ргае fecti praetorio; только Бурръ былъ единоличный prae fectus praetorio. Юлій, Дъян. 28, 16, въ Рямъ увниковъ передаль тф стратопедархф. Единственное число съ членонъ имъетъ здъсь хронологическую важность: severitas morum Бурра умъла и въ узнякъ аппеллянтъ увашить достоинство civis romani. Въ 59 г. у Бурра и Сенени было столько дълъ, что слушавіе аппелляціи апостола естественно было отложено на неопредъленное время: припомнимъ только, что въ этомъ году они пытались удержать Нерона отъ матереубійства и отъ выступленія на сценъ въ качествъ игрона на цитръ! 14, 1—16). 14, 52—65. — Впрочемъ читатель благоволитъ не упускать изъ вида, что, издагая выводъ второй, я не этомъ пишу, не рашеніе предлагаю, по моему митнію изъ возможныхъ лучшее: я только очерчиваю вопросъ въ его новой постилновки, ненябъжной, если мит удалось рашить вопросъ о годъ и дит кончины ев. Марка. Поэтому никакихъ ссылокъ на существующую литературу.

<sup>108) 2</sup> Τεμ. 4, 16. 17. 6; 1, 4. 16—18; 4, 9. 11 (ἔστιν γάρ μοι εὕχρηστος εἰς διαχονίαν). 21.

предчувствіе апостола оправдалось, и онь въ 62 г. увівнчале , вънцомъ мученичества; или же онъ неожиданно получилъ свободу Въ послъднемъ смучать гипотеза вторыхъ узъ неизбъжна: не посланія на колоссянама, на Филимону и второв на Tимовеч написаны во всяком случать до 63 г. Во всехъ трехъ предполагаемыхъ исходахъ ев. Маркъ позднею осенью 62 г. или ж съ откритіемъ навигацін въ 63 г. 107) прибиль въ Киринанку, отсида въ Александрію, и здесь пострадаль за Христа,

Главныя положенія моего этюда следующія:

- 1. Св. вв. Маркъ † 4. апрвия 63 г.
- 2. Этотъ день есть твердый terminus ante quem нъкоторых: событій апостольскаго въка.
  - 3. Акты св. Марка-панятникъ высокой достовърности.

И-попутно-

4. въ савдованной исалтири день воскресенія Христа изъ мертвыхъ отифиенъ на основании записи египетского происхождения.

B. BOJOTORS.

#### ERRATA.

Напечатано:

Yumams:

Br 61 r. conjunctio Br 61 r oppositio Стр. 167, стр. 12 , 171, , 9 62ª)

(2a)

<sup>107)</sup> Ср. Хр. Чт. 1852, I, 341, првы. Digitized by GOOGIC

# Новое положение объ управлении церквами и духовенствомъ BOCHHARO II MOPEROFO BÉGOMETBE 1).

IV. О церквахъ военнаго и морского въдомствъ.

По новому положению протопресвитеру военнаго и морского дуковенства ввёрено заведываніе всёми церквами военнаго и морского въдоиствъ. Въ настоящее время въ этихъ въдоиствахъ находятся церкви, которыя, по ихъ устройству, раздёляются на церкви подвижныя и не подвижныя. Подъ первыми разумьется главнымъ образонъ полковыя церкви, также церкви, состоящія вообще при строевыхъ военныхъ и морскихъ частяхъ. Эти церкви, мвияя свое мъстонахождение, вивств съ полками и строевыми частями, именуются перквами подвежными. Особый видь этихъ церквей представияють церкви, которыя въ военное и лагерное время устрояются въ назначенныхъ для сего зданіяхъ, или налаткахъ. Къ неподвижнымъ перквамъ военнаго и морского въдомствъ относятся прежде всего церкви, существующія при разныхъ военныхъ и морскихъ заведеніяхъ, какъ-то: госпиталяхъ, богадёльняхъ, пріютахъ, военных и морских тюрьнах и дисциплинарных баталіонах, крвпостяхъ, портахъ и подобныхъ военныхъ и морскихъ учрежденіяхъ и командахъ. Эти церкви, по характеру ихъ устройства, представляють церкви домовыя, служащія по преинуществу духовнымъ цълямъ и потребностямъ тъхъ учрежденій, при коихъ онъ состоять. После этихъ церквей надо поименовать неподвижные военные и морскіе соборы и церкви, которые, представляя собою особо устроенные храмы, имъють всв принадлежности церквей приходскихъ, но прихожанами ихъ состоять одни лишь военные чины. Сюда же сабдуеть причисанть и тв военные и морскіе соборы и

<sup>1)</sup> См. Христ. Чтеніе 1892 г. ноябрь-декабрь. Digitized by GOOGLE

церкви, которые, кромъ военныхъ чиновъ, имъютъ при себъ при хожанъ изъ мъстныхъ обывателей.

Перечисленные военные соборы и церкви, составляя но невому положенію кругь завъдыванія протопресвитера военнаго і морского духовенства, до изданія сего положенія, находились ві въдомствъ главныхъ священниковъ гвардіи и гренадеръ, армін і флотовъ. Сосредототеніе этихъ церквей въ особое въдомство, на чавшись съ образованіемъ отдъльнаго управленія для военнаго і флотскаго духовенства въ лицъ полевого оберъ-священника армін и флота, продолжалось во все послъдующее время, закончившись изданіемъ новаго положенія объ управленіи церквами и духовенствомъ военнаго и морского въдомствъ. Исторія постепеннаго перехода и окончательнаго сосредоточенія этихъ церквей въ завъдыванія протопресвитера военнаго и морского духовенства представляеть одинъ изъ важныхъ моментовъ въ образованіи отдъльнаго управленія русскимъ военнымъ духовенствомъ.

Первини Высочайщими повельніями, которыми временно пествовавшая должность полевого оберь-священника объявлялась постоянною съ поручениемъ лицу этой должности определеннаго круга въдомства, предписывалось, чтобы въ въдъніи полевого оберъ-священника находились всв священники тогдашней ариін, бывшаге флота и возникавшей гвардів какъ въ мирное, такъ и въ воевное время съ тънъ, чтобы "безъ въдънія и одобренія полевою оберъ-священника никакихъ переивнъ по части тъхъ священниковъ чинию не было". Для осуществленія сихъ Высочайшихъ повельній и приведенія ихъ въ дійствіе, святійтій Синодъ съ своей стороны предписаль всвиъ епархівльнымъ преосвященнымъ, чтобя они, въ случав требованія полевого оберъ-священника, избирал іеромонаховъ и назначали священниковъ, препровождая въ тоже врем списки полевому оберъ-священнику о техъ, кои будуть опредълени въ его въдоиство 1). Приведенными распоряжениями намъчалс кругъ въдоиства полевого оберъ-священника. Въ него входило дт-

<sup>1)</sup> Подробнёе см. въ книге: «Объ управленіи русскамъ военных духовенствомъ. Спб. 1879 г. стр. 51—54. Тамъ указаны и архивны источники этихъ свёдёній.

ховенство церквей только строевыхъ частей, прочія же военныя перкви и сими распоряженіями по прежнему оставлялись въ въдомствъ епаркіальновъ. Первый полевой оберъ-священникъ, протојерей Павель Озерповскій, расширяя свое вліяніе, не замедлиль обратить вниманіе на военныя неподвижныя церкви. Съ этою падію. озабочиваясь устройствомъ судьбы и лучшимъ обезпеченіемъ много явть служившаго при полкахъ духовенства, Озерцовскій представиль Государю Инператору Павлу I всеподданнъйшій докладь, въ которомъ, между прочимъ, ходатайствовалъ о Высочайшемъ соизволенів, чтобы "на священняческія міста при госпиталяхь, крізпостяхъ и другихъ подобныхъ синъ мъста состоящія, при которыхъ находятся военнослужащіе и при которыхъ священники получають жалованье изъ армейской суммы, никого не определять, кром'в армейских священиековь, несколько леть въ армін служившихь, в потому и заслуживающихъ сін покойныя места". Настоящій докладъ Височайше утвержденъ 28 февраля 1801 г., въ исполненіе коего святьйшій Синодъ сділаль съ своей стороны особое распоряженіе, предписавъ полевому оберъ-священнику, чтобы "послівдній, въ случав назначенія ниъ кого-либо изъ армейскаго духовенства на помянутыя места, даваль оть себя знать преосвященнымъ епархіальнымъ архіереямъ заблаговременно, дабы состоящіе въ твуъ изсталь священники, кои опредвлены были ими не изъ служащихъ въ полкахъ, могли заблаговременно же быть назначены къ другинъ въ епархіи ивстанъ, и по прибитіи ихъ переведены къ иныкъ". Въ тоже время святьйшій Синодъ поставиль въ извъстность епархіальныхъ архіереевъ, для должнаго и непремъннаго сего Высочайшаго поведенія, что до нихъ относиться будеть, исполнанія.

Предоставленіе полевому оберъ-священних права назначать къ военнымъ неподвижнымъ церквамъ священниковъ своего въдомства не означало того, какъ изъяснялъ въ свое время святьйшій Синодъ, чтобы "съ предоставленіемъ мъстъ при неподвижныхъ военныхъ церквахъ исключительно священникамъ, нъсколько лѣтъ служившимъ въ арміи, самыя сіи церкви съ духовенствомъ отходили подъ личное въдъніе и управленіе полевого оберъ-священника".

По инвнію святвишаго Синода, оберъ-священникъ вообще назначая въ неподвежнить военнить церквать на открывавшіяся пре сихъ церквахъ вакансін священниковъ, обязанъ билъ представлять объ оныхъ на утверждение святвишаго Синода, не причисляя своему управлению самыхъ церквей, кромъ тъхъ, которыя окажутся причисленими къ оному по особымъ случаямъ. Изъ соображенія сказаннаго явствуеть, что святвишій Синодъ не хотыть допустить подчиненія неподвижныхь военныхь перквей завідыванію оберьсвященника по силъ Высочайме утвержденнаго 28 февраля 1801 г. доклада о предоставление освобождавшихся при сихъ церквахъ ивсть исключительно служившинь въ полкахъ священнивамъ. Действительная практика примъненія сили сего Височайшаго повельнія представляєть положеніе дізла въ иномъ видів. Въ силу и на основаніи сего Высочайшаго поведінія къ 1814 г. представляются перешедшими подъ управление полевого оберъ-священника до 33 госпетальныхъ, гаринзонныхъ и крепостимхъ, словонъ, неподвижныхъ церквей военнаго въдоиства. Въ последующее время, повидиному не съ такою бистротою совершался переходъ подобнаго рода церквей въ въдоиство оберъ-священника. По крайней шъръ, въ оффиціальныхъ данныхъ отивченъ тотъ фактъ, что въ проиежутовъ времени съ 1815 по 1820 годъ святейшинъ Синодовъ дозволено определить къ госпитальнымъ, крепостнымъ и другимъ подобныть церквамъ изъ служившихъ при полкахъ священниковъ пять человъкъ, а изъ епархіальнаго духовенства двадцать два человъка. Настоящій фактъ наглядно показываеть то колебательное положение, въ которомъ находились военныя неподвижныя церкви относительно ихъ административной зависимости отъ духовнаго начальства. Подобное колебаніе, порождая на практикъ двойственность въ завъдываніи сими церквами, ставило священниковъ и особенно военное начальство въ неизвестность: къ кому обращаться и отъ кого просить указанія и разрішенія по возникавшимъ въ церковныхъ дълахъ вопросанъ. Вследствіе сего им и встречаенся съ твиъ обстоятельствомъ, что въ случав откритія церкви при какомъ-либо изъ учрежденій военнаго въдомства, также по новоду назначенія къ одной изъ таковыхъ церквей священника, возникаеть и производится продолжительная переписка между военными и духовными начальствующими учрежденіями и лицами. Во время такой переписки обыкновенно затрогивался вопросъ о томъ: въ какомъ въдоиствъ у епархіальнаго ли начальства, по мъсту нахожденія, или у оберъ-священника, по карактеру учрежденія, должны состоять какъ церковь, такъ и священникъ, о коихъ велась переписка. Равнымъ образомъ и самый порядокъ назначенія священниковъ къ существовавшинъ военнынъ неподвижнинъ церкванъ не представляль особенныхь удобствъ. По этому порядку и полевой оберъ-священникъ дълалъ представленія св. Синоду о назначенін служившихъ въ его ведоистве священниковъ къ состоявшинъ въ епархіяхъ неподвижнить военныть церквать, и епархіальные преосвящение, въ случав откритія священической вакансів при какой-либо изъ состоящихъ въ ихъ ведоистве неподвижной перкви, сообщали о семъ полевому оберъ-священнику, который объ избранных вив на таковыя вакансін кандидатахь представляль на утвержденіе св. Синода. Такой порядокъ вещей, усложняя завъдываніе военными неподвижными перквами и служившимъ при немъ духовенствомъ, еще настоятельнъе требовалъ разръшенія вопроса: въ каконъ въдоиствъ должни били состоять и числиться тв церкви и духовенство. Вопросъ этотъ подвергся всестороннему обсуждению со стороны св. Синода по следующему поводу.

Въ 1811 году 11 декабря последоваль Высочайній указь о соединенія старой Фянляндія съ новою въ одно гражданское управленіе. Темъ же указонъ повелевалось церкви и монастыри, въ сей губернія состоящіе, оставить на прежнень основаніи подъ главнымъ управленіемъ св. Синода и тогдашняго епархіальнаго ихъ начальства, съ присоединеніемъ къ таковому ведомству и всехъ православныхъ грекороссійскихъ церквей въ Финляндія состоящихъ. Вследствіе сего финляндское духовное правленіе, возбуждая объ оказавшенся при гельсингфорскомъ военномъ госпиталь священникъ переписку относительно подчиненія его духовному правленію, или военному благочиному, затронуло и общій вопросъ о ведомствъ военныхъ церквей состоящихъ и имеющихъ быть въ Финляндія у митрополить новгородскій и с.-пететербургскій Амвросій, пред-

ставляя о семъ на благоусмотрение св. Синода, просиль разръшеть: въ чьемъ ведомстве должны состоять гельсингфорская н прочія по Финляндін госпитальныя, нынъ состоящія и впредь нивошія состоять при крвпостяхь и портахь неполняжныя ква? Возбужденный представленіемъ метрополета Амеросія вопросъ о вълоиствъ неподвижнихъ военнихъ перквей въ Финляндіи, получиль общее значение въ связи съ однороднымъ представлениемъ тогдащияго оберъ-священника армін и флота протоіерея Державина. Последній, по поводу обращенных къ нему отъ разныхъ начальствующихъ лепъ военнаго веломства ходатайствъ, проснаъ св. Синодъ объ отчисленім некоторыхъ перквей изъ епархіальнаго въ въдоиство оберъ-священника. При этомъ Державинъ, между прочить, объяснять, что всв церкви, о перечисление которыхъ онъ ходатайствоваль, въ составъ своихъ прихожанъ интерсть однихъ только военныхъ чиновъ, священнослужители техъ церквей получають жалованье изъ военнаго департамента, или содержатся состоящехъ при техъ церквахъ военныхъ командъ, и самыя церкви содержатся и укращаются на счеть техъ же источниковъ. Приводя сін основанія къ перечисленію такихъ церквей въ въдоиство оберъ-священняка, протојерей Державинъ указивалъ и на то, что "по обстоятельстванъ предлежитъ необходиность предоставить ивста при такихъ церквахъ иногинъ священнослужителянъ, которые продолжають службу въ армейскомъ ведомстве отъ 20 до 30 леть, и которые въ определени на эти места могли бы найти постоянное пристанище и спокойствіе пенсіоновъ. ваам внъ всеподданнъйме испрашиваемыхъ имъ въ награду трудовъ, подвиговъ и изнуреній, получать безбідное содержаніе, а въ болівненновъ положения, по преклонности леть, и безпездное врачевание". Указывая на сін соображенія и основываясь на Высочайшихъ указахъ объ учреждения должности полевого оберъ-священника, Державинъ просидъ св. Синодъ: "не благоугодно ли будетъ повелъть: тв неподвижныя военныя церкви, при которыхъ состоять военносухопутные и морскіе чины и при которыхъ священноперковнослужители получають жалованье отъ военныхъ департанентовъ, или содоржатся отъ воинскихъ командъ, исключивъ изъ

енархіальнаго відомства, предоставить оныя управленію оберъ-священника армін и флота, и такинъ постановленіемъ дать способъ успоконть отличившихся въ армін долговременною службою и подвигами священнослужителей, открить возможность вознаградить заслуги ихъ безъ отягощенія казны и устранить для оберъ-священника затрудненія въ дійствіяхъ его по управленію дізлами относительно вонискихъ командъ, чрезъ существованіе при тіхъ віздомствахъ его священнослужителей" 1). По представленной къ дізлу віздомости всіхъ церквей, остававшихся въ епархін и подлежавшихъ перечисленію въ управленіе оберъ-священника насчитивалось до 28, а въ завіздываніи оберъ-священника находились до 35 церквей.

При обсуждение сего въ течение иногихъ льтъ навръвавшаго вопроса въ святейшенъ Синодъ между его членами произошло разномыслів. Синодальные члены преосвящ, митрополиты: Серафимъ новгородскій и с.-петербургскій и Варлаанъ, бывшій грузинскій, и присутствовавшіе въ то время въ святвищемъ Синодъ архіепископы Симеонъ арославскій и Іона тверскій полагали, чтобы "всв полковыя подвижныя церкви, т. е. прхотамя и временныя госинтальныя военнаго въдоиства, а также церкви гвардейскія, находившіяся въ Петербургів съ ихъ духовенствомъ, состояли въ вівдоиствъ оберъ-священника армін и флота и оберъ-священника главнаго штаба Его Инператорскаго Воличества по принадлежности. Въ этикъ церкванъ причисляются и тв неподвижныя госпитальныя церкви, которыя считаются при полкахъ. Вообще же госпитальныя цервви, а также врвиостныя, гариизонныя, баталіонныя, портовыя и состоящія при всякихъ казенныхъ военнаго в'ядомства заведеніяхъ, поколику остаются неподвижными въ предвлахъ епархій, должны состоять по прежнему въ ведоистве епархіальномъ. Священническія вакансів при подобныхъ церквахъ, при которыхъ находятся одни военнослужащіе и при которыхъ священники получають содоржаніе оть армейской суммы, предоставлять исключетельно армойскимъ священникамъ, нісколько літь въ армін служившимъ". Въ защиту своего предположенія эти члены указывали на то, что

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. Дёло св. Синода. 1812 г. № 534, стр. 1-2. 52-55.

подчиненіе оберъ-священнику неподвижныхъ церквей — госпитальныхъ, крипостныхъ и тому подобныхъ и состоящаго при этихъ церквахъ духовенства, со стороны оберъ-священника главныкъ обравомъ основывается на Высочайше утвержденномъ 28 февраля 1801 г. докладъ покойнаго оберъ-священника. Но въ 3 п. настоящаго Височайшаго повелжнія не сказано того, чтобы съ предоставленіемъ такихъ ивстъ искиючетельно священникамъ, служившимъ ивсколько дъть въ армін, самыя церкви сихъ мъсть съ духовенствомъ отходили подъ личное въдъніе и управленіе оберъ-священника. Равиниъ образомъ и въ распоряжени св. Синода по сему предмету предиисано токио то, чтобы онъ, въ случав назначенія ниъ изъ армейскаго духовенства въ опредвленію на помянутыя міста, даваль отъ себя знать преосвященнымъ епархіальнымъ архіереямъ заблаговременно, дабы состоящіе въ тых містахъ священники, кон были определены ими, преосвященными, не изъ сдужившихъ въ полкахъ, могли заблаговременно быть назначены къ другимъ въ епархіи ивстанъ и, по прибитіи сихъ, переведени къ онивъ. Посему подчиненіе упомявутыхъ церквей съ духовенствомъ оберъ-священнику не следуеть подводить подъ силу сказаннаго Височайше утвержденнаго доклада. Равнымъ образомъ Именнымъ Высочайшемъ укавомъ после того, Высочайме утвержденнаго доклада, Синоду даннымъ, и именно въ 14 день апръл 1801 г., между прочимъ, повельно: "оберъ-священнику управлять тыми духовными, которые въ въдъніе его по распоряженію св. Сянода поступять", а въ указъ св. Синода, по тому же Высочайшему повелению последовавшемъ, изъяснено: "чтобы оберъ-священникъ управляль теми духовными. которые какъ нынъ при всъхъ церквахъ полевыхъ полековъ и во флоть состоять, такъ и впредь во иние по опредвленіямъ св. Синода поступять, считая ихъ въ въдъніи своемъ-полевыхъ-пока они служение свое будуть продолжать при полковыхъ церквахъ,--и-флотских-до возвращения ихъ изъ компания, а также имълъ подъ смотреніемъ своимъ и гвардейскихъ церквей священноперковнослужителей съ твиъ, что поелику церкви сін состоять въ городъ и вивють въ приходахъ ихъ обывательскіе доми, производствомъ по настоящему и по еписконский дъламь зависели отъ епархівльнаго архіерея по прежнему". Все это убъждаеть, что управленіе оберъ-священника ограничено твиъ только духовенствомъ, которое находится въ полковыхъ и гвардейскихъ полкахъ и во флоть. По духовному регламенту (ч. II, п. 10) всякъ коего либо чина человъкъ подлежеть въ духовныхъ дълахъ суду того опескопа, въ ецархін котораго пребываеть, пока вь той пребываеть". На семь коренновъ государственновъ законв основани постановленныя св. Синодомъ и Височайме утвержденныя въ 17 день ноября 1816 г. на производство бракоразводныхъ дълъ воинскихъ чиновъ правила. конин оныя дела, въ производство которыхъ вступалъ оберъ-священникъ, оставлени подлежащими епископскому суду, и предоставлены епархіальному начальству безъисключительно. Посему когда всякаго званія люди, равно какъ и военнослужащіе по духовныть дъламъ не изъемлются отъ подсудности тому епископу, въ епархів котораго всегдащнее или временное пребывание инвють, -- то наипаче местныя неподвежныя церкви съ духовенствомъ оставить по вськъ отношеніямъ въ епархівльномъ управленів пристойно, должно и съ древникъ правительственнымъ порядкомъ въ церковной јерархіи сообразно, хотя бы приходы некоторыхъ изъ техъ церквей составлялись изъ однихъ военнослужащихъ, или военному въдомству принадлежащихъ людей. Сему порядку перковнаго подчиненія соотвътствуетъ положение и тъхъ церквей и духовенства, которыя состоять въ военных поседеніяхь; ибо Высочайме утвержденнаго въ 27 день декабря 1819 г. доклада генерала-отъ-артиллерін, графа Аракчеева въ 5 п. сказано: "священники поселенныхъ полковъ, во время пребыванія въ округахъ военнаго поселенія, подчиняются вообще благочинных поселенных войскъ, благочинные епархіальнымъ архіереямъ, священники же, находящіеся въ походахъ, съ дъйствующими баталіонами, во все продолженіе онаго, состоять въ въдъніи оберъ-священника". Отвлоняя на основаніи приводенныхъ соображений перечисление неподвижныхъ военныхъ церквей въ въдоиство оберъ-священника, тъ же члены и относительно определений св. Синода, на конкъ оберъ-священникъ основываль силу своего представленія, т. е., что нъкоторыя и изъ неподвижныхъ церквей уже перечислены въ его въдомство съ исклю-

ченіемъ изъ епархівльнаго, объяснили, что "таковыя опреділенія не суть коренныя основныя поставовленія, но яко частныя распорядительныя по правительственной части назначевія, подлежать всегдашней перемене по случалить и обстоятельствамъ, или когда потребуеть того общій порядокъ для усовершенія, и что посему теми опредъленіями не дается оберъ-священнику права къ распространенію его ведоиства и на все те другія церкви, которыя подобны причисленнымъ въ оному, но которыя состояли и состоять въ епархіальновъ управленін, не бывъ исключены изъ онаго опредъленіями св. Синода, подобно тому, какъ исключены три или четы о только церкви". Не раздівляя саных побужденій, по которымь. въ видахъ "удобнолучшаго благоустройства своего въдоиства", оберъсвященникъ возбудилъ вопросъ о перечисленіи неподвижныхъ перквей изъ епархівльнаго в'вдоиства, т'в же члены полагали, что для дучшаго устройства управленія оберъ-священника необходимо госпитальныя, крыпостныя, баталіонныя и другія неподвижныя перкви, которыя имъютъ значеніе, для мъстнаго населенія, по прежнему возвратить въ въдоиство епархіальное, хотя и были перечислены въ въдъніе оберъ-священника съ темъ, чтобы ко всемъ неподвижныть цорквань на свящонническія вакансін назначались исключительно служившіе нівсколько літь въ армін священняками съ соблюденіемъ того правила, по которому епархіальные преосвященные всякій разъ объ открытів таковыхъ вакансій уведовіяють оберъ-священника, который, назначивъ на сін ивста кандидатовъ по собственному своему усмотренію, представляеть о нихъ св. Синоду, наблюдая, при этомъ, чтобы "сін кандидаты были изъ служившихъ въ арији нъсколько лътъ священнослужителей, поколику таковые священнослужители съ определениеть ихъ на сін места обращаются уже въ епархіальное ведоиство".

Приведенныхъ соображеній и защищаемаго вин предположенія не разділили члены святійшаго Синода тогдашній духовникъ Его Императорскаго Величества протопресвитеръ Павелъ Криницкій и оберъ-священникъ Іоаннъ Державинъ. Первый представилъ св. Синоду особое по сему предмету письменное мизніе, въ которомъ заявляль, что онъ считаетъ себя не вправів дізлать новыя но сему

предмету постановленія вопреки Высочайшему Именному указу 28 февраня 1801 г. темъ более, что и св. Синодъ въ теченіе столькихъ дъть разръшаль переходь подобныхъ церквей въ въдоиство оберъсвященника, утверждаль его представленія о назначенів къ связ церкванъ священниковъ, дозволялъ строить новые храны, съ отчисленіемъ наъ въ ведомство оберъ-священняма. Право последнято на завъдываніе и управленіе духовенствомъ означенныхъ церквей утверждается теми Высочайшими повеленіями, которыми разрешались ходатайства оберъ-священника о пожалованів священникамъ сихъ перквей новаго содержанія, пенсій и знаковъ отличія. Въ донолненіе въ издоженному протопресвитеръ замічаль, что "кому поручается начальство по должностянь, тоть и лицами къ темъ должностянь прикосновенными управляеть". Посему онь не находить основаній къ наивненію прежнихь опредвленій св. Синода и отивнъ Высочайшихъ новельній, напротивъ для единообразнаго управленія священнослужителями военной части, признаеть представленіе оберъ-священника заслуживающинъ уваженія в соглашается съ нивъ. Оберъ-священнивъ Державинъ въ свою очередь, на правахъ члена святъйшаго Синода, въ собственноручномъ инсыменномъ заявленін св. Свиоду объясниль, что онъ остается при прежнемъ своемъ по сему предмету мивнім и подкрыпляеть оное следующими соображеніями: 1) после двадцатилетнихъ действій и распоряженій оберъ-священника на основаніи Высочайшаго повеленія 28 февраля 1801 г., дозволенных и утвержденных стократными определеніями св. Синода, давать вной смыслъ и назначение сему узаконению неблаговременно и противно законашъ; 2) оберъ-священнику предоставлено и предоставляется безпрекословно приводить въ всполненіе прочіе пункты Высочайшаго повельнія 28 февраля 1801 года, и ограничивается это право въ отношение къ одному 3 п., что противно существу и естественному порядку дъйствія сего закона, и 3) предположеніе объ обращенія госпитальных и другихъ подобныхъ церквей въ въдоиство епархіальное предполагаеть уничтоженіе силы Высочайшаго повельнія августа 1817 г., кониъ было повелено производить пособіе къ содержанію священноцерковнослужителянь тіхь церквей изъ церков с ныхъ суммъ; но съ поступленіемъ сихъ церквей въ епархін и церковные ихъ доходы должны поступить въ коминсію духовныхъ училищъ, которая на опредъленіе таковыхъ пособій не имъетъ права. Посему священноцерковнослужители должны будуть лишиться Высочайше дарованной имъ милости.

Кажный изъ членовъ и присутствующихъ св. Синода съ такою настойчивостію защещаци своей стороны мивніе, что и послів предложенія тогдашняго синодальнаго оберъ-прокурора князя Мещерскаго ностановить единогласное решеніе, отказались отъ соглашенія, оставаясь каждый при висказанномъ и разделяющомъ имъ мивніи. Всявдствіе сего тогдашній оберь-прокурорь представня Государю Императору Николаю Павловичу всеподданивний докладъ, въ которонъ подробно взложиль всё обстоятельства настоящаго дела. На этомъ докладъ Его Величествомъ собственноручно было начертана следующая резолюція: "быть по мевнію нокойнаго оберьсвященника и впредь новаго ничего не заводить "1)! Настоящею Высочайшею резолюціею предоставлено оберъ-священнявать армін и флота, гвардів и гренадеръ зав'ядываніе неподвижными военными церквани по принадлежности. Резолюція сія, разрівшивъ вопросъ въ принципъ, не устраняла вогножности исключеній на практикъ. По крайней мірів и послів такой Высочайней резолюціи повторялись случаи перехода и возвращенія церквей изъ епархів въ въдоиство оберъ-священниковъ и наоборотъ. Особаго замъчанія при этомъ заслуживають тв военнаго въдомства соборы и церкви, при которыхъ имъются приходы изъ людей не военнаго сословія и мъстимуъ обывателей. Въ отношеніи къ этимъ соборамъ и церкванъ дъйствовало правило, что духовенство этихъ соборовъ и церквей, въ то время, какъ последние состояли въ ведение оберъ-священника, должны были находиться въ зависимости отъ местныхъ преосвященных, въ случав возникновенія какихъ-либо недоупеній по ділань, касавшинся ністныхь жителей. Такой порядокь вещей воспріявъ законную силу съ 1808 г., когда существовавшая при преображенскомъ полку церковь Преображенія Господня возстанов-

Digitized by Google

¹) См. дёло св. Свнода 1822, № 72, также дёло 1812, № 534. П. С. З. № 264.

лена "Преображенскимъ всея гвардіи соборомъ". Въ то время св. Синолъ, по представлению оберъ-священника Державина, входилъ со всеподданъйшимъ докладомъ о тъхъ предположеніяхъ, на конхъ оберъ-священникъ Державинъ полагалъ возстановить Преображенскій всей гвардін соборъ, и которыя были одобрены святвищинъ Синодомъ. Въ всеподданивищемъ докладъ святвищаго Синода изъяснено: 1) приходъ при Преображенской церкви, до возстановленія ея на степень собора существовавшій, и послів сего по другимь церквамъ распредвленный 1), обратить опять къ собору по тому VВаженію, что священноперковнослужители чрезъ лишеніе ихъ прихода, не имъютъ на содержание себя достаточныхъ способовъ, а прихожане, будучи принуждены отъ ближайшей церкви относиться къ перквамъ отдаленнымъ, встречають посему разныя неудобства и затрудненія. 2) Священноцерковнослужителявъ Преображенскаго собора, въ отношени должности ихъ по приходу, находиться въ вълъніи епархіальнаго начальства, въ отношеніи же должности и служенія ихъ въ соборв и полку зависьть отъ распоряженія и начальства оберъ-священника на основани Высочайшихъ постановленій о полковыхъ священнослужителяхъ существующихъ. 3) Предположеніе сіе касательно отношенія священноцерковнослужителей къ епархіальному начальству и оберъ-священнику распространить и на находящіеся при церквахъ полковъ лейбъ-гвардіи семеновскаго и измайловскаго, поколику при церквахъ сихъ состоять приходы. Настоящій докладь съ другими, содержавшимися въ немъ предположеніями Высочайте утвержденъ 30 октября 1808 г. 2) и послужиль основаність особаго порядка завіздыванія церквами н духовенствомъ военнаго въдомства, нивощимъ при себъ приходи изъ обывательскихъ помовъ.

Его Инператорское Высочество, главнокомандующій войсками гвардін и петербургскаго военнаго округа, признавъ необходимымъ

<sup>1)</sup> Приходъ этотъ, по распоряженію тогдашняго митрополита Амвросія, быль распредёлень частію къ церкви Знаменія Пресвятыя Богородицы, частію къ церкви св. Пантелеймона, какъ ближайшихъ къ распредёленному приходу. См. дёло святёйшаго Синода 1806 г. № 749, л. 1—9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. дело св. Синода 1806 г. № 749, л. 42-543.d by Google

произвести изивненія въ завъдываній военныть духовенствомъ, изволиль обратить внимание на то обстоятельство, что духовенство военнаго ведоиства, состоящее при городскихъ перквахъ, которыя SARIMARDID BY CHORRY HERNOGANY RECTROS HACGISHIS, ACLERIN OH въ отношении сего последняго находиться въ зависимости отъ епархіальной власти. При обсужденін сего указанія занинавшаяся предварительною разработкою вопроса объ управлении церквами и дудовенствомъ военнаго въдоиства коммисія прежде всего приняда въ соображеніе, что зависимость упомянутаго духовенства отъ епархіальной власти можеть быть правильно установлена лишь того, какъ будуть уяснены отношенія къ епархіальной власти самыхь перквей, при которыхь означенное духовенство состоить,-такъ какъ по общепринятому порядку причты следують одинаковому порядку подчиненности съ перквами, при которыхъ они состоять. Посему коммесія обратила особенное вниманіе на вопрось: въ каконъ отношение къ епархіальному въдоиству и епархіальной власти должны находиться военные соборы и церкви, къ приходанъ коихъ причислено мъстное населеніе. По связи съ этимъ вопросомъ и въ виду возложенняго на коммисію порученія разсмотръть во всей полноть вопрось объ управлении перквани и духовенствомъ военнаго въдоиства, подвергнуть быль особому разсиотранію вопросъ вообще о полчиненности всъхъ неполвижныхъ соборовъ и церквей военнаго въдоиства. При обсуждения этого вопроса были высказаны въ коминсіи также разныя до противоположности мивнія. Одни члены настанвали на оставленіи зав'ядыванія неподвижными соборами и церквани военнаго въдоиства на прежненъ основаніи; другіе напротивъ указывали на необходимость перечисленія этихъ соборовъ и церквей въ епархіальное въдоиство но мъсту ихъ нахожденія; нівкоторые члены, не возражая протявь перечисленія этихь церквей въ епархіальное відомство, требовали предоставленія начальствующему надъ военнымъ духовенствомъ лицу извъстнаго участія въ завъдываніи сими соборами и церквами.

Защищавшіе необходимость оставленія неподвижныхъ военныхъ соборовъ и церквей относительно завъдыванія ими на прежнемъ основаніи, развивали слъдующія соображенія. Они говорили: «неподвижныя военныя церкви въ управленіи военнаго духовенства появились одновременно съ образованіемъ сего управленія и продолжали существовать въ тъсной связи съ интересами сего управления. Началомъ вознивновенія этихь церквей и образованія при нихь приходовь послужило то обстоятельство, что при изкоторыхъ гвардейскихъ полкахъ было приступлено въ сооружению ностоянныхъ храмовъ, ваковыя церкви уже находились при врепостяхь, госпиталяхь и подобныхь учрежденияхь. При всвуъ этихъ церквахъ состоями особыя военныя части и команды, причты которыхъ получали содержание отъ военнаго въдомства. Пока не было отдъльнаго управленія для военнаго духовенства, означенныя первыя и ихъ причты находились въ спархівльномъ въдомствъ; съ образованіснь же особаго управленія для военнаго и флотскаго духовенства, они доджны были перейти и дъйствительно перешли въ это управленіе. Подобный переходъ первоначально последоваль после Высочайшаго повелвнія 28 февраля 1801 г., потомъ окончательно рвшень Высочайщею резолюцією о передачь вообще неподвижных военных первыей въ управление оберъ-священивка, и наконецъ объявленъ долженствующимъ сохранять свою силу Высочайшимъ повеленіемъ 1 марта 1852 г.. по коему въ мъстнымъ военнымъ и морскимъ соборамъ и церквамъ наддежало всегда опредвлять заслуженных полвовых священниковъ». Передача засимъ неподвижныхъ военныхъ соборовъ и перквей въ епархіальное въдоиство, не согласуясь съ много лътъ утверждавшимся порядкомъ вещей, отразилась бы неблагопріятно на нравственномъ и натеріальномъ положенів полкового духовенства, его вдовъ и сиротъ. Извъстна многотрудная, мало обезпеченная и непривлевательная вочующая жизнь полкового священника, который, при частыхъ передвиженияхъ съ полкомъ въ мирное время, въ военное-находясь въ походахъ, испытываетъ всъ невзгоды походной жизни вдали отъ семьи и съ опасеніемъ нопасть въ павиъ, получить рану и быть убитымъ на войнъ, при исполнении пастырскаго долга. Если этихъ свитальцевъ и труженивовъ, хоть подъ старость лать, не усповоить и не вознаградить получениемъ масть при неподвижной церкви — то положение полкового священника по справедливости будеть безвыходнымъ и безотраднымъ во всю жизнь. Столь же безотраднымъ и тяжелымъ окажется и положение вдовъ и сиротъ полкового духовенства, если передать военныя неподвижныя церкви въ епархівльное въдомство. Контингенть вдовь и сироть военнаго духовенства составляется главнымъ образомъ въ средъ духовенства полковыхъ подвижныхъ церквей, число которыхъ вдвое болбе количества военныхъ неподвижныхъ церквей. Главные же взносы въ спротскій капиталь идуть съ церквей неподвижныхъ, какъ болве обезпеченныхъ. Посему съ отчислениемъ этихъ церквей въ епархівльное въдомство сиротскіе вапиталы военнаго духовенства значительно уменьшатся, а съ тімъ вивотв ухуминтся положение вдовъ и сиротъ военнаго духовенства, которыя лишатся большей части своихъ пособій. Независимо отъ него. передача неподвижных военных церквей въ епархіальное в'ядомство прямо нарушила бы интересы военнаго въдоиства. Всв военные неподвижные соборы и церкви воздвигнуты на суммы военнаго въдомства и на принадлежащей сему въдомству землъ для воинскихъ чиновъ, равно содержатся и ремонтируются на сумны того же въдомства. При чемъ нъкоторыя изъ сихъ церквей устроены на щедроты Высочайшей власти

спеціально для полковъ и въ даръ полканъ. Въ военныхъ и нерскихъ соборахъ и церквахъ хранятся различные военные трофен, съ комми тасно связаны традиціи полковъ и съ воими посладніе не могутъ растаться. Самыя названія нівоторых ваз сих церевей довазывають. что это церкви военныя, а не спархівльныя. Посему отчисленіе этихъ первыей отъ полковъ и другить военныхъ учреждений означало бы посягательство на права военнаго духовенства и ихъ храмоздателей. Нъть и основаній для таковаго отчисленія. Вслъдствіе совершившихся въ последнее время въ войске реформъ, правительство обращаеть особое внимаціе на умственное и нравственное развитіе русскаго солдата, призывая въ ряды воиновъ изъ привилегированныхъ сословій. Эти реформы и на полковыхъ священниковъ возлагаютъ особыя пастырскія обязанности, требуя отъ нихъ высшаго уровня образованія. Посему настоитъ необходимость привлекать въ ряды военнаго духовенства лучшія духовныя силы. Но приливъ этихъ силъ въ лице лучшихъ воспитанниковъ духовныхъ семинарій, а еще болює воспитанниковъ духовныхъ академій, по причинъ невыговъ походной жизни полкового священника, очевидно изсявнеть, если съ отчислениемъ неподвижених военныхъ церввей въ епархіваьное вёломство, подковые священники дишатся и последней надежды въ облегчению своего положения въ будущемъ, чрезъ получение современемъ дучшаго мъста при неподвижномъ военномъ соборъ или церкви.

Противъ приведенныхъ доводовъ высказывая инвнія о необходимости перечисленія всьхъ неподвижныхъ соборовъ и церквей въ епархіальное въдоиство, другіе члены приводили свои соображенія. Они представляли слъдующія соображенія:

Вопросъ о въдоиствъ церквей, имъющихъ приходы съ мъстнымъ населеніемъ, долженъ быть разсматриваемъ съ точки врвнія религіозныхъ интересовъ и этого населенія. Едва ли можно найти уважительныя основанія въ тому, чтобы извістную часть містнаго населенія, находящуюся въ общихъ условіяхъ жизни, поставить въ всключительное, до ивкоторой степени, положение со стороны религизныхъ потребностей. А между тъмъ подчиненность приходскихъ церквей не епархівльной власти ставять населеніе приходовь этихь церквей въ особое положеніе, какъ бы лишая ихъ тъмъ возможности считать своимъ духовнымъ отцомъ и пастыремъ общаго руководителя паствою-епархівльнаго архіерея. Нъкоторая отчужденность церквей военнаго въдомства отъ епархіальной власти подтверждается тёмъ, что въ этехъ церквахъ, какъ церквахъ иного ВЪДОМСТВА, ВЪ Общественныхъ церковныхъ молитвахъ не возносится, по общепринятому церковному чину, имени мъстнаго епархіальнаго архіерея, при этомъ имъютъ мъсто и другія особенности. Устраненіе этихъ особенностей не можеть не быть желательнымь въ интересаль объединения прихожанъ изъ обывателей неподвижныхъ военныхъ церквей со встиъ прочимъ населеніемъ въ религіозномъ отношеніи. По сознанному вселенскою и наследованному отъ нея нашею русскою церковію каноническому церковному устройству, предстоятелень важдой епархів и вийсти представителемъ духовныхъ интересовъ паствы, долженъ быть и является

епископъ, пользующійся всёми правами церковно-іерархической власти. Отъ этого предстеятеля общество върующихъ получаетъ настырей, какъ бинжайшихъ своихъ наставниковъ и руководителей; къ этому предстоятелю обращаются всв члены церковнаго общества въ случав нарушенія ихъ пастырями правъ, уставовъ и законовъ церковныхъ, и отъ епископа получають разръшение недоразумъний и потребныя наставления. Поэтому канонами перкви и воздагаются на епископа обязанность и отвътственность, чтобы ввъренные его попечению и руководству пасомые были удовлетворены встить необходимымъ для духовной жизни. Въ виду сего религіозные интересы изстнаго населенія требують перечисленія военныхъ церквей въ въдъніе епископа. Съ передачею въ епархію неподвижныхъ военныхъ соборовъ и церквей, имъющихъ приходы, положеніе служащаго при нихъ духовенства не только не ухудшится, напротивъ улучшится уже отъ того, что оно станетъ въ одинаковое въ этомъ отношения положение съ епархіальнымъ, и чрезъ то сгладится та обособленность, которая замічается въ настоящее время, когда состоящіе при военныхъ соборахъ и церквахъ причты считаютъ себя отделенными отъ состава епархіальнаго духовенства. То обстоятельство, что при этихъ церквахъ и подъ духовнымъ руководствомъ ихъ пастырей находится военное сословіе, не можеть имъть въ семъ случав значенія. Приходъ есть такое церковное братство, въ которомъ подъ свнію храма вожія и въ духъ православной въры, любви и общенія въ Св. Тамиствахъ, безъ раздъленія и различія, сливаются лица всёхъ сословій, званій и состояній, подъ руководствомъ духовнаго пастыря и подъ управленіемъ епархіальнаго владыви. Было бы странно мыслить, что для части православнаго населенія прихода, именуемой святою церковію христолюбивымъ воинствомъ, вліяніе епископской власти излишне, и мъсто еписвопа можетъ занимать лице пресвитерского сана. Указаніе на то, что военные соборы и церкви устроены на особыя суммы военнаго въдомства, и для военныхъ учрежденій, не можетъ служить основаніемъ къ оставлению этихъ соборовъ и церквей въ прежнемъ исключительномъ положения. Подобное возражение, построенное на началахъ учения о гражцанскомъ правъ собственности, оказывается неумъстнымъ въ данномъ случай, въ виду того каноническаго воззранія, усвоеннаго и нашимъ законодательствомъ, что православные храмы, какъ зданія, посвященныя на служение Богу, изъемлются изъ учения объ имущественномъ правъ. не составляють предмета собственности того или другого въдомства, учрежденія и лица. Въ государствів существують разныя вівдомства, учрежденія я лица, которыя строили и имбють свои особыя церкви; ранако нивто не заявляеть претензій на отдельную перковную админитрацію для этихъ церквей. Каждан церковь, кто бы ни быль ен строигелемъ, воль своро она устроена и освящена, дълается домомъ и достояпемъ Боживиъ, и по силъ канонических правиль подлежить въдънию богоучрежденной власти епископа во всвав отношеніямь. Построеніе ізвъстной церкви на средства того или другого въдомства или учреждеція не должно и не можеть вліять на определеніе духовной подчинености этой церкви. Подобный признакъ указываеть лишь на ближайшее вляначение этой цервви для лиць извёстнаго вёдоиства или учреждения оторыя и въ этихъ церквахъ пользуются общими, а не иными сред-

ствами освящающей и очищающей благодати. Права храмоздателей не распространяются на права владенія и распоряженія церковію, какъ собственностію, но храноздатели довольствуются твиъ, что въ устроен-HOË MMR HEDEBR O HELD BOSHOCATCA MOJETBLE; OHE HE VCTDARAROTCE R CTL дальнъйшаго попеченія о благоустройствъ церкви, въ званіи ся ктитеровъ, благотворителей и перковныхъ старость. Лалье отихъ преимуществъ не простираются права храмоздателей. Посему нельзя въдомственность военных соборовь и церквей оправдывать твих обстоятельствомъ, что эти соборы и церкви устроены и содержатся на средства военнаго въдоиства. Неумъстно также для установленія подчиненности военных соборовъ и церквей указаніе на то, что въ этихь хранятся различные военные трофен и исторические памятники, съ которыми тъсно связана исторія полковъ, что эти храмы носять намменованія, указывающія на военный ихъ характеръ. Военные трофен, какъ знамена мужества и храбрости христолюбиваю воинства, могутъ находиться, н на самомъ двив помъщаются и въ такихъ православныхъ храмахъ. которые никогда не принадлежали къ военнымъ. Названія военнымъ соборовъ и перввей наименованіями, указывающими какъ бы на приналежность этихъ храмовъ военному въдомству, объясняетъ лишь ближайшее ихъ назначение, а вовсе не предръщаеть вопреса объ ихъ въдоиственности. Всявій храмъ, для вакихъ бы особыхъ лецъ онъ им предназначался, есть одинавово домъ молитвы, домъ Божій. Посему всь военные соборы и церкви, какія бы наименованія они ни носили, одинавово представляють мъста общественнаго Богослуженія, которое межеть быть совершаемо только лицами, получившими на сіе право оть епископской власти. Съ военными соборами и церквами, имъющим приходы изъ мъстнаго населенія, подлежать перечисленію въ епархівльное въдомство и военные соборы и церкви, которые хотя и не имъють приходовъ, но представляють отдельные благоустроенные храмы, находящіеся среди м'встнаго населенія. На ряду съ этими церквами ивть препятствій для перечисленія въ спархівльное в'ядомство и вообще непозвижныхъ перквей военнаго въдомства, находищихся въ инвалидныхъ донахъ, богадъльняхъ, госпиталяхъ, арестантскихъ ротахъ, военныхъ тюрьмахъ, врепостяхъ, баталонахъ. Эти последнія цервви также-не подвижныя, находятся въ предълахъ спархій, постщаются обывателями. для которыхъ причты этихъ церквей исполняють и требы. Эти церкви. по устройству своему, большею частію домовыя; но и домовыя церква, по правиламъ церковнымъ, подлежатъ епархіальной власти въ разныхъ отношеніяхъ (VI Вселен. 31, VII. 10 Двукр. 12). Въ виду сего святвишій Синодъ, обсуждая возбужденный въ 1826 г. вопрось о перечисленін неподвижныхъ церквей въ въдомство оберъ-священника, выразился, что вов мъстныя неподвижныя церкви съ духовенствомъ должни быть во вскур отношеніяхь въ спархіальномъ управленія» 1). Передач всткъ поименованныхъ соборовъ и перквей въ въдомство епархіально будеть возвращениемъ ихъ въ первоначальному, завонному порядку: и всъ эти церкви были прежде епархівльными, и перечисленія ихъ совершались последовательно, безъ уважительных основаній. О полоб-

Digitized by Google

¹) 2-e II. C. 3. № 264 crp. 360.

ныхъ перечисленіяхъ такъ высказался самъ святьйшій Синодъ: «таковыя определения не суть коренныя основания, но явно частныя по правительственной части назначения, и потому подлежать всеглащией перемънъ по случаямъ и обстоятельствамъ, или когда потребуетъ того общій порядовъ для усовершенія» 1). Если по взгляду Святьйшаго Свнода не существовало особыхъ основаній для передачи приходскихъ перквей съ военнымъ сословіемъ въ въдомство оберъ-священниковъ, то нътъ преградъ и въ возвращению сихъ церквей въ завъдывание епархиальныхъ архинастырей. Основанія вь такому возвращенію вибются въскія. По ERHOHNTECKONY CHADXIALLHOMY CTOOM HDABOCARBHON HEDEBN, BLACTL CHEскопа должна простираться на всв существующія въ епархіи церкви безъ различія. По законамъ отечественной цервви епархіальный архіерей есть непосредственный распорядитель по церковнымъ дъламъ всей, безъ исключенія, своей паствы въ предвлахъ епархін. Въ соотвътствіе съ каноническими правилами и нашеми церковными законами, священники епархін съ причтами, церквами и приходами поставлены въ непосредственную зависимость отъ епископа. Въ недоумънныхъ случаяхъ, они обязаны обращаться въ опископу, о приходених непорядкахъ возвъщать ему, о препятствіяхъ при бракахъ у него испрашивать разръщенія <sup>2</sup>), безъ его в'ядома не перем'янать м'яста службы, всё таннства совершать въ зависимости отъ епископа, вообще безъ воли епископа ничего не совершать (пр. 39 св. Апост.), искать суда у своего епископа (Каре. 12 и 29), отчеты по приходу отдавать во всемъ ему же. Практическія соображенія тоже требують подобной передачи. Изв'ястно, что военные причты и церкви, имъющіе при себъ приходы, существують и содержатся, главнымъ образомъ, на счетъ даяній и приношеній отъ обывателей, число воторыхъ значительно превыщаетъ численность полка. Вся двятельность этихъ причтовъ происходить въ средв прихода, гдв исполняются вин разныя требы, которыя бывають рёдко, а иногда и вовсе не бывають у военныхь чиновь. Самая повседневная служба въ военныхъ перввахъ съ приходами совершается нивавъ не для воинскихъ чиновъ, занятыхъ службою, а для прихожанъ изъ обывателей. Въ лътнее время, когда полен находятся въ лагеряхъ, исключительными богомольцами и въ военныхъ цербвахъ являются одии мъстные прихожане. Такимъ образомъ всъ сін соображенія указывають на то, что неподвижнымъ военнымъ церквамъ съ приходами надлежить быть въ въдомствъ епархівльномъ. Существеннымъ основаніемъ для перечисленія неподвижныхъ церквей изъ епархівльнаго въдомства служило именно желаніе доставить военному духовенству, послъ многихъ лътъ скитальческой службы, подъ старость жизни усповоение. На подобное соображение, какъ на основаніє въ оставленію тёхъ же церквей въ вёдомствё главнаго священника, указывають и ныев. Опасаются передать неподвижныя военныя церкви въ епархіальное въдомство потому, что для заслуженныхъ на войнъ священниковъ не будетъ въ епархіи движенія, перехода отъ безпокойной, трудной, соединенной съ недостатвами жизни, къ мъстамъ служенія постояннымъ, и болье обезпеченнымъ. Но это опасеніе едва

¹) 2-e II. C. 3, T. I, № 264, cTp. 360.

<sup>2)</sup> Ст. 219, Х т. Св. Зак. Указ. 21 мая 1857.

ли можеть быть признано основательнымъ. Въ прошломъ столетів, вогда военныя цервви находились въ въдънім епархіальной власти, иль священнивамъ, по ихъ прошеніямъ и по ходатайствамъ вонискихъ начальниковь, всегда предоставлялись епископами, предпочтительно преддуховенствомъ приходскимъ, лучшія м'яста, во уваженіе лишеній, трудностей и заслугь на церковномъ служени при войскахъ. Притомъ въ епархін больше м'ястъ и вм'яются развыя поприща и должности для поощренім дарованій, трудовъ и заслугь, каковыхъ нать въ военномъ въдомствъ, такъ что лучшіе и способнъйшіе изъ военнаго дудовенства священения обывновенно въ епархіи ищуть занятій и находять примънсніе своихъ дарованій. Кпархія представляетъ болве простора и обладаеть большими способами для успокоенія и улучшенія быта военныхъ священниковъ за ихъ труды. Для подтвержденія правильности сего воззрънія, достаточно указать на данныя, относящіясь къ Сергієвскому всей артилерін собору. А именно: церковный причть сего собора, получал жалованье изъ военнаго въдоиства и отдавая отчеть по церковному гозяйству начальству артиллеріи, тъмъ не менъе зависьль въ прежнее время исключительно отъ власти спархіальной. Нівкоторые изъ Сергісвских священнослужителей принимали живое участіе въ ділакъ епархівльной администраціи, были между ними благочинные столичныхъ церввей, члены и присутствующие вонсистории, цензоры проповёдей, депутаты съ духовной стороны въ судаль светскихъ, ревизоры духовноучебныхъ заведеній, а одинъ въ званіи члена правленія духовной академін 1). Съ переходомъ же собора подъ власть оберъ-священника, рамки съузников и двятельность причта закимчена была въ тесной сферв прихода. Независимо отъ всего свазаннаго, перечисленія неподвижныхъ соборовъ и церквей въ енархіи требуеть самое удобство зав'ядыванія и управленія этими церквами. Неподвижныя церкви разсвяны по разнымь епархіяхъ и находятся на далевихъ обраннахъ государства. Личныя обозрънія этихъ церквей, непосредственныя сношенія съ далеко отстоящими причтами и приходами, для ихъ начальника были не возмежны. Всавдствие сего двав обывновенно велись письменно, сложною процедурою, которая затруднительна, а для многихъ дълъ недостаточна. Между тъмъ вакъ епархіальный архіерей всегда близокъ и доступенъ духовенству; онъ ежегодно обозрѣваетъ епархію самолично; чрезъ свом органы можеть распоряжаться и производить всякія дела скоро и легко. бевъ затрудненій. Въ случав бользии, отлучки на войну, или смерти СВЯЩенныва, епископъ имбетъ возможность тогчасъ приписать на время церковь въ другому причту, опредълать временнаго священнослужителя. рукоположить новаго, постояннаго. Воинскія начальства, но двламъ неподвижныхъ церквей, нынъ сносятся иногда изъ отделенныхъ мъстъ, съ тратою на это не мадаго времени; между тъмъ какъ эти сношенія были бы непосредственныя, прямыя и скорыя, если бы неподвижныя церкви перечислить въ въдъніе спархіальныхъ архісресвъ.

Члены коминсін, не возражавшіе въ существъ противъ перечислены неподвижныхъ военныхъ церквей въ въдомство епархіальное, но наставвавшіе на допущеніи нъкотораго участія со стороны протопресвитера въ

<sup>1)</sup> Истор. Стат. свъд. о спб. епарх., вып. 20VI, стр. 26.

управленіи этими церквами, указывали на отношенія, въ которыя погъ бы быть поставленъ протопресвитеръ въ военнымъ соборамъ и перввамъ. Эти члены подагали, и по перечисленія военныхъ церквей, имъющихъ приходы изъ ивстнаго населенія, въ епархіальное відомство, предоставить протопресвитеру: 1) право участія въ определеніи въ этимъ церквамъ священниковъ чрезъ представление на утверждение ивстнаго епискона достойнъйшихъ кандидатовъ изъ военнаго духовенства. 2) право назначенія въ военное время въ походъ, а въ мирное въ дагерный сборъ и на должность законоучителей въ школы при военныхъ частяхъ священниковь этихъ церквей, съ уведомлениемь о таковыхъ распоряженіяхъ епископа, 3) право представленія м'встному епископу священияковъ этихъ церквей къ наградамъ по установленнымъ для военнаго духовенства правиламъ, 4) право наблюденія за отправленіемъ Богослуженія въ этихъ церквахъ по порядку, установленному для приходскихъ церквей, 5) право имъть въ канцеляріи метрическія и исповъдныя книги ДЛЯ ВОИНСКИХЪ ЧИНОВЪ И ВЫДАВАТЬ ИЗЪ СИХЪ ЕНИГЪ СВИДЪТЕЛЬСТВА И ВЫписки, 6) право разръшать до извъстной цифры расходы изъ перковныхъ сумпь по нуждамъ, заявляемымъ военнымъ начальствомъ и 7) праве ходатайствовать предъ военнымъ начальствомъ объ ассигнованіи суммы на ремонть этихъ церквей по существующему порядку. Въ отношения въ церквамъ, не вивющимъ приходовъ, тв же члены предлагали предоставить мъстному епископу право обозръвать эти церкви, когда ему заблагоразсудится, и дълать внушенія, взысканія и наказанія священникамъ за проступки, съ обязанностію ув'й доміять ихъ начальниковъ объ учиненныхъ распоряженіяхъ; а духовенству этихъ перквей вивнить въ непремънный долгь: а) въ отправлении Богослужения строго держаться порядковъ, существующихъ въ мъстныхъ епархіальныхъ перввахъ, съ тъмъ, чтобы на всякое изивнение, требуемое особыми условіями военной службы, испрашивалось разрішеніе містнаго епископа; б) при посъщении епископомъ мъстности, гдъ находится церковь, являться въ епискому, вийсти съ епархіальнымъ духовенствомъ, и в) поминать при Богослужении имя мъстнаго епископа по примъру церквей епархіальныхъ.

По обсуждени вышензложенных мевній членовъ коминсіи и для постановленія окончательнаго рішенія по настоящему предмету, святыйшій Синодъ съ своей стороны высказаль слідующія соображенія.

1) Оставление неподвижныхъ военныхъ соборовъ и церквей, какъ имъющихъ приходы изъ мъстнаго населенія, такъ и не имъющихъ приходовъ, въ въдъніи протопресвитера военнаго и морского духовенства представляется нецълесообразнымъ въ виду того, что эти соборы и церкви, будучи открытыми, благоустроенными христіанскими храмами, требуютъ ближайшаго и непосредственнаго участія такой духовной власти, которая обладаетъ всъщи ісрархичето с

скими правами. Протопресвитеръ, какъ дидо пресвитерской степеня, не въ состояния замънить для нихъ епископа и снабдить эти церкви всъмъ необходимымъ въ церковномъ отношения. Онъ не въ состоянии освятить антимисы для этихъ церквей, дать св. муре, разръшить недоумънія церковной практики, требующія епископской власти, рукоположить священниковъ и т. п.

- 2) Перечисленіе военных соборовь и церквей вь епархіальное въдомство оказывается заслуживающимь предпочтенія предъ оставленіемь ихь въ въдомствъ протопресвитера военнаго и морского духовенства, по удобствамь управленія этими церквами епархіальными преосвященными, смотря по мъсту нахожденія этихь церквей. Каксе дъятельное и живое участіе въ завъдываніи военными соборами и церквами проявить протопресвитерь военнаго духовенства, живя въ Петербургъ, когда эти соборы и церкви разстаны по всей Россів и находятся иногда въ отдаленныхъ частяхъ имперіи? Можеть ли, при подобныхъ условіяхъ, быть сравниваемо завъдываніе протопресвитера этими соборами и церквами съ управленіемъ ими епархівльными преосвященными, которые во всякое время витють возможность знать положеніе этихъ церквей и, въ случать надобность, лично обозръть ихъ.
- З) Съ передачею этихъ соборовъ и церквей въ епархіальновъдоиство не могутъ пострадать и интересы служащаго при подвижныхъ полковыхъ церквахъ духовенства отъ того, будто бы
  чревъ таковое перечисленіе оно будетъ лишено возможности и потеряетъ надежду, подъ старость лётъ, въ награду за продолжительную, скитальческую жизнь, получить постоянное иёсто при одной
  изъ неподвижныхъ военныхъ церквей. Подобное опасеніе, заслуживающее полнаго вниманія, легко устраняется тёмъ, что одновременно, съ распоряженіемъ о перечисленіи неподвижныхъ военныхъ
  соборовъ и церквей въ епархіальное въдоиство, пожетъ быть сдълано распоряженіе и о томъ, чтобы и на будущее время къ этихъ
  соборамъ и церквамъ назначаемы были священники изъ ляцъ военнаго духовенства, тотличившихся службою и—въ особенности въ
  походахъ противъ непріятеля, по ходатайствамъ протопрескитеръ
  предъ епархіальнымъ преосвященнымъ по принадлежности: Подоб-

нымъ распораженіемъ устранится и опасеніе пониженія уровня въ образованія полкового духовенства въ виду того, что въ ряды посл'ядняго не стануть поступать лучшіе воспитанники семинаріи, а тымь болье окончившіе курсь академін, которые, если и рышаются ныны првнимать званіе полковаго священника, то, между прочимъ, въ надеждь получить современемъ постоянное, болье обезпеченное мысто въ томъ же выдомствы. Если таковые воспитанники, по поступленіи ихъ въ полковое духовенство, окажутся лучшими священниками, то они всегда могуть, если пожелають, получить постоянное мысто при неподвижныхъ военныхъ соборахъ и церквахъ и въ то время, когда послыдніе будуть находиться въ епархівльномъ выдомствы.

4) Отъ порочисленія военныхъ соборовъ и церквой въ опархіальное ведоиство не можеть последовать никакого ухудшенія въ воспетанім дітей полкового духовенства, призрічні его вдовъ и сиротъ, и вообще въ служебномъ положени военнаго духовенства. Дъти полкового духовенства, наравнъ съ прочими воспитанниками духовно-учебныхъ заведеній, будуть на общемъ основанім принимаемы на казенное содержание. Вдовы и сироты военнаго духовенства, съ перечисленіемъ упомянутыхъ соборовъ и церквей, не утратять выгодь своего положенія, ибо заштатные священнослужители, а также вдовы и сироты всего военнаго духовенства будутъ польвоваться всеми теми источниками и средствами, которые ныне находятся въ въдъніи главнихъ священниковъ, а съ ввеленіемъ въ дъйствіе новаго положенія будуть предоставлены въ распоряженіе протопресвитера военнаго и морского духовенства. Вообще опасенія относительно ухудшенія въ положенін военнаго духовенства отъ перечисленія неподвижныхь военныхь соборовь и церквей въ епархіальное въдомство кажутся напрасными, такъ какъ и военное духовенство и его вдовы и сироты останутся при всехъ техъ выгодахъ и превнуществахъ службы, какими они пользовались и до настоящаго времени".

По сообщеніи изложенных соображеній на соглашеніе военнаго въдоиства, со стороны послъдняго было высказано, что предположеніе о передачь военных неподвижных церквей въ епард

хівльное відоиство не согласуется съ объедененіемъ перковной власти въ военной средв. каковое объединение весьма важно. Но единство власти въ данномъ сдучав недьяя ограничивать одивии подвежными перквами, а необходимо распространеть на всв военноморскіе соборы и неподвижныя церкви, которыя въ общей своей совокупности составляють дорогую принадлежность одной общей военной семьн, связанной особенностями быта и исключетельностя требованій военной службы и дисциплины. Посему представляется желательнымъ власть надъ всёмъ военнымъ и морскимъ духовенствомъ сохранеть объедененною въ рукахъ одного духовнаго начальника, близко знакомаго съ потребностими войска и способнаго руководить военнымъ и морскимъ духовенствомъ въ исполнении имъ своихъ спеціальныхъ обязанностей. Къ такому объединению не усматривается непреодолимихъ прецатствій, равно не видится безспорвыхъ основаній въ необходимости введенія корененхъ реформъ въ порядкъ управленія военникъ духовенствомъ. Если такой порядокъ до сихъ поръ въ точеніе столь продолжительниго времени существоваль и миримся съ требованіями каноническаго права, то едва ли есть основаніе именно нын'я находить въ немъ изъ главныхъ приченъ предполагаенаго нововведенія. При передачь неподвижныхъ военныхъ церквей изъ ецархіальнаго въдоиства въ завъдываніе оберъ-священника въ Возъ почившинъ Государемъ Императоромъ Никодаемъ I съ опредвленностио выражена Вичочайная воля о томъ, чтобъ установленний въ то время порядокъ быль сохраненъ навсегда, такъ что въ виду сего необходино оставить въ завъдыванін протопресвитера военнаго и морского духовенства всъ состоявшія прежде въ въдоиствъ главнихъ священниковъ военныя неподвижныя церкви, и возвратить изъ епархіальнаго вёдомства тв. которыя до сего времени остаются въ немъ, или перещли въ него по разнимъ обстоятельствамъ. Существующій въ теченіе иногихъ літь порядокъ управленія военникъ духовенствомъ тесно сроднился съ духомъ управленія въ военномъ въдоиствъ вообще, и не порождая никакихъ неудобствъ, не встръчалъ до сего времени возраженій со стороны высшаго церковнаго управленія. Изъятіе неподвижнихъ военныхъ перквей изъ въдънія

протопресвитера представило бы на практикъ неудобства въ томъ отношенін, что упомянутыя церкви, состоя въ въдъвін епархіальномъ по дъламъ административнымъ, во всехъ прочихъ были бы въ **Зависимости отъ военнаго въдоиства; равно и священники** церквей, считаясь опархіальными, пользовались бы правами и пре-HEYMECTBANE BOOMHOCAVERMENT; COCTOR BY SABUCEMOCTH V CHADXIAALнаго начальства, которое не ниветь непосредственныхъ отношеній къ военному въдомству, тъ же священники были бы обязаны подчиняться требованіямъ военнаго начальства. Такое положеніе церквей и служащаго при нихъ духовенства несомивно повело бы къ такого рода недоупъніять на практикъ, которыя въ настоящее время и предвидеть трудно. Посему совершенно необходимо управленіе всіми военными церквами оставить объединеннымъ однихъ рукахъ начальствующаго лица, поставленнаго въ тесную связь съ военныть управленіемъ и, всябдствіе сего, инфющаго болье возножности вести дъло управленія церквани и духовенствомъ военняго въдомства въ правидахъ, установленимхъ для этого въдоиства, имъющаго свои неизгладимия особенности.

Въ виду столь настойчиво высказаннаго со стороны военнаго въдомства нежеланія перечислить неподвижные военные соборы и церкви въ въдомство епархіальное, при установленіи окончательной редакціи положенія объ управленіи церквами и духовенствомъ военнаго въдомства постановлено сосредоточить въ управленіи протопресвитера военнаго и морского духовенства завъдываніе подвижными и неподвижными военными и порскими соборами и церквами.

Сосредоточеніе въ въдомствъ протопресвитера столь различнаго характера церквей требовало начертанія есобенныхъ правиль въ отношеніи благоустройства тъхъ и другихъ. Болье крупныя особенности представляютъ постановленія, касающіяся неподвижныхъ военныхъ и морскихъ соборовъ и церквей, имъющихъ приходы изъ мъстныхъ обывателей. Въ отношеніи къ этимъ соборамъ и церквамъ протопресвитеръ военнаго и морского духовенства обявнвается дъйствовать по сношеніи съ епархіальнымъ начальствомъ, равно священники и прихожане изъ обывателей къ тому же на

чальству обращаются за разръшеніемъ своихъ ведоумъній по дънамъ перковнимъ. Протопресвитеръ избираетъ кандидатовъ на мъста военныхъ священниковъ и діаконовъ къ соборамъ и церквамъ, нивищимъ прихожанъ, --- самое же утверждение этихъ лицъ, согласно избранію, и въ особенности рукоположеніе въ священный санъ, зависять отъ епархівльнаго архіерея, которому протопресвитерь и дівласть представленіе объ набранных кандидатахъ. Равнымъ образомъ н въ случаяхъ перемъщенія въ тыть же соборань и перквань священнослужитель, прежде допущенія къ исправленію пастырскихъ нспрашиваеть на сіе святительское благословеніе обязанностей. мъстнаго епископа. Равно и при испрошении наградъ этимъ свя-**Менникан** протопресвитеръ входить въ предварительное сномение съ мъстнимъ преосвященнимъ. Священним этихъ соборовъ и церквей, а также и прихожане изъ обывателей, въ случай какихълибо недоуменій по деламь пастырской практики и разнымь вопросамъ духовной жизни, одинаково обращаются къ мъстному архіерею за разръщеніемъ своихъ недоумьній и за разъясненіями. Завъдываніе хозяйствомъ этихъ церквей представляетъ также свои особенности въ томъ отношения, что при нихъ нолагаются церковнне старости, которые, въ качествъ представителей прихожанъ изъ обывателей, избираются последники на общемъ, существующемъ церковных старость основанін, и участвують вивств втиторомъ, лицомъ, назначаемимъ отъ военнаго начальства, въ приращении перковныхъ доходовъ и производстве расходовъ, наблюдая вообще за состояніемъ и сохраненіемъ перковнаго инущества. Указанныя особенности, поставляя военные соборы и церкви съ приходами изъ обывателей въ особия отношенія и въ вленію протопресвитера и къ епархіальной власти, по твиъ предметакъ, которыхъ указанныя особенности касаются, оставляють завъдываніе этими соборами и церквами на общемъ основаніи. Новое положение въ числъ особенностей завъдывания военными соборани и церквани съ прихожанами изъ обывателей не упоминаетъ о томъ, что причты этихъ соборовъ и перквей обязываются вести особые церковене документи о прихожанахъ изъ обивателей, которые в представляють по принадлежности въ дух консисторів, оттуда волучають установленные листы и бланки для веденія этихь докушентовъ. Умолчаніе новаго положенія о семъ предметь нельзя считать за отміну прежде существовавшаго порядка, долженствующаго сохранять силу и на послідующее время.

## V. Объ отношени церквей и духовенства вовннаго и морского въдомствъ къ впархіальной власти.

Въ то время, когда военное духовенство не нивло особаго управленія, оно находилось въ въдвнін того епархіальнаго начальства, въ предвлахъ епархін котораго были расположены войска.

Съ образованіемъ особаго управденія для духовенства мало по малу начала развиваться обособленность военнаго духовенства отъ духовной власти и установляться разъединеніе военнаго духовенства съ епархіальникъ. Обособленность и разъединеніе эти въ посліднее время достигли такой степени, что епархіальное начальство не иміто почти никакого отношенія къ военному духовенству кроміт того, что носліднее дійстновало въ преділахъ епархіи. Подобное положеніе вещей не могло быть признано желательныхъ и оставаться на будущее время. Посему при пересмотрів управленія перквами и духовенствомъ военнаго відомства, быль затронуть вопрось объ установленіи извівстнаго рода отношеній духовенства и церквей военнаго відомства къ епархіальной власти.

Его Императорское Высочество главнокомандующій войсками гвардін и петербургскаго военнаго округа, указывая на необходимость изміненій въ управленіи военнымъ духовенствомъ, изволиль обратить вниманіе на то, что духовенство военнаго відомства, состоящее при городскихъ церквахъ, которыя заключають въ своихъ приходахъ містное населеніе, должно бы въ отношеніи сего посліднияго находиться въ зависимости отъ епархіальной власти. Равнымъ образомъ и управлявшій морскимъ министерствомъ съ своей стороны признаваль полезнымъ усилить надъ военнымъ духовенствомъ фактическій надзоръ и опреділить тімъ его нравственную зависимость отъ епархіальной власти, въ особенности въ тіхъ містахъ, гдів приходы заключають большею частію містное населеніе.

Въ занятіяхъ коминссін при разработив проекта новаго поло-

женія съ ясностію предносилась имсль о необходимости и возможности подчиненія военнаго духовенства надзору епархіальной виасти и ел органовъ, вироченъ такъ, чтобы чрезъ полобное полуинение не последовало нарушенія, или ограниченія начальственнихъ правъ протопресвитера военнаго и морского духовенства. и освобожленія нзъ полъ его власти полковаго духовенства. Съ этою пелію исключительно къ власти протопресвитера отнесено наблюдение за исправленість восинним священниками своихъ служебныхъ обязанностей. вообще служебной деятельности; причемъ опархіальной власти предоставлено следить за жизнію и благоповеденіемъ военнаго духовенства. Вследствіе сего надворь енархіальнаго начальства преследуеть въ отношения въ военному духовенству нравственную его сторону и клонится къ тому, чтобы охранять благоповедено военнаго духовенства и соблюдение последними требованій церковнаго устава и правиль церковной жизни. Посему въ новомъ моложения съ определенностію указаны случан, когда военню священники, въ виду возложенной на епархівльное начальство обязанности нивть надворъ за неми, должны не только не уклоняться, напротивъ содъйствовать сему. Съ этою инслію и для осуществленія подобнаго требованія, военние священники обязываются какъ по прибитін къ мъсту своего служенія, такъ и при оставленіи последияго, вообще при перемъщеніяхъ, доводить о сихъ перемънахъ до свъдънія епарківльнаго начальства и, спотря по удобству, даже лично являться къ мъстному преосвященному для испрошенія его епископскаго блягословенія на служеніе въ преділахъ навістной епархів. Равнычь образовъ въ случаяхъ, требующихъ епископскаго разрешенія и наставленія, военню священники обращаются къ мъстному епископу, какъ духовному начальнику области, обяванному наблюдать за иснолненіемъ церковнаго устава и правиль церковной практики. Во внеманіе къ тому, что епархіальный архіерей есть вообще духовный глава паствы, живущей въ предълахъ ввёренной ему спархів, военные священники обязываются возносить по чиноположению имя епархіальнаго преосвященнаго въ положеннихъ при Богослуженів случаяхъ, а при обовржнім преосвященнымъ своей епархіи дичне являться къ неку и просить о посъщеніи полковой при с военной

перкви. Перечисленные случав, указывая на некоторое полчинение военных священниковъ местному опископу, воздагають виесть и на преосвященныхъ своего рода обязанность по просьбать и въ случалкь обращения къ никъ военныхъ священниковъ, оказывать последникь возножное въ потребныхъ случаяхъ содействіе. Отъ подобнаго взаимообщенія между военными священниками и епархіадьными архіоромии остоствонно продвид'влась съ одной стороны та выгода, что онархівлоное начальство получить возможность внать военных священниковь и во-время предупреждать поступки, могущіе позорить носимий духовими лицами священный санъ и нарушать уставъ св. церкви ко вреду ся въры, и къ соблазну нравославнаго народа, -- съ другой -- та польза, что сами военные священники найдуть способы къ сближенію съ епархівльныхъ начальствомъ, которое можеть быть лучшимъ свидетелемъ неуклоннаго и ревностнаго исполненія ими своего пастырскаго долга, а вивств и надежныть руководителень въ недоуменныхъ случаяхъ.

При установлени извъстной зависимости военныхъ священиековъ отъ епархіальной власти новое положеніе признало естественныть открыть путь къ служебному сближению вообще военнаго духовенства съ епархівльныть. Въ этихъ видахъ военные священники приглашаются къ участію въ врестныхъ ходахъ и другихъ торжественных случаяхь, совершаемыхь ивстнымь епархіальнымь духовенствовъ. Таковое участіе, отермвая военному духовенству возможность проникаться общимъ религіознымъ одушевленіемъ, охватывающимъ обыкновенно христіанскія братства въ моменть молитвенныхъ вдохновеній, вибств съ твиъ служить къ вящиему укрвиленію братских узь, долженствующихь связивать служителей Христова алтаря для усивха веденія одного ввіренняго имъ общаго дъла. На началъ братства и въ видахъ духовнаго блага нуждающихся и военный и епархіальный свящечники обявиваются другь за друга исполнять безотлагательную духовную требу по первому приглашенію желающихъ.

Протопресвитеръ военнаго и морского духовенства, по отличающей его іерархической степени священнаго сана, не въ состояніи осуществить многихъ дъйствій духовной власти, потребнихъ для благоустройства ввёренныхъ его завёдыванію полвижныхъ и неподвижныхъ церквей военнаго и морского ведомства. Для осуществленія этихъ дъйствій требуется участіе висшей духовной, слововъ епвскопской власти. И какъ епархіальный архіорей въ преділахъ ввіренной его управленію епархін, является одинь единственно законнивъ и правильнивъ раздаятеленъ духовнихъ благъ и устроителенъ духовныхъ дель, то посему къ местному епископу по принадлежности обращается протопресвитеръ военнаго и морского духовенства во всехъ техъ случаяхъ, когда его духовная власть недостаточна въ совершению извъстныхъ иорархическихъ дъйствий. Новое положение съ опредъленностию указываеть случан участия енископской власти въ предметахъ ввёренныхъ управленію протопресвитера. Сюда по преннуществу относятся освящение православныхъ храновъ и снабжение последнихъ необходиным принадлежностями. Сін предметы необходимо требують действій епископа и относятся къ его распоряженіямъ.

## VI. О судопроизводствъ по проступканъ и приступлинанъ духовныхъ лицъ вовинаго и морского въдомствъ.

До взданія новаго положенія, на основаніи указа святвишаго Синода, отъ 6-го февраля 1856 года, главныть священниканъ предоставлялось право назначать по проступканъ священноперковнослужителей военнаго духовенства следствія, входить въ разсмотранів этихъ сабдствій и полагать по существу ихъ рішенія, принівняясь къ начертаннымъ въ уставъ духовныхъ консисторій правиламъ объ енархіальномъ судів, съ тімъ однако, что въ случаяхъ, въ конхъ подсудиние оказываются обвеняении въ проступкахъ, подвергающихъ ихъ лишенію сана, исключенію изъ духовнаго въдоиства, мін другить взисканіять, превишающить въ ісрархическоть порядкъ власть главных священниковъ, последніе обязивались, уволивъ таковыхъ изъ своего ведоиства, препровождать ихъ виесте съ делами о нихъ къ архіереямъ тёхъ епархій, изъкоторыхъ они опреділены въ военное відоиство, для дальнійшаго разсиотрінія и ръшенія о нихъ дъла по установленному порядку, представляя въ случав особыхъ обстоятельствъ святвищему Синоду.

Изъяснечное начало принято въ руководство и новымъ положеніемъ при опреділеніи порядка отвітственности военныхъ священниковъ въ случаї допущенныхъ ими проступковъ и преступленій нротивъ должности и благоповеденія, а также при установленія преділовъ судебной власти протопресвитера военнаго и морского духовенства въ отношеніи къ подчиненнымъ ему лицамъ. При этомъ признано необходимымъ начертать дополнительныя и разъяснительныя постановленія, которыя устраняли бы возможность недоразумівній на практикъ.

На основания этихъ постановлений военные священники за проступки противъ должности и благоповеденія подлежать вансканіямъ протопресвитера военнаго духовенства, коль скоро эти проступки но существу и характеру таковы, что не требують производства формальнаго следствія для ихъ обнаруженія. Средствами удостовъронія въ дъйствительности таковыхъ проступковъ, должны служить для протопресвитера дознанія чрезь дов'вренныхъ лиць и собственныя объясненія прикосновенных къ делу лицъ. Если бы ири таковъ удостовъреніи открылись обстоятельства, требующія производства формального сабдствія, въ такомъ случав дело выходить изъ компетенціи протопресвитера и препровождается въ духовную консисторію по принадлежности для дальнейшаго по нему производства. Вообще разсмотрению протопресвитера военнаго и морского духовенства предоставлены лишь тв проступки военныхъ священноцерковнослужителей, которые влекуть за собою администрагивныя взысканія. Къ этичь взысканіямь отнесены: зыговоры строгій и простой, денежный штрафъ не свыше пятидеяти рублей и переводъ съ одного мъста на другое администрачивнымъ порядкомъ. Административный характоръ этихъ взысканій вствуетъ изъ того, что они не вносятся въ судную графу послужаго списка, но означаются или въ графъ о прохожденіи службы, ли прописываются въ журнальной книгв о поведени клира, наодищейся у протопресвитера. Предоставление подобнаго права проопресвитеру вполнъ сооотвътствуетъ положению его, какъ начальгнующаго лица, обязаннаго поддерживать дисциплину и служебный орядокъ въ своемъ въдомствъ, равно и слъдить за псправнымъ

прохожденіемъ должности подчиненныхъ его управленію лицъ и наъ благоповедениеть. Чтобы пользование этикъ правонъ не вызпвало произвольныхъ дъйствій со стороны протопресвитера, новое положение предоставляеть недовольных распоряжениям своего начальника приносить жалобы святьйшему Синоду и чрезь самого же протопресвитера въ токъ предположенія, что, получивъ таковую жалобу, протопресвитерь, въ случав ел правильности, можеть, удержавъ таковую, исправить свое распоряжение, или представить святвишему Сеноду съ объяснетельными севдвијями для ускоренія производства и сокращенія переписки. О всёхъ наложеннихъ такинъ образовъ взисканіяхъ сообщается въстному архіерею, въ предълахъ епархін котораго подвергшійся взысканію проходить свое служеніе. Настоящее правило виветь ту цель, чтобы предупредить возможность двояваго вансканія за одинь и тоть же проступовъ и поставить въ известность епархіальнаго преосвященнаго, которому также предоставляется право подвергать взисканіямъ военнихъ священноперковнослужителей за проступки противъ должности и благоповеденія въ томъ случав, если обвиненіе противъ допустившаго таковой проступокъ поступило къ епархіальному архіерею. Въ семъ случав епархіальный архіерей также ограничивается дознанісяв. чревъ дивизіоннаго благочиннаго, или другое довъренное лице, и подвергаеть веновнаго внушеніямь, замічаніямь я внговорамь, доводя о семъ въ свою очередь до сведения протопресвитера военнаго H MODEROTO AVXOBORETBS.

Особому и исключительно суду мёстнаго архіерея предоставлени погрёшительные случая невъдёнія и нечаянности военныхъ священнослужителей при совершеніи нии таниствъ и духовныхъ требъ, которые очевидно требують исправленія нли очищенія совёсти допустившаго такой случай по незнанію или неосмотрительности. Уставъ дух. конс. ст. 155 (по изд. 1883 г.), относя таковне поступки къ числу неудобоподвергаемыхъ гласности и формальному суду, предоставляеть таковне непосредственному архіерейскому судопроизводству. Въ виду того, что подобные поступки могуть быть исправлены только архинастырскими действіями архіерея, новое положеніе и предоставляеть ихъ исключительно суду местнаго архіерея,

безъ участія протопресвитера военнаго и порского духовеснтва. Епархіальный архіерей ограничивается въ сихъ случаяхъ архипастирский вразумленіемъ виновному, наложеніемъ ему соотвітствующей епитимів, и, не отвлекая его отъ исполненія обязанностей, безъ замедленія отсылаеть къ місту его служенія.

Возбуждение дель по проступкамь и преступлениямь, подвергающить виновныхъ болье тяжкить изрань взысканія, начинается по твиъ поводанъ, какіе указаны въ уставъ дух. консисторій (ст. 153 по изд. 1883 г.) и повторены въ новомъ положеніи. Посявднее пряно не указываеть, къ кому миенно надлежить обращаться въ подобныхъ случаяхъ для возбужденія діль о военныхъ священно-Hedrobhocaymetelaxb; ho to camoe, uto by crateb hobaro nolomenia, перечисляющей законные поводы для начатія діла о проступкахъ и преступленіяхь духовныхь лиць военнаго відомства, упоминается, что подобныя дела могуть возникать и по сведеніямь, доходящимь до спархіальнаго архісрея, или протопресвитера, дасть твердос основаніе къ заключенію, что возбужденіе діла по проступкань и преступленіямъ военныхъ священноцерковнослужителей можеть начинаться и у епархіальнаго архіерея по м'ясту служенія обвиняемаго и у протопресвитера военнаго и морского духовенства, съ твиъ существеннымъ различіемъ, что начатое у енархіальнаго архіерея дело у него и решается окончательно, протопресвитеръ же, получивъ обвинение противъ военнаго священника, буде проступокъ превышаеть предвам взысканій его компетенцін, препровождаеть поступившую жалобу въ духовную консисторію по ивсту служенія обвиняемаго, съ пріобщеніемъ необходимыхъ по существу обвиненія свъдъній. Настоящее заключеніе явствуеть изъ того, что новое поножение не предоставило протопресвитеру распоряжений относительно производства следствій, а отнесло сін распоряженія къ иниціативъ епархіальнаго архіерея, который и пользуется въ семъ случав дивизіоннымъ благочиннымъ, или, въ случав затрудненія, довъренныть лицемъ изъ среды енархівльнаго духовенства и, въ огражденіе интересовъ обвиняемаго, при участіи военнаго священника, находящагося ближе въ мъсту производства слъдствія. Особихъ правилъ для производства следствій, кроме постановленных въ уставе ду

ховныхъ консисторій, не начертано, а потому повволительно думать, что тв недостатки, которыми страдаеть следственная часть епархіальномъ вёдомстві, могуть встрітиться и при производстві следствій о проступвахъ и преступленіяхъ военныхъ священноперковнослужетелей. При начати следстви, равно и во время пронаводства онаго, епархівльному архіерею предоставлено право, смотря по надобности, удалять отъ должности подпавшихъ следствію военныхъ священноперковнослужителей, съ запрещеніемъ священнослуженія священникамъ, поручая въ последнемъ случае исполненіе обязанностей запрещеннаго инпу спархіальнаго духовенства. Въ виду того. что подпавшія следствію лица изъ военных священноперковнослужителей находятся въ подчинении протопресвитера военнаго и морского духовенства, последнему, хотя онъ и не вившивается въ следственное производство на правахъ начальника привлеченнаго къ савдствію, сообщается какъ о начатін савдствія, такъ и объ удаленік подсудиваго отъ должности и запрещенів священнослуженія. Всвиъ этипъ протопресвитеръ очевнию приглашается къ тогу. чтобы сообщать опархіальному начальству сведёнія, могущія служить къ разъяснению обстоятельства возбужденнаго дела и личности подсудинаго. Разсиотрвніе произведеннаго савдствія и сужденіе о поступкв и преступленіи подсудинаго сосредоточиваются въ дух. консисторін, которая постановляєть рішеніе на основанія правиль о судъ епархівльномъ. Приговоръ епархівдьнаго суда приводится въ исполнение или консисторием, или протопресвитеромъ, смотря по роду присужденнаго виновному наказанія. Новое положеніе съ опредъленностію перечисляєть ибры взисканій, которыя могуть быть назначаемы военнымъ священноперковнослужителямъ. Взысканія сін соображены съ обстоятельствани положенія и служенія свящевноцерковнослужителей военнаго духовенства. Новое положеніе предуснатриваеть тоть случай, когда по начати и встным в епархіальным в начальствомъ следствія о духовномъ лице военнаго духовенства, последнее съ полковъ перейдеть въ другую губернію, --- въ семъ случав начатое дело, смотря по ходу следственнаго приводства и другить уваженіять, или оставляется для рышенія въ той епархін, въ которой началось, или пересылается въ другую, гдъ имъетъ пребываніе подсудиный. Обо всъхъ подобнаго рода пережънахъ предварительно доводится до свъдънія протопресвитера и требуется его согласіе.

По соображение сказаннаго открывается, что котя новое положеніе и сосредоточиваеть въ епархіальномъ ведоистве производство суднихъ дель о духовнихъ јицахъ военнаго ведоиства, темъ не ненъе оставляеть и протопресвитеру военнаго и морского духовенства извъстную долю участія. Это объясияется твиъ, что протопресвитеръ есть непосредственный начальникъ военныхъ священноцерковнослужителей, преследование конкъ безъ ведока и участия ихъ блежайшаго начальника было бы нарушениемъ правъ и обязанностей последняго. Посему и при самонъ применени наказаний протопресвитеру отведено соответствующее значение. Остается неразъясненнымъ въ новомъ положение вопросъ: можеть ли претопресвитеръ военнаго и морского духовенства, въ случав поступившаго къ нему обвиненія священника въ тяжкомъ проступкі, подвергнуть его запрещенію въ священнослуженія? Для разъясненія этого вопроса кажется должно быть принято въ соображение то, что хотя протопресвитеръ по степени ісрархическихь его правъ и не можеть налагать на виновнаго запрещение въ священнослужение, въ симсяв карательной ивры за учиненный проступокъ, -- твиъ не менве ему, въ видахъ предупрежденія соблазна и нареканія на духовное званіе, необходимо предоставить для прекращенія дальнайшаго нестроенія и непорядка право удержать обвиняемаго отъ священнослуженія, въ видъ предварительной мъры, для поддержанія дисциплины в охраненія благочинія въ его въдоиствъ. Епархіальный архіерей въ отношеніи къ военному священняму пользуется этикъ правомъ на основаніи того каноническаго начала, что онъ ближайшій блюститель за исполненіемъ уставовъ православной церкви въ предълать его епархін, н что всякое въ этомъ отношенів безчиніе должно быть пресъкаемо ниъ въ видахъ поддержанія уваженія въ духовному сану. Польвованіе подобныть правоть со стороны епархіальнаго преосвященнаго является дополнительнымъ въ его рукахъ действіемъ къ тому надвору, который по новому положению предоставляется епархіальному начальству относительно военныхъ священниковъ. Вообще новое

положеніе, открывая широкій просторъ для действій епархіальнаго начальства по дъланъ военнаго и морского духовенства, инвло въ виду устранить ту ненормальность, когда военные священники, находясь вдали оть наблюденія своего ближайшаго начальника, повидимому удалены были и отъ всякаго действительнаго надвора. Епархіальному начальству предоставлено производство дель и о сложение священного сана; въ этихъ случаяхъ протопресвитеръ поданное ену по сему предмету прошеніе препровождаеть съ подлежащими о проситель свъденіями въ духовную консисторію, по мъсту жительства просителя. Назначаемые для служенія на флоть ісрононахи и священнослужители бълаго духовенства находятся въ въдъвів преосвященнаго той епархіи, изъ которой они посланы на суда, а потому дъйствія протопресвитера военнаго и морского духовенства по отношению къ симъ лицамъ и не касаются прохождения ими везлагаемыхъ на нихъ обязанностей. Въ семъ последнемъ случав они находятся въ подчинении военному и морскому начальству, которое и является свидътеленъ объ ихъ поведеніи предъ епархіальнымъ начальствоиъ за время нахожденія ихъ на судахъ флота. Вообще новое положение стремилось придать больше ясности и опредленности предмету. При разъяснении пределовъ судебной власти претопресвитера въ отношения въ подведомственному ему духовенству возникаль вопрось о сохранении протопресвитеру права налагать епитикін на лицъ военнаго звавія, въ виду того, что подобясе право принадлежало главинить священникамъ гвардія и гренадеръ, арије и флота, на основанји указа св. Синода отъ 6 февраля 1854 г. При обсужденіи этого вопроса сохраненіе означеннаго права за протопресвитеромъ признано несоотвътствующимъ его іерархическому положенію. Равиниъ образомъ, по тому же соображенію отклонено и предоставление протопресвитеру права разрешать недеуменные случан, въ брачныхъ дълахъ. Во всъхъ подобныхъ случаяхъ и военные священники и военные чины, по указанію священниковъ, обращаются къ ивстному преосвященному, къ которому относится и протопресвитеръ въ случав представленія на его разрашеніе возникшихъ недоуманій. Digitized by Google

VII. О ШТАТВ УПРАВЛЕНІЯ ПРОТОПРЕСВИТЕРА ВОВН. И МОР. ДУХОВЕНСТВА.

Устройство управленія церквами и духовенствомъ военнаго и морского въдомствъ на новыхъ основаніяхъ естественно требовало новаго для него штата, который Высочайше и утвержденъ 9 марта 1892 г. 1) Основаніемъ для начертанія этого штата должны были послужить съ одной стороны данныя штатовъ прежнихъ управленій главныхъ священниковъ гвардін и гренадеръ, армін и флотовъ, съ другой-желательная постановка новаго управленія, сообразно его задачамъ, въ виду современныхъ потребностей жизни. Но прежніе штаты управленій церквами и духовенствонъ военнаго и морского въдомствъ были крайне ограничены. На содержание главнаго священника гвардій и гренадерь, по сметь военнаго министерства, полагалось 2083 руб., считая въ томъ числе 1083 жалованья и 1000 руб. квартирныхъ; содержание же главнаго священника армін и флота исчислялось въ 1443 руб., при этомъ по финансовой смътв св. Синода ему столовыхъ и на экипажъ отпускалось 858 руб. Такинъ образонъ содержаніе обоихъ главныхъ священниковъ обходилось въ 4384 руб. При обращени всего этого расхода на содержаніе протопресвитера военнаго и морского духовенства развіръ этого источника признанъ и оказался недостаточнымъ, въ виду современныхъ потребностей жизни и того положенія, какое долженъ занимать протопресвитеръ военнаго и морского духовенства въ духовномъ и военномъ въдомствъ. Въ первомъ протопресвитеръ, по его должности, является сановникомъ, занимающимъ высокое положеніе въ средъ духовнаго въдомства. Должность его, по новому положенію, совивстила въ себв прежнія высокія должности бывшихъ главныхъ священниковъ гвардін и гренадеръ, армін и флота, а также и должность главного священника кавказской армін 2). По объединеніи столькихъ должностей и содержаніе протопресвитера военнаго и морского духовенства должно было опредълиться соразмерно содержанию ихъ. Въ военномъ ведомстве протопресвитеръ военнаго и морского духовенства является начальникомъ от-

¹) Церк. Вѣд. 1892. № 14—15.

<sup>2)</sup> Главный священникъ кавказской армін получаль жалованья—1623 р. и столовыхъ 1400 р.

дъльнаго управленія, подагаемымъ по военнымъ рангамъ въ чинъ генераль-лейтенанта. Поэтому и содержаніе его надлежало приближаться къ содержанію сихъ начальниковъ военнаго въдоиства. На основаніи такихъ соображеній и въ виду необходимаго обезпеченія протопресвитера военнаго и морского духовенства, ему и назначено по штату жалованья—3256 р. 62 к., столовыхъ столько же и квартирныхъ 1500 р. Всего 8013 р. 24 к. При этомъ протопресвитеръ участвуетъ въ эмеритальной кассъ военносухопутнаго въдоиства.

При протопресвитеръ военнаго и морского духовенства образовано совершенно новое учреждение съ наименованиемъ онаго "Духовнымъ Правленіемъ", которое состоить изъ присутствія и канцедарів. Въ присутствін полагается три штатныхъ члена азъ протоіереевь и священниковь военнаго и морского вёдомства, получающихь казенное седержание по прямымъ ихъ должностямъ. Поэтому вознагражденіе ихъ за труды по духовному правленію опредёлено добавочнымъ содержаніемъ въ разміврів наждому по 714 руб. Такой разивръ вознагражденія, превышая оклады содержанія членовъ провинціальных духовных консисторій и уступая окладань содержавія членовъ столичнихъ консисторій, объясилется особими цълями привлечь, при разнообразіи занатій сего учрежденія, на его должности лицъ съ высшинъ академическинъ образованиемъ изъ среды столичнаго военнаго духовенства. Но эти лица, при усиленномъ на нихъ спросъ, въ виду скудости вознагражденія, легко могуть предпочесть ответственной службе въ духовномъ правления частныя занятія уроками, какъ болье негкія и свободныя. Посему, чтобы дать протопресвитеру военнаго и порского духовенства возможность имъть ближайшими своими сотрудниками лецъ достойнымъ по умственнымъ и нравственнымъ качествамъ, признано справедливымъ назначить имъ среднія между окладами содержанія членовъ духовныхъ консисторій.

Расходъ на содержаніе личнаго состава бывшихъ канцелярій при главныхъ священникахъ гвардіи и гренадеръ, армін и флотовъ, съ присоединеніемъ къ нему отпуска и на канцелярскія потребности, простирался въ общей сложности до 6650 р. Этотъ расходъ определенъ былъ въ 1847—1855 гг., когда условія жизни слу-

жащихъ и служебное ихъ положение были совершенно другия, чънъ въ настоящее время. Посему определение содержания чинамъ канцелярін духовнаго правленія при протопресвитер'в военнаго и морского духовенства въ предблахъ указаннаго расхода представилось невозножнымъ въ виду расширявшейся переписки и усложнившагося дълопроизводства въ настоящее время, требующихъ усиленнаго труда. По вниманію къ многосложности занятій, съ объединеніемъ трехъ канцелярій бывшихъ главныхъ священниковъ въ одномъ правленіи протопресвитеръ, и при сопоставлении штатнихъ должностей канцелярів сего управленія съ административными учрежденіями по военному и морскому въдомствамъ, признано справедливниъ, сравнявъ чиновъ канцеляріи духовнаго правленія при протопресвитеръ военнаго в морского духовенства, по преимуществанъ службы в должностей съ соотвътствующими чинами канцелярій существующихъ административныхъ управленій по военному и морскому в'йдомстванъ, назначить ниъ и соразиврное содержание. По Высочайме утвержденному 9 марта 1892 г. штату въ духовномъ правленія положены: дълопроизводитель-жалованья 900 руб., столовыхъ 900 руб. и квартирныхъ 450 руб., всего 2250 руб., столоначальники трикаждому жалованья 450 р., столовыхъ 450 р., квартирныхъ 225 р., всанъ-3375 р., регистраторъ-жалованыя 300 р., стодовыхъ 300 р. и квартирныхъ 150 р. Дфлопроизводитель по должности и мундиру полагается въ VI кл., по пенсін III разрядѣ ст. 2. Столоначальники—по должности и мундиру VIII классь. пенсін VI разрядъ. Регистраторъ по должности и мундиру IX, пенсін VII разрядъ. На наемъ писцовъ и сторожей 2500 р. На канцелярскіе расходы 500 р. 1).

При главномъ священникъ армін и флота съ давняго времени, съ 1819 г. существовала домовая церковь и при ней состоялъ особый причтъ изъ священника, діакона и псаломщика. На этотъ причтъ по финансовой смътъ св. Синода расходовалось 429 руб. Во вниманіе къ высокому административному положенію протопресвитера военнаго и морского духовенства признано необходимымъ оставить и при немъ существовавшую при главномъ священникъ

¹) Церк. Въд. 1892 г., № 14—15.

арин и фдота доновую церковь съ особымъ причтомъ въ томъ же составъ, съ штатныть содержаніемъ 1). Оставленіе при протопресвитеръ военнаго и морского духовенства домовой церкви съ особыть при ней причтомъ вызывается особыми практическими правими и оправдывается особыми соображениями. Въ мирное время, кромъ совершенія обичныхъ службъ въ домовой перкви, причтъ ея по распоряженію военнаго иннистерства исправляеть духовныя требы у чиновъ находящихся въ С.-Петербурга военныхъ частей, не вивющихъ своихъ штатимхъ священиоцерковнослужитей. Въ военное время тоть же причть исполняеть духовныя требы за священнослужетелей расположенных въ столицъ полковъ и отправляющихся въ дъйствующую армію. Домовая же церковь съ причтомъ при ней служить для протопресвитера удобникь учреждениемь для испытания кандидатовъ на священство въ чтеніи и пеніи, а также и лицъ, нщущихъ псалонщицкой должности. Здёсь же подъ непосредственымъ наблюденіемъ и руководствомъ самого протопресвитера новопоставленные іерен обучаются совершенію богослуженій. Здісь же подвергаются испытанію въ священнослуженів и случайно прибывающів въ столяцу по разнивъ обстоятельстванъ полковие и вообще военные священники изъ разныхъ мъстностей. Въ этой же церкви хранится святиня запасныхь походныхь военныхь церквей, также святиня церквей морскихъ броненосцевъ, батарей, фрегатовъ и другихъ флотских судовъ, окончившихъ летное плаваніе. Независимо отъ сего протопресвитеру военнаго и морского духовенства предлежить настоятельная необходимость интоть въ своемъ ближайшемъ распоряженін лицъ, которыхъ, въ случав надобности, онъ могь бы командировать для замистительства находящихся въ столици священиеслужителей при разныхъ учрежденіяхъ, въ случав бользни, смерти и другихъ уважительныхъ обстоятельствъ. Въ частности священникъ домовой церкви, сверхъ прямыхъ своихъ обязанностей, съ особенною пользою и удобствомъ можетъ исполнять и другія обязанности, какъ-то члена духовнаго правленія, или общаго духовника столич-

<sup>1)</sup> Священнику жалованья 397 р. 31 к., столовых столько же, всего 794 р. 62 к., діакону жалованья 338 р. 69 к., столовых 198 р. 65 к., всего 537 р. 34 к., псаломщику одного жалованья 244 р. 90 к.

наго и окрестнаго военнаго духовенства. Первое необходимо для быстраго решенія и исполненія спешныхь и экстренныхь дель по духовному правленію, последнее желательно въ религіозно-нравственныхь интересахъ военнаго и морского духовенства. Вообще уважительныя соображенія требовали эту часть управленія протопресвитера военнаго и морского духовенства обставить сообразно действительнымь петребностямь. Соображая особенности штата управленія протопресвитера военнаго и морского духовенства, надо признать, что этоть штать по преимуществамь службы и обезпеченія далеко превышаєть существующіе по духовному ведомству штаты даже центральныхъ учрежденій. Настоящее обстоятельство располагаєть и въ этомъ отношеніи приветствовать реформу управленія церквами и духовенствомъ военнаго и морского ведомствь по новому положенію.

Такимъ образомъ новое положение объ управления церквами и духовенствомъ военнаго и морского въдомства, коснувшись разныхъ его сторонъ, внесло существенныя измѣненія въ это управленіе по сравненіи съ прежнимъ. Эти измѣненія представляются въ слѣдующихъ общихъ выводахъ.

- І. Новое положеніе взамінь двухь прежде отдільно и независию другь оть друга существовавшихь управленій церквами и духовенствой военнаго и морского відомствь, вы лиці главныхь священниковь гвардіи и гренадерь армін и флота, образовало одно управленіе протопресвитера военнаго и морского духовенства, ввірнивы ему завідываніе всіми церквами и духовенствомы военнаго и морского відомствы. Переміна сія, устранивы неудобства прежняго норядка вещей, внесла надлежащія стройность и единство вы управленіе военными церквами и духовенствомы.
- II. Вижсто существовавшихъ при главныхъ священивахъ канцелярій, новое положеніе образовало при протопресвитерт военнаго и морского духовенства духовное правленіе, которое, въ качествъ совъщательнаго при неиъ учрежденія, разсиатриваеть и административныя и духовныя дъла, а также дъла о призръніи объдныхъ военнаго духовенства, представляя желательное средоточіе для распоряженій по управленію военными церквами и духовенствовъ и

надлежащаго направленія діять въ этомъ управленія. Вийсті съ симъ новое положеніе подняло значеніе должности дивизіоннаго благочиннаго, начертавъ для его дійствій основния правила и усиливъ надзоръ за военникъ духовенствомъ, подчинивъ посліднему и неподвижние военние и морскіе соборы и церкви.

Ш. Вивсто независимаго положенія, въ какомъ прежде находилось военное духовенство по отношению къ спархівльной власти. новое положение подчинию военных священниковь въ извёстной степени надвору того епархівльнаго начальства, въ предвлахъ епархів котораго они находятся на службъ при военныхъ церквахъ. Подобное подчинение, устраняя то неблаговидное явление, по которому военные священники, живя въ предвлахъ извъстной епархіи и неръдко въ самомъ епархіальномъ городъ, не признавали надъ собор никакой власти мъстнаго епископа, который въ свою очередь также оставался безучастинив по отношению къ нивъ. Новое положение. устранивъ подобную аномалію, возстановило надлежащее каноническое значеніе власти епископа въ преділахъ его спархін, открывь вивств съ твиъ и военениъ священникамъ возножность во всьхъ ватруднительныхъ и недоуменныхъ случаяхъ обращаться за указаніями и советами къ епархіальнымъ преосвященнымъ. Вийсти съ твиъ новое положение коснулось и другой стороны вопроса. Оно начертало особыя правила относительно порядка подсудности, производства следствій и суда по проступкамъ и преступленіямъ военныхъ священниковъ, противъ должности, благочинія и благоноведенія. устранивъ въ начертанных правилахъ неопредвленность отвътственности этихъ лицъ, и разъяснивъ, въ какихъ случалхъ военние священники поллежать взисканіямь своего ближайшаго начальникапротопресвитера, и въ какихъ---подлежатъ отвътственности предъ епархіальникъ начальствомъ и судятся судомъ епархіальникъ.

IV. Оставивъ неподвижные военные соборы и церкви безъ приходовъ и съ приходами изъ мъстныхъ обывателей въ завъдыванія протопресвитера, новое положеніе начертало правила, съ большев ясностію изображающія порядокъ управленія этими соборами и церквами и отношенія въ семъ случав протопресвитера военнаго и морского духовенства къ епархіальнымъ преосвященнымъ.

Изложенныя изявненія, коснувшись разныхъ сторовъ управленія Перквами и духовенствомъ военнаго и морского въдомствъ, не затрогивали вопроса о матеріальномъ положенім и служебныхъ правахъ и преинуществахъ военнаго духовенства, которыя определены другими недавно состоявшимися Высочайше утвержденным положеніями. Посему не касаясь этихъ положеній, новое положеніе объ управленіи Церквани и духовенствомъ военнаго и морского ведомствъ, сверхъ вышеуказанных изивненій, начертало особыя правила: 1) относительно устройства военныхъ церквей и ихъ принадлежностей, обративъ особое вниманіе на устройство полковыхъ походныхъ церквей въ палаткахъ и особо назначенныхъ для сего здавіяхъ, и на предоставленіе военных священникамъ епархіальныхъ храмовъ, или ихъ предъловъ для совершенія въ нихъ богослуженій для военныхъ чиновъ; 2) относительно ховяйства военныхъ и морскихъ церквей съ изложениеть подробныхъ постановлений о лицахъ, завъдующихъ этою частію и о порядкі распоряженія церковными сущими и отчетности въ нихъ; 3) относительно вруга обязанностей и поведенія военныхъ священниковъ, съ указаніемъ на отношенія къ военному начальству; 4) относительно назначенія священнослужителей на суда флота и 5) относительно призрвнія заштатныхъ священнослужителей, вдовъ и сиротъ военнаго и морского духовенства съ начертаніень подробных правиль объ источникахь средствь этого приврвнія, распредвленія постоянных и единовременных пособій и объ опекв и попечительстве надъ сиротами лицъ военнаго духовенства. Всв сін правила новаго положенія, представляя управленіе цорквами и духовоиствомъ военнаго и морского въдомствъ законченнымъ, вселяють надежду, что управление протопресвитера военнаго и морскаго духовенства, развивая свою дівятельность на основани сего положения, съумветь осуществить предлежащия ему задачи. Съ такими мыслями и преддожены настоящія разъясненія. И-можно надъяться, что они не окажутся излишними, а принесуть надлежащую пользу при приивненіи и двйствіи новаго положенія,ибо представляють результать непосредственнаго знакоиства съ его оффиціальною разработкою. Т. Варсовъ.

· ~~~~~~

Digitized by Google

## Кораблекрушение аи. Павла на Средиземномъ моръ.

ПРИ СВЪТВ НОВЪЙШИХЪ АРХЕОЛОГИЧЕСКИХЪ ОТКРИТІЙ.

ТРИЦАТЕЛЬНАЯ критика въ своемъ стремленіи подорвать историческую достовърность новозавътныхъ княгъ конечно не могла оставить безъ вниманія и такой по прениуществу исторической книги, какъ книга Дваній Апостольскихъ. Ниспровергнуть четвероевангеліе накъ сборникъ недостоверныхъ разсказовъ и оставить безъ опроверженія книгу Дівній значило би подорвать самий симсяв критики, потому что событія, передаваемыя въ последней книга. составляють прямой результать событій, пов'яствуемыхь въ четвероевангелін, и если признать достовернымь результать, то необходимо признать таковыть и ту основу, изъ которой онъ вытекаеть. Воть почему критики-раціоналисты съ такою же настойчивостью старались опровергнуть подлинность и достовирность книги Лияній. какъ и четвероевангелія. Но если въ первомъ случай для фантазін критиковъ представлялся полижитій просторъ, и она могла по своему строить и перестраивать евангольскую исторію, перетолковывая и искажая ее до неузнаваемости, то при разсмотренія книги Дъяній она находила себъ непреодолимое ограниченіе въ томъ, что эта книга береть исторію христіанства не саку по себв. а въ тесной органической связи съ исторіей тогдашняго міра. Она знакомить насъ съ нравами и обычании жителей Палестины. Малей Азін, Грецін и Италін, съ тімъ, какъ управлялись провинцін римской имперіи, какія господствовали настроенія и страсти, какимъ языкомъ говорило то или другое населеніе, представлял однивъ слововъ какъ бы сжатую картину состоянія Римской ви-

нерім въ періодъ, следовавшій за смертью І. Христа. Опровергнуть достовърность этой книги значить поэтому опровергнуть не только собственно аностольскую исторію, но и всю эту картину, составляющую фонъ для излагаемой исторіи. Конечно, были попытки и на это: неукротимие критики старались и въ книге Деяній находить противорвчія и несообразности, разчленять самую книгу на отлельные фрагменты, принадлежавшее будто бы различнымъ авторамъ. недостаточно спъвшинся нежду собою 1). Но они нашли себъ неожиданное опровержение со стороны новъйшихъ научныхъ открытій въ области археологіи и эпиграфіи, выступившихъ безмольными. но красноръчивыми свидътелями въ пользу истины. При помоши наъ им можемъ теперь вполнё подтвердить эту картину, такъ какъ имфенъ возножность контролировать книгу Дфяній страницу за страницей. И результать этого контроля оказывается вполнъ благопріятнымъ для книги. Чемъ боле расширяются историческія знанія въ этой области, тыкь съ большею силой выступаеть правдивость и точность автора этой книги, каковымъ преданіе всегда признавало св. Луку. Везъ всякой выставной учености, безъ всякой предзанятой критики, съ поразительною историческою точностью и вывств изящною простотою въ тонв и изложеніи онъ переносить въ ту среду, въ которой действовали, проповедывали и страдали апостолы, великіе провозвъстники новаго благовъстія, возродившаго одряхлевшій мірь, и ого книга ость своего рода образецъ историческаго изследованія, въ которомъ перомъ писателя говоритъ сама истина.

Въ подтверждение сказаннаго можно бы взять любую страницу изъ книги Двяній и привесть ее на личную ставку съ результатами новъйшихъ археологическихъ и эпиграфическихъ открытій. Но им въ настоящій разъ разсмотримъ одну изъ самыхъ поразительныхъ страницъ въ этой книгв, именно разсказъ о знаменитомъ кораблекрушеній ан. Павла на Средиземномъ морѣ на пути изъ

<sup>1)</sup> Последняя попытка въ этомъ отношении принадлежитъ страсбургскому проф. Спитть, который видить въ основь книги Двяній два источника, принадлежащихъ неизвъстнымъ А. и В. и объединенныхъ третьимъ иксомъ, такъ называемымъ В (редакторомъ). См. ero Die Apostelgeschichte, ihre Quellen и пр. Въ добрый часъ сказать, подобные критические приемы уже начали терять кредить въ серьезной наукт.

Палестины въ Римъ. Этотъ разсказъ не разъ возбуждалъ сильнъйшій интересъ въ спеціалистахъ мореплаванія, тімъ болье, что это самый подробный и обстоятельный разсказъ о большомъ мореплаванія, какой только существуеть въ древней литературів, и всегда результатомъ его изслідованія было удивленіе той правдивости и точности, съ какини изложены всі мельчайшія подробности пріемовъ мореплаванія, съ несомнічностью обнаруживающія и доказывающія въ писателів очевидца и участника самаго собитія 1).

Поводомъ къ этому морениаванію послужило, какъ навъстно, то, что ап. Павелъ, не найдя себъ правосудія у римскаго прокуратора, безполезно продержавшаго его въ Кесарів, аппеллироваль наконецъ къ правосудію самого кесаря и поэтому долженъ быль отправиться въ Римъ. Не нивя права противиться этой аппелляпін, прокураторъ Фесть позаботился отправить ап. Павла вижсть съ пругами узниками -- подъ конвоемъ сотника императорской когорты Юлія. Въ Кесарін инблось пять когорть, и такъ какъ одна няъ нихъ, именно когорта Юлія должна была по окончаніи срока своей службы возвратиться въ Италію, то для Феста это быль самый простой и удобный случай препроводить узниковъ подъ надежнымъ конвоемъ. Путь предстояль весьма далекій и трудени. При тогдашнемъ состояни мореплавания, изъ Палестины корабли редко отправлялись въ Италію прявывъ путевъ; обыкновенно оне сначала заходили въ Александрію, въ Египетъ. Такинъ именно путемъ Титъ возвращался въ Римъ, послъ покоренія Іудея 2). Тамъ всегда можно было найти корабль для продолжения путешествія въ Италію, потому что торговыя сношенія между великими египетскими портами и столицей имперіи были столь же часты, какъ и необходины. У Феста, однако, не оказалось полъ

<sup>1)</sup> Исторія мареплаванія и кораблекрушенія ап. Павла излагаєтся въ XXVII гл. ви. Дъяній, Классическое изследованіе о немъ принадлежить англичанину Смиту: James Smith, The voyage and Shipwreck of St. Paul, London 1848; о немъ же писали: A. Breusing, Die Nautik der Alten, Bremen 1886, стр. 142—2.5: A. Trève. Une traversée de Césarée de Pale-tine à Puteo es au temps de st. Paul, Lyon 1887 Настоящій очеркъ заимствовань изъ книги аббата F. Vigouroux Le No-veau Te-tament et les deco ivertes archeolog ques moderne, Pa is 1890, р. 299 и сл. См. также обстоятельное изследованіе этого событія въ извъстномъ жизнеописаніи ап. Павла: Convlear and Howson, Life of St. Paul, новое изданіе 1892 г. стр. 623 и слід.

рукой въ Кесаріи достаточно пом'єстительнаго судна, на которомъ можно бы препроводить узниковъ въ Египеть; но въ тоже время оказался одинъ корабль, который готовился отплить въ Адрамитъ. На этотъ-то корабль и посаженъ былъ апостолъ, среди спутниковъ котораго оказался и врачъ Лука, подробно и живо описавшій потомъ это знаменитое плаваніе.

Адраметтіонъ или Адраметь, теперь Эдреметь, быль городь въ Мизін, расположенный у залива, за островомъ Лесбосомъ 1). Римскому сотнику не было собственно надобности отправляться съ своими узниками въ Адрамитъ Мизійскій; но онъ полагаль, что въ одномъ изъ портовъ Малой Азін, куда долженъ быль заходить этотъ корабль, ножно было встретить другой корабль, на которомъ и ножно будеть доплыть до Италін, какъ это и случилось въ двиствительности. Торговыя сношенія нежду Кесаріей и городомъ, куда, навонецъ, отправился этоть корабль, не были достаточно важными, чтобы можно было отправить грузъ, исключительно назначенный въ Адрамитъ. Нужно было забажать въ различные города, куда онъ могъ бевъ затрудненія приставать по пути своего илаванія, т. е., вдоль берега Азін 2). Этинъ именно и объясняются тв остановки, о которыхъ упоминается въ книге Деяній. Корабль останавливался въ главнихъ портахъ для того, чтоби выгрузить или принять товары, при чемъ сотникъ и могь наводить справки, не имълось ли корабля, отправлявшагося прямо въ Италію, куда онъ долженъ быль доставить вверенных его страже узниковъ.

Такой корабль действительно нашелся и Юлій посадиль на него какъ своихъ воиновъ, такъ и узниковъ. Въ путь нужно было отправиться около 15-го августа. Каждому пассажнуу отводилось место въ три локтя длины и въ одинъ локоть ширины, т. е. аршина въ два длины и въ аршинъ ширины. Провизіи, какъ

¹) Раньше думали, что Адрамить быль не что вное, какь городь Адриметонь, находящійся на берегу Либів. Но одно ясное мьсто въ Stadiasmus'ть не позволяеть сомнъваться, что вдысь дыло идеть именно объ этомъ мивійскомъ городь, потому что авонимный греческій авторъ говорить, что въ пуническомъ городь Адриметонь не было порта. Stadiasmus maris magni, 116, въ Geographi gracci immores, edit. Didot, t. 1, p. 470.

<sup>2)</sup> Дучшее чтеніе въ данномъ тексть есть µеддочті плету «намъреваясь плеть», чті относится къ кораблю, вмъсто µеддочтєς плету, какъ стойть въ textus гесеріиз и что относится къ тьмъ, кто быль на корабль. Дънн. XXVII, 2.

вто бываеть теперь, на корабляхь въ древности не полагалось и каждый должевъ быль самъ заботиться о своемъ процитаніи, потому что отъ корабля нассажирамъ не давалось ничего, кремт воды. Пассажирамъ запрещено было жарить на кораблё рыбу в колоть дрова. Такъ какъ ап. Павелъ быль узникомъ, то сотникъ, быть можетъ, и снабжалъ его пищей, но добровольные спутники апостола, св. Лука и Аристархъ Оессалоникійскій должны были сами позаботиться обо всемъ необходимомъ, равно какъ и обо всёхъ расходахъ по столь далекому перейзду 1). Въ это время года тамъ обыквовенно дуютъ съверо-западные вътры 2). Оне были благопріятны для плаванія въ съверо-восточномъ направленіи изъ Кесаріи въ Сидонъ.

На другой день послё отплытія, корабль дёйствительно прибыль въ Сидонъ, городъ финикійскій, находившійся въ двадцати восьми морскихъ миляхъ отъ Кесаріи, дёлая такимъ образомъ почти по три съ половиною узла въ часъ. Ап. Павлу позволено было посётить своихъ друзей въ этомъ городё, хотя безъ сомивнія при этомъ онъ по обычаю того времени оставался прикованнымъ къ воину <sup>3</sup>).

Изъ Сидона корабль долженъ былъ отправиться въ Мирру, въ Ликіи. Прямой путь тутъ идетъ въ свверо-западномъ направленія, при чемъ о. Кипръ остается справа. Но такъ какъ дувшіе тогда свверо-западные вътры "были противны имъ", такъ что кораблю пришлось бы лавировать, чего нагруженныя суда древнихъ не могли дъдать, то капитанъ предпочелъ повернуть по восточной сторонъ острова Кипра, чтобы затъмъ войти въ широкій проливъ, образуемый съвернымъ берегомъ острова и Караманіей '). "Путь,

<sup>1)</sup> A. Trère, Une traversée de Césarce de Palestine à Putèoles, p. 8-9.

<sup>1) «</sup>Господствующіе здісь по преимуществу вітры суть сіверо-восточные или стевійскіе, которые дують свіжо и почти постоянно въ теченіе нівскольких вісящевь осенью». J. Stewart, въ Findlay, Mediterranean Disectory, p. 3.
2) «Eadem catena et custodiam et militem copulat», говорить Синека, Epist., V.

<sup>4)</sup> Ев. Лука употребляеть при втомь точное техническое выражение операдков и тру Копром Дфян. XXVII, 4. «Корабль ап. Павла, оставивъ Садонъ на съверв, не могъ пройти иначе, какъ съ восточной стороны Кипра. Подобно тому, какъ моряки называють берегъ, обращенный къ вътру, надвътреннымъ, противуположную мъстность берегомъ подвътреннымъ, то выражение опесадко тру Копром противоположность которому составляло бы операдко тру Копром составляло бы операдко корабля держался по направлению къ восточному берегу Кипра и следовотельно къ

столь хорошо обозначенный св. Лукой, оказывается въ замѣчатедьномъ совпаденіи съ областью вѣтровъ и теченій, указанныхъ мореплавателямъ мореплавательными инструкціями, изданными морскимъ министромъ. "Теперь достаточно установлено, говорится въ этихъ инструкціяхъ, что теченія, пройдя къ сѣверу до береговъ Сиріи, идутъ затѣмъ къ западу по берегу Караманіи и по сѣверному берегу Кипра" 1).

Хотя и плывя съ подвётренной стороны Кипра, корабль тёмъ не менъе не держался собственно берега острова. Направляясь къ съверу, онъ прибыль къ берегамъ Киликіи 2), и тамъ могь воспользоваться вътрами, идущими съ суши, 3) держась берега, если вътры вообще были неблагопріятны, или продолжая плаваніе открытымъ моремъ, если не встрёчалось никакого къ тому препятствія. Нужно было главнымъ образомъ пользоваться теченіемъ, которое направляется къ западу и сила котораго еще болье увеличивается, когда западный вътеръ нагоняеть его на Сирію, какъ именно и бываетъ въ это время. Это теченіе тогда находить себъ выходъ именно между Кипромъ и материкомъ, и оно то быстро понесло корабль ап. Павла въ Мирру 4).

Мирра, теперешная Мира, была римской столицей Сиріи <sup>5</sup>). Такъ какъ городъ построенъ на ходив, почти въ четырехъ верстахъ

3) Въ древности, какъ и въ наше время, пользовались тъмъ вътромъ, кото-

рый дуеть съ суши почью. Heliodor. Aethiop., IV, 16.

подвътренному берегу острова». А. Breusing, Die Nautik der Alten, р. 155. «Св. Лука, говорить Смить, употребляя точные мореплавательные термины, придаеть своему явыку необычайную точность и въ одномъ словъ выражаеть то, что иначе потребовало бы пълой фразы». Voyage and Shipwreck of St. Paul, р. 20—21.

<sup>1)</sup> A. Trève, Une traversée, p. 10. См. также объ этомъ теченік, Findlay, Mediterranean Directory, p. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. XXVII, 5.

<sup>4)</sup> Знаменитый англійскій гидрографъ серъ Франсивъ Бофоръ (въ W. N. Smyth, The Mediterranean. London, 1854, р. 168), разсказываеть слъдующев, что является какъ-бы толкованіемъ на это мъсто книги Дълній: «Начиная отъ Сяріи до Архипелага господствуетъ постоянное теченіе къ ванаду, слабое въ открытомъ моръ, но весьма чувствительное бливъ берега, вдоль котораго оно идетъ съ значительною, хотя и неправильною быстротою. Огромная масса воды, направляющаяся вдъсь къ западу, перехватывается ванаднымъ берегомъ залива Адаліи (Адалія, теперь Саталіе въ Караманіи, есть древняя Атталія или Ольбія, основанная Атталомъ II въ Памфилія). Затымъ, сжатая и накопленная, она съ необычайною силою устремляется къ мысу Хелидоній, откуда теченіе расходится по открытому морю и вновь успоков вается».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ Вульгатъ и Синайскомъ кодексъ читается Листра, но истинное чтеніе есть, въроятно, Мирра (въ русскомъ текстъ Миры Ликійскія). Въ Stadiasmus

отъ моря, то его портъ находится не у самаго морского берега. а ва устью одной небольшой роки. извистной теперь подъ названіемъ Андраки. Его рейдъ всегда представляеть хорошую стоянку. Онъ находился въ частыхъ сношеніяхъ съ Египтонъ. Касательно этого не имьемь доказательство изь  ${
m IV}$  выка въжизни св.  ${
m H}$ иколая, знаменита ${
m II}$ епископа этого города. На одновъ изъ влександрійскихъ корабле: именно св. Неколай, въ своей юности, отправился изъ своего отечества въ Египетъ. Позже, когда онъ уже былъ епископомъ своего родного города, онъ, во время голода, добился того, александрійскіе корабли, нагруженные хлібонь для Константинопол. и заходившіе въ этотъ порть, уступили Миррів часть своего груза. **Па и въ наше еще время Египетъ продолжаетъ вывозить дъсъ из**ъ Мирры и Караманіи 1).

Сотникъ Юлій нашель въ этомъ портв адександрійскій корабль. отправлявшійся въ Италію. Александрійскіе корабли транспортировали въ Ринъ клебъ изъ Египта, истинной житинцы тогланняго міра, снабжавшей хлівбомъ столицу имперіи. Они складывали свой грузъ въ Путеолахъ, гдв онъ всегда былъ принимаемъ съ большою радостію 2). Н'якоторые изъ этихъ кораблей были веська большихъ разифровъ. "Изида", которую Лукіанъ 3) описывает 1 какъ корабль необычайныхъ размеровъ, вмещала въ себе боле 2600 тоннъ 4), если только конечно эти данныя не преувеличены 5). Александрійскіе моряки считались лучшими въ то время. "Они управляють своимь кораблемь", говориль императорь Калигула Агриппъ, внуку Ирода, "съ довкостью и увъренностью всадника. который управляеть своими конями во время скачки по полю" с).

Такинъ образовъ сотнику, на обязанности котораго было доставить ан. Павла въ Римъ, посчастливилось встретить въ Мирре

maris magni этотъ городь называются Адрора, Geographi graeci minores, é 👈 Didot, t. I, р. 492. Птоломей навываеть ее Ліцира. Впроятно, оть этой п сявдней ореографія и произошло чтеніе Аботох Вульгаты и Codex'a sinaitica

<sup>1)</sup> A. Trère, Une traversée, p ·11. 2) Cu. Seneq., Epist. LXXVII: «gratus» illarum (navium) Campani adspectus est..

<sup>3)</sup> Luc., Nav., I.

<sup>4)</sup> Тонна заключаетъ въ себъ 1000 килограммовъ. Следовательно, «Изида

витщала въ себъ всего болъе 150.000 пудовъ. Сладо данновъ. Сладо Составано, чтанда въ себъ всего болъе 150.000 пудовъ. Сладо Составано, чтанда въ себъ всего болъе 150.000 пудовъ. Сладо Составано, чтанда въ себъ на въставано, чтанда въ себъ всего болъе 1500 пудовъ. Сладова въ себъ всего болъе 1500 пудовъ съ себъ предостава пудова пудов

Digitized by Google

алексанарійскій корабль. Западный вітерь который принудиль алруметское судно направиться къ съверу, вынудиль также и александрійскій корабль савдовать твиъ же санынь путень 1). По всей въроятности, онъ отправлялся въ Путеоды, и могъ такинъ образомъ доставить ічдейскихъ узниковъ въ самую Италію. Отъ Мирры до Путеолъ считается триста морскихъ миль 2). Это илаваніе, при благопріятнихь обстоятельствахь, могло би закончиться въ десять дней. Принимая во вниманіе штили, противные вътри и остановки для восполненія запаса води, можно било разсчитывать, что даже при средней скорости плаванія можно будеть достигнуть пъли навванія еще за мъсяць до бурнаго сезона, наступавшаго съ ноября месяца.

Александрійскій корабіь должень быль отправиться изъ Мирры около начала сентября. Оставляя этотъ портъ, чтобы следовать своимъ путемъ къ западу, онъ уже не могь пользоваться теченіемъ, идущимъ паравлельно съ берегомъ, потому что, дойдя до мыса Хелидоніи, теченіе поворачиваеть къ югу. Поэтому, приходилось съ большимъ трудомъ пробираться вдоль берега, пользуясь сухопутными вътрами. Дующими въ теченіе ночи, что причиняло значительную потерю времени. Всяблствіе этого прошло не мало времени прежде чемь корабль достигь юго-западнаго пунета налой Азін, по сосъдству съ Книдомъ. "Мы медленно плавали многіе дна", говоритъ св. Лука, "и съ большинъ трудонъ поравнялись съ Книдонъ" з).

Если бы вътеръ быль благопріятный, то корабль направился бы на западъ, проплылъ Эгейское море, обогнулъ мысъ Малею и продолжаль бы прямо свой путь въ Сицилію. Но, вийсто сивернаго вътра, въ которомъ онъ нуждался, постоянно дулъ западосъверо-западный, который сильно мъшаль имъ добраться до острова Книда и затруднялъ имъ движение впередъ. Пришлось взять на юго-западъ, къ мысу Салмону, чтобы пройти подъ защиту острова Брита 4). По прибыти туда, пользуясь сухопутными вътрами, иожно было идти вдоль южнаго берега этого острова. Такъ именно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. J. Smith, Voyage and Shipwreck of St. Paul, p. 32.
<sup>2</sup>) То есть, болье 500 версть.
<sup>3</sup>) Дън. XXVII, 7.

<sup>4)</sup> Дъян., XXVII, 7.

н поступных канитанъ корабля, но «съ трудомъ» 1). Морендаваніе вообще очень затруднительно съ восточной и южной стороны Крита: туть, когда корабль держится неподалеку отъ берега, приходится преодолевать то шквалы, набыгающіе съ горъ, то штили 2). "Запедленія, испитиваемыя поряками, направляющимися къ западу. въ этой части Средиземнаго моря, въ теченіе осенняхъ місяцевъ, такъ неизбъжны, что я", говорить Сиить, "едва встретиль одинь такой случай, въ которомъ бы не припілось испытать ихъ" 2). Одинъ паломникъ въ Св. Землю, отъ XVI въка, именно вольфъ, разсказываетъ, что, миновавъ имсъ Салмонъ, корабль, на которомъ онъ вхалъ и который шель съ востока, встретиль одно судно, которое вышло изъ Триполи семь недаль тому назадъ и съ которымъ пришлось подълиться сухарями, нотому что у него истощилась вся провизія 4).

Преодольвъ всв эти затрудненія, корабль, на которомъ плыль ап. Павелъ, достигъ, наконепъ, мъстечка, извъстнаго подъ названиемъ Хорошія Пристани 5), неподалеку отъ Ласен или Алассы. "Кало-Ликніоны или, правильнье- stus Kalûs-Limiônes, говорить Финдлей. есть небольшая бухта, открытая съ востока, но защищения отчасти двумя островками съ юго-востока и юга <sup>6</sup>). Вотъ почему <del>се</del> не рекомендовали въ качествъ мъста хорошей якорной стоянки на зимовку<sup>47</sup>). Аласса есть, по всей въроятности, городъ Алай, упоменаемый въ Стадіаснусь, какъ лежащій нежду Лебеной и Маталой в). Кало-Лимніоны, т. е. Хорошія Пристани, лежать въ трехъ морскихь видяхь къ востоку отъ выса Матали или Лионноса, составляющаго самый южный нункть острова Крита. Св. Лука замічаеть,

<sup>1)</sup> Дѣян., XXVII, 8.
2) Си. Spratt, Instructions sur l'île de Crète, пер. Л. Le Gras, in 80, Pari.

<sup>3)</sup> J. Smith, Voyage and Shipwreck, p. 37-42.

<sup>1)</sup> L. Rauwolf, Reise in die Morgenländer, Augsburg, 1582. Cp. J. Smith Voyage and Shipwreck, p. 37-42

Β) Καλοί λιμένες.

<sup>6)</sup> Эти два острова называются теперь Мегало-Ниси и островъ св. Павла 7) Findlay, Mediterranean Directory р. 66. См. также T. A.-B. Spratt, Intructions sur l'île de Crète, р. 39, и дальнъйшія подробности въ его Тгаує апа Researches in Crete, 2 in. 8°, Londres, 1865, t. 11, р. 1—7, съ видомъ Хаман Верева по предостава по рошихъ Пристаней, на лицевой страниць, въ Geographi gracci minores, édi Didot, t. 1. p. 506.

\*) 'A)ai. Stadiasmus, § 322 n 323, sect. II.

жакъ и новъйшій ученый изследователь Средиземнагв моря, что Хорошія Пристани были неудобны для зимовки 1). Поэтому-то капитанъ корабля поръшиль продолжать плаваніе, неспотря на совътъ ап. Павла и несмотря на то, что настало уже такое время. въ которое, по обыкновенію, у древнихъ прекращалось мореплаваніе.

Св. Григорій Назіанзинъ, отправляясь въ ноябръ изъ Александрін въ Грецію на одномъ эгинскомъ кораблів, разсказываетъ BY CHORRY HOSMAY, ALO SLO LAKOS BDOMS, KOLODALO CONTCH MODRKE. большинство ихъ не осивливалось пускаться въ море 2). "Въ теченіе двадцати двей и двадцати ночей, говорить онь, я лежаль на корив, умоляя Господа о помилованія з). Когда корабль ап. Павла прибылъ въ Хорошія Пристани, было еще не повже конца сентября 4), но, какъ говоритъ св. Дука, "плаваніе было опасно" 5). Корабли древнихъ не были такого устройства, чтобы сивли бороться съ осенними и зимними бурями, притомъ они не имвли и приспособленій для защиты отъ холода, а главиве всего, они не могли управлять своимъ ходомъ въ пасмурную погоду <sup>6</sup>). Вследствие этого въ парстованіе императора Юстиніана плаваніе зимою прямо запрещено было подъ страхомъ наказанія, но уже и раньше было въ обичав съ ноября до марта стоять въ пристаняхъ, и, согласно родосскому закону, капитанъ, рисковавшій своимъ кораблемъ въ зимнее плаваніе, не имълъ права распоряжаться грузами, когда бы даже ему приходилось выбрасывать въ море снасти и предметы cBoero Boopymenia 7).

Въ древности на каждомъ корабив обыкновенно плылъ и самъ владълецъ его, котораго св. Лука называетъ "начальникомъ корабля", и лично завъдывалъ грузами или велъ морскую торговлю.

<sup>1)</sup> Дъян., XXVII, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Co. Tputopiti Hasiansuns, Orat. XVIII, in patrem, 3t, t. XXXV, col. 1024; Poemata histor., I De rebus suis, 307; X, De vita sua, 124, t. XXXVII, col. 993, 1038.

<sup>\*)</sup> Св. Гриюрій Назіанзинъ, Poemata, t. XXXVII, col. 993.
4) Св. Дука говорить, что въ это время уже прошель пость (йомъ-киппуръ, т. е. постъ великаго умилостивленія), который совпадаль съ осеннивъ

равноденствіемъ. Дъян. XXVII, 9.

5) Дъян. XXVII, 9.

1) «Nam tum lux minima noxque prolixa, nubium densitas, aeris obscurita», ventornm imbri vel nivibus geminata saevitia classes e pelago deturbat. Végèce, De re mil., V, 9

<sup>7)</sup> Pardessus, Lois maritimes, t. I, p. 65.

Рядомъ съ немъ стоялъ капитанъ. Когда ап. Павелъ указалъ на опасность, которая угрожала имъ, если они будутъ продолжать плаваніе, то лозяннъ корабля и капитанъ не послушались его, надъясь, быть можетъ, прибыть къ мъсту назначенія еще до ноября мъсяца, къ которому обыкновенно заканчивалось плаваніе, и они склонили на свою сторону и сотника. "А какъ пристань не способна была къ перезимованію, то многіе давали совъть отправиться оттуда, чтобы, если можно, дойти до пристани Финика" 1). Они предполагали, очевидно, перезимовать въ этомъ послёднемъ мъстечкъ 2).

Финикъ есть теперешній порть Латро, находящійся въ тринадцати только миляхъ къ западу отъ Хорошихъ Пристаней, т. е., на разстояніи одного дня плаванія. "Это единственная бухта на южномъ берегу, въ которой корабль могь безопасно простоять въ теченіе зимы, потому что южные вётры, разбиваемые господствующими надъ бухтой высокими горами, никогда не доходять до земли, и потому что волны, поднимаемыя этими вётрами, доходять до берега въ ослабленномъ видъ, такъ что суда лишь колышатся, но канати не напрагаются" з). Тоже самое говорить и св. Лука лишь въ другихъ словахъ: "(совётовали) дойти до пристани Финика, Критской, лежащей противъ юго-западнаго (Либонота) и съверозападнаго вътра (Кора)" з).

Такъ какъ Хорошія Пристани біли непригодим для стоянки, а порть Финикъ, напротивъ, представляль болье удобствъ, то, повидимому, всъ правила благоразумія требовали попытки достигнуть этого порта; но дъйствительность доказала, что ап. Павелъ былъ озаренъ высшинъ свътомъ, превосходящимъ опытность человъческую.

"Подулъ южный вътеръ, и они, подунавъ, что уже получиле желаеное, отправились, и поплыли по близости Крита. Но скоро

<sup>&#</sup>x27;) Двян. XXVII, 12.

<sup>2)</sup> Вовможно, впрочемь, что они предлагади перезимовать въ Финикъ лип: для того, чтобы силонить большинство къ продолженю путешествія, выбля ваднюю мысль направиться прямо въ Италію. Отъ мыса Маталы до Мессинскаго пролива считается 480 морскихъ миль, и даже при движеніи въ четырувла при слабомъ свверномъ вътръ можно было прибыть въ Италію въ пят: дней. Breusing. Nautik, p. 164.

<sup>3)</sup> Spratt, Instructions sur l'île de Crète, p. 44. Cp. Findlay, Mediterraneou Directory, p. 67. Cm. Tarme Stadiasmus, § 328.

<sup>4)</sup> Дъян. XXVII, 12.

поднямся противъ него ветеръ бурный, называемый эвроклидонъ" 1). Съ юга этотъ вътеръ такимъ образомъ круго перешелъ на съверовостовъ 2). "Шквали, виривающіеся съ гори Иди, когда чрезъ нее прорывается съверный вътеръ, дують въ бухть (Мессаръ, къ западу отъ Хорошихъ Пристаней) съ вростною силою, и эти вътры бывають весьма часты въ промежутив между месяцами іюнемъ и октябремъ 2). Такимъ образомъ едва александрійскій корабль съ трудомъ домель до оконечности мыса Маталы, гдв онъ по причинв сильнаго волненія не имъль однако возможности спустить лодки, кавъ поднямся сильный ураганъ; "корабль схватило такъ". что онъ не могь управляться и пришлось отдаться "на волю бури" 4). Нужно бы новернуть на другой галсь, но это оказалось невозножнымъ. Ураганъ захватилъ корабль съ такою силою и бистротою, что онъ една имбиъ время снять нарусъ, который, бозъ этой предосторожности, быль бы разорвань въ клочки. "Когда буря сильно взволнуеть море, говорить Еврипидь, то матрось, отдаваясь на волю судьбы, долженъ ввёрить себя теченію волнъ" 5).

Ан. Павелъ, виесте съ своими спутниками, пронесенъ былъ мимо одного небольшого острова, изв'естнаго подъ названіемъ Кавди или, какъ это названіе читается во многихъ манускриптахъ, Клавды 6). Птоломей <sup>7</sup>) уноминаеть этоть островь подъ названимъ Клавдось, Помпоній Мела-подъ названіемъ Гавдусь, одинъ недавно открытый палимисесть-фрагменть Страбона в) упоминаеть о немь подъ именемъ Кавдоса:

<sup>1)</sup> Двян. XXVII, 13, 14.

<sup>7)</sup> Таково именно вначение эвроклидона или эвракилона, какъ это вполит доназано у R. Bentley, Remarks on a late discourse on freethinking, p. 97. Объ этомъ сочинении и его авторъ см. Les Livres Saints et la critique rationaliste, t. II, p. 66.

<sup>3)</sup> Spratt, Instructions sur l'île de Crète p. 40.

Двян. XXVII, 15.
 Еurip., Troades, 686—688, edit. Didot, p. 379.
 Двян. XXVII, 16.

<sup>7)</sup> Ptolem., III, 17, § 1.

<sup>8)</sup> Въ Римъ, въ Ватиканской библіотекъ, есть палимпсестовые фрагменты Страбона, которые Коза удачно прочедь и въ которыхъ онъ открылъ название Кавдосъ. Си. объ этомъ открыти О. Garucchi, Bulletino di Archeologia

cristiana, 4-e série, t. III, p. 136. Cp. G. Cozza-Lusi, Della Geografia di Strabone, frammenti coperti in membrane palimseste part II, in. 8º Roma, 1888, p. XVI.

## 

Κείται δε κατά Καῦδον τῆς Κρήτης ἐν μ πρ. ¹).

Въ "Стадіасмусв" онъ навывается Клавдія; греки дають ому названіе "Клавда-неса" или Гавдонеси, что итальянцы исказили въ Гоцо. Этоть островъ, въ другихъ отноменіяхъ не инвющій значенія, лежить къ западу отъ мыса Маталы, къ югу отъ Крита и Финикіи, въ двадцати миляхъ разстоянія отъ Сфакіи <sup>2</sup>).

Увлекаемые ураганомъ, наши мореплаватели были безсильны и отдались на волю судьбы. Нужно было однакоже что вибудь делать. Всё—и матросы и пассажиры—неустанно работали, и наконецъ при общихъ усиліяхъ не безъ труда удалось втащить на корабль лодку, разсчитывая на нее какъ на последнее средство, къ какому прибегали мореплаватели для спасенія въ случае кораблекрушенія. Корабль трещаль во всёхъ своихъ составныхъ

<sup>1)</sup> Воть основание въ пользу чтения Козвы, которое такъ важно для повъствованія книги Дъяній: «Этоть тексть принадлежить Страбону XVII, 22 (над. Didot, стр. 711, строка 28), параграфъ посвященъ Киренавкъ. Авторъ перечисляетъ города Кирену, Аноллонію, Навстаемосъ, Зефирій, Херсонесъ. Катабраемъ, и проч., и по поводу Херсонеса (отождествляемого съ теперешнимъ Расъ эт-Тинъ), онъ обозначаеть разстояніе, отдылющее этоть порть оть станція Х. Воть этоть пункть и важень. Принятый тексть, въ авиствитольности, понимается такть: (Χερρόνησος) κείται δε κατά Κύκλον της Κρήτης εν διάρματι χιλίων και πεντακοσίων σταδίων νότω. Χерсонесь лежить въ тысячь пятистах стадій разстоянія оть Кохдос'а Крита. Этоть тексть вь двухъ отношеніяхъ не върепъ: во первыхъ потому, что Критъ, въ дъйствительности. находится въ двухъ тысячахъ пяти стахъ стадіяхъ; во вторыхъ потому, что Кохоо, не имъетъ никакого смысла. Поэтому равличные издатели предлагали поправки къ этому мъсту. Корай исправляетъ дохдот на Корокот, къ несчастью. Корикъ лежить на свверномъ берегу Крита и поэтому не находился бы напротивъ Киренанки Х. Мюдлеръ, въ изд Дидо, исправляетъ Кохдол на Матадол подъ предлогомъ, что Матила есть берегь, лежащій на южномъ берегу Крита. такъ что о немъ можно сказать, что онъ лежить противъ Херсонеса; но эта поправка одна изъ самыхъ произвольныхъ. Что касается γιλίων, то издатели согласны, что это ошибка переписчика и что нужно читать δισγιλίων, но эта поправка также весьма произвольна.

<sup>«</sup>А воть и чтеніе, предложенное Козвой въ нашемъ палимисеств: Кеїта бе хата Калбоч тії Кріїтує є и пр. Ничего не можеть быть ваконнѣе втого чтенія, потому что морякъ направляясь оть острова Херсонеса къ острову Криту, встръчаеть, какъ первую и единственную станцію, маленькій острову Кайбоє въ трехъ стахъ стадіяхъ оть Критскаго берега, небольшой острововъ на которомъ находится городъ и портъ: є́уєї πόλιν хаї λιμένα, какъ говорить Stadiasmus maris magni, въ статьв о Критъ. Прибавьте, что Кайбоє опредтъляется словами тії Кріїтує, чтобы отличить его оть Кайбоє тії Екскіає Страбона VI, 3 (ввд. Дидо, стр. 230, строка 32). Это слъдовательно наилучнос чтеніе.

<sup>2)</sup> Spratt, Instructions sur l'île de Crète, p. 46.

частяхь. .. Кому приходилось совершать мореплаваніе въ опасныя времена, хорошо знакомы съ этикъ вловъщимъ и тревожнымъ скрипомъ снастей, раздающимся во всёхъ частяхъ корабля, при кажлошъ ударъ волны" 1). Матросы, чтобы оказать какое вибудь противодъйствіе буръ, "стали употреблять всевозножныя нособія и обвязывать корабль; боясь же, чтобы не сесть на мель, спустили парусъ, в такинъ образонъ носились" 2). "Обвязываніе корабля" состояло въ томъ, что изъ опасенія, какъ бы корабль отъ сильныхъ толчковъ не развалился, его буквально обвазывали канатонъ, который обводился вокругь корабля нёсколько разъ и завязывался на палубъ. Это средство значительно помогаетъ кораблю видерживать бурю, и къ нему прибъгали мореплаватели какъ въ древности, такъ и теперь. Оукидидъ упоминаеть, что къ нему прибъгали коркиряне (1, 29). По большей части въ этому средству прибъгають, въ томъ случат, если не увърены въ прочности корабля вследствіе его ветхости 2).

Древніе мореплаватели чрезвичайно боялись "опасных» Сиртъ", какъ ихъ называлъ Плиній. Кароагоняно въ политическихъ видахъ преувеличивали трудность морендаванія по берегамъ объихъ Сиртъ; но большая Сирта, находящаяся между двумя мысами Мезратой и Монктаровъ, на протяжени 350 верстъ, вполив заслужевала свою худую репутацію. "Широко открытая для северных ветровь, недостаточно защищенная противъ вътровъ юга окружающими ее низменностями, большая Сирта поцеременно вабудораживалась двумя чрезвычайно сильными атмосферическими теченіями, которыя поперемінно служили причиной громадных накопленій воды къ центру или яростивго отлива къ окраинамъ. Это двойное явленіе, которое древніе мореплаватели ошибочно объясняли приливомъ и отливомъ, одно только и составляло истинную опасность большой Сирты, но опасность была серьезная, и она остается такою и для теперешнихъ

1) Trève. Une traversée, p. 27. 2) Двян. XXVII, 17. Касательно истолкованія техническихъ особенностей

этого ивста си Breusing, Nautik, p. 170-184.

<sup>3)</sup> Ученый толкователь Өүкинпда англич. Арнольдъ вамечаеть, что такъ именно обвязванными вследствіе ветхости и ненадежнаго состоянія оказались русскіе корабли, взятые въ плънъ въ Тагуст въ 1808 году. (Arnold, на Thuc. 1. 29). У Плюмитра вь толкованіи на Дван. XXVII, 17.

парусных судовъ. Отъ этехъ-то непреодолиных теченій Сирты н HONYHAM CAMOE CBOE HASBAHIE 1).

"Когда корабль, сбитый съ своего пути вётромъ или теченілин, писаль Прокопій, попадеть въ полукругь, описываемый заливонь, то для него уже невозножно возвратиться къ своему первоначальному направлению: его какъ будто увлекаетъ невидиная, все болье возрастающая села, и поэтому-то, нев дунается, древніе придали Сиртамъ то названіе, которое онъ носять. Ворабли тамъ притомъ не могутъ пристать и къ берегу: почти все прибрежье усвяно подводнини вамиями, которые не позволяють приблизиться въ земль и служать причиною гибели судовь. Экипажь ножеть наиваться на спасеніе, хотя и съ большою неув'вренностію, только въ томъ случав, если онъ, оставивъ корабль, бросется на спасательныя долки 2). Но спасеніе эте было тімъ болье неувіреннымъ, что варварскіе назаконы, жившіе на этомъ берегу, смотріли на кораблекруменников:, какъ на свою добичу, которая давалась инъ моремъ .).

Вътеръ, дувній въ северо-восточномъ направленія, увлекаль александрійскій корабль въ эти именно опасныя места. Большая Сирта находится лишь въ ста сорока миляхъ отъ Крита. того, чтобы не попасть туда, уменьшить напоръ воды и ослабить бистроту движенія корабля, моряки сначала вибросили за боргь большую часть груза, а затыть стали выбрасывать и снасти корабля, багры, весла, канаты и проч. Моряки такинъ образонъ шли на удачу, но зная даже, гдв они находились, потому накъ будто бы для того, чтобы еще болье усилить бъдствіе, въ теченіе многихъ дней "не видно было ни солица, ни звіздъ" (); а между тыть въ древности моряки, когда они теряли изъ вида берега, руководились обыкновенно солицемъ и звъздами, греки-Великой Медвидей, а сидоняне — Малой Медвидей 5). Все

<sup>1)</sup> Syrtes ab tractu nominatae, говорны Салысстій. Sallust., Jugurtin. LXXVIII. Charles Tissot, Exploration scientifique des côtes de la Tunisi geographie comparée de la province romaine d'Afrique, 2 in. 40. Paris, 1884—1888

<sup>1.</sup> I, p. 225 – 226. О малой Сиртъ см. тамъ же, р. 183.

2) *Procop.* De Aedif., VI, III, s, *Tissot*, Exploration scientifique de la Tunisie.

1. I, p. 226. О нравахъ в обычаяхъ назамоновъ см. у Геродота, IV, 172.

3) AEquoreus Nasamon, invadere fluctu, Audax naufragia et praedas avellere ponfo. Silius tial., Punica, III, 320. Digitized by GOOGIC

<sup>4)</sup> Дъян. XXVII, 20. 5) Ovid., Trist. El. III. -- Компасъ, издавна извъстный въ Китаъ, на за-

казалось потеряннымъ; никто изъ находившихся на кораблъ не принимать даже пищи. И вогь тогда-то ап. Павель подняль во всвиъ мужество, уверяя ихъ, что изъ нихъ не погибнетъ никто, хотя они и будуть выброшены на островъ, какъ открыто было ему свыше. "Муже! сказаль онь, надлежало послушаться меня, и не отходить отъ Крита, ченъ и избежали бы сехъ затрудненій и вреда. Теперь же убъждаю васъ ободриться; потому что ни одна душа изъ васъ не погибнетъ, а только корабль. Ибо Ангелъ Вожій. которому принадлежу я, и которому служу, явился мив въ эту почь, и сказаль: не бойся Павель; теб'в должно предстать предъ кесаря: и воть, Богь дароваль тебъ всехь плывущихь съ тобою. Посему ободритесь, мужи, ибо я върю Вогу, что будеть такъ, какъ мнъ сказано" 1).

Спутники ап. Павла не привычны были слышать подобную рвчь, и она должна была произвести на нихъ сильное впечатавніе. Писатели справедливо восторгались этою річью. Въ борьбъ. которую человакъ ведетъ противъ природы, говоритъ Сенъ-Маркъ Жирарденъ, есть такого рода мужество, которое не борется съ опасностію, а презираеть ее: это именно мужество христіанина...

надъ не быль навъстень до XII стольтія. Что касается открытія полярной звъзды, безъ которой нельзя было совершать мореплавание иначе, какъ вбливи береговъ, то открытіе принадлежить, какъ говорять, финикіянамъ: оно давало имъ въ теченіе болве чвиъ двухсоть леть монополію морской торговли. Начиная съ этой эпохи, существеннымъ для мореплавателя не столько быль попутный вътеръ, сколько возможность различать полярную звъзду. Какими облаками Юнитерь покрыль безграничное море! тыковъ былъ первый возгласъ древняго матроса при приближении бури. Матросъ среднихъ выковы обнаруживаль не менье страха, когда ему приходилось терять изг лиди полярную заподу (á rerdre la tramontane)... Корабль, на которомъ сонершаль свое плаваніе ап. Павель и который намеревался совершить запоздалый переходъ отъ бинда въ Римъ, имваъ на себъ 276 человъкъ; ничто не дастъ права предполагать, чтобы опъ быль менве способень бороться съ бурей, чънъ большія джонки китайцевъ. Мы видинъ, что въ теченіе четырнадцати дней онъ съ упъхомъ боролся противъ съвернаго вътра. Захваченный бурными вихрями въ открытомъ моръ у Крита, онъ не повволиль увлечь себя въ заливъ Сирты; онъ освобождается отъ части своего грува, облегчается отъ части своихъ снастей и упрямо держится въ своемъ направлении наискось бури. Вообще все было бы хорошо, если бы только тучи не закрыли отъ него солнца и ввъздъ; но, къ несчастью, солице упорно оставалось закрытымъ. Мореплаватели воображали, что они плывутъ по ваправлевію къ Адріатикъ, п между твиъ они неожиданно налетвли на берегь Мальты. Александрійскій корабль такимъ образомъ могь бороться съ бурей, но капитанъ привель его къ кораблекрушению вслъдствие ошибочнаго направления». Vice-amiral Jurien de la Graviere, La navigation hauturière въ Revue de deux mondes. 1-6 septembre 1874, p. 100—101. ¹) Двян. XXVII, 21—25.

Разсказъ книги Делній апостольскихъ о бурв, вынесенной ац. Павловъ, есть лучній приворъ того интереса, который возбуждается этого рода мужествовъ... Храни меня Богъ, чтобы я ставилъ вимислы Гомера въ параллель съ истиной священнаго разсказа! Я хочу только сравнить чувства, пробужденныя Господомъ Богомъ въ своемъ апостолъ, съ твин, съ которыми выступаетъ герой Гомера. Въ буръ, о которой разсказывается въ книгъ Дъяній апостольскихъ, какъ и въ буръ, перенесенной Улиссовъ, на сцену выступаеть все тоть же человекь. Но какое различие между Улиссомъ и св. ап. Павломъ! Одинъ изъ нихъ хотя и не отчаявается, но никогда не имъетъ и твердаго уповавія, и въ борьбъ противъ опасности поддерживается только любовью къ жизни, чувствомъ, которое даетъ больше теривнія, чвиъ достоянства; а другой, находясь на корабив, обуреваемомъ волнами, повидимому даже не обращаеть внеманія на самую бурю, кром'в разв'в какъ для того, чтобы утъщить своихъ сотоварищей, и увъреннымъ тономъ говорить имъ, что они не потеряють даже волоса съ своей головы 1): Ангель Вожій возвістиль ему объ этомь, а его Богь накогда не обивнываеть. По свидетельству Гомера, Улиссъ колеблется, когда Левкотея совътуеть ему оставить свой корабль и броситься въ волны: не есть ли это хитрость враждебнаго божества 2)? Но Богъ, которому служить ап. Павель, не прибъгаеть къ хитростявъ, н Его слова не возбуждають ни мальйшаго въ немъ колебанія; они укръпляють сердце человъка, они дають ему возможность забыть о бурв и ея ярости. Ап. Павелъ не есть болве кораблекрушенникъ, съ нужествоиъ борющійся противъ сперти; это пророкъ и апостолъ. Вуря почти перестаетъ быть для него опасностью; она уже есть не что иное, какъ случай для проявленія величія Бога, которому онъ служить, Бога, которому онз принадлежить: потому что онъ принадлежить Богу, а не этимъ взбудораженнымъ волнамъ, которыя считаютъ его своей добычей, и не этому полуразрушенному и обреченному на гибель кораблю; онъ принадлежитъ

¹) Дъян. XXVII, 34.

<sup>2)</sup> Гомерь, Одиссея, V.

Вогу, онъ, какъ и всв его сотоварищи, тому Богу, который даровалъ и обезпечилъ ему жизнь" 1).

Объщанія, сдъланныя ап. Павловъ во ния Господа Бога, не замединие осуществиться. "Въ четырнадцатую ночь, какъ им носимы были въ Адріатическомъ морв, цишеть далве св. Лука, около полуночи корабельщики стали догадываться, что приближаются къ какой нибудь вемль. И, вывъривь глубину, нашли двадцать сажень; потомъ на небольшомъ разстоянім вымёривь опять, нашли пятнадцать сажень. Опасаясь, чтобы не попасть на каменистыя міста, бросими съ кориы четыре якоря, и ожидали дня" 2).

"Св. Лука и здесь опять обнаруживаеть точную наблюдательность: сбросить якорь съ носа корабля, значило бы заставить корабль повернуться и стать противъ ветра, а это круговое движение, которое моряки называють обращениеть судна вокругь якоря, не было чуждо опасности, потому что, при своемъ поворотв, корабль оставался бы нъкоторое время болье или менье подверженнымъ боковымъ ударамъ воднъ. Такъ какъ кузнечное искусство въ древности не давало мореплавателямъ возможности имъть якоря большого въса. то на корабляхъ обыкновенно имелось по несколько якорей. Это состояніе вещей продолжалось довольно долго: два корабля, построенные для св. Людовика въ Генув и имвине размвры 10 сажень въ длину, 4 сажени въ ширину, по условіямъ тогдащияго времени, пришлось снабдить каждый двадцатью шестью якорями" 3).

Касательно пути, пройденнаго кораблень во время бури, сдвланъ следующій разсчеть. "Съ того времени, какъ этоть корабль оставиль островъ Кавду, прошло тринадцать съ половиною сутокъ или 324 часа. Теперь обыкновенно признается, что корабль, ндя подъ однъми снастями во время бури, дълаеть въ часъ отъ одной до двухъ морскихъ миль или среднимъ числомъ полторы мили. Такую же быстроту ны ножень допустить и для корабия ан. Павла. Разстояніе пройденнаго такинъ образонъ нути будетъ равняться 466 милямъ. Но, какъ показываетъ далее кораблекру-

<sup>1)</sup> Saint-Marc Girardin, Cours de littérature dramatique, 7-e mag., t. l, 1861, p. 71-74. Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. XXVII, 27—29. <sup>3</sup>) Trève, Une traversée, p. 36—37.

шеніе, онъ прибыть къ береганъ острова Мальти... а разстояніе отъ Кавды до Мальты по прямой линіи равняется 474 милянъ (порская миля = 1<sup>1</sup>/2 версты, слёдовательно это составитъ болёе 700 версть). Это совпаденіе темъ болёе удивительно, что корабль долженъ быль пройти нёсколько болёе длинный путь, потому что онъ находился подъ вліяніемъ сёверо-восточнаго вётра, слегка ваклонявшагося къ югу, а не дувшаго слёдовательно въ прямомъ направленіи отъ Кавды къ Мальтё" 1).

Но воть корабль, наконень, полошель къ берегу, и морешлавателямъ ничего не оставалось больше, какъ подождать двя, чтобы по возможности обезпечить безопасность для всехъ. Матросы однако боялись, чтобы корабль не погибъ въ течение ночи. и поэтому они спустиле шлюпку въ море, подъ темъ предлогомъ, что будто бы котять бросеть якори со стороны носа, а въ дъйствительности просто желая быжать и предоставить пассажировь своей влосчастной участи. Ан. Павелъ разстроилъ ихъ гнусную попытку; предупрежденные имъ объ этомъ сотникъ и воины обрубили канаты и пустили шлюнку на волю. Между темъ апостоль опять увещеваль всехъ ободриться, объщая имъ, что ни у кого не погибнеть и водоса съ головы, и уговариваль каждаго поесть, чтобы подкрепить свои силы. На корабив оставался зерновой хивов, служившій балластовь. Ап. Павелъ подалъ примъръ, и всъ стали ъсть за нивъ. На древнихъ корабляхь не подагалось кухни, за исключением особых редкихъ случаевъ и для путешественниковъ особенно высокопоставленныхъ. Пища варидась только на сушт, что, впрочемъ, можно было дълать довольно часто, потому что корабли часто приставали въ берегамъ. Если кораблю предстояло совершать довольно долгое плаваніе въ отврытомъ морф, то провезія запасалась уже заготовленною 2). Главной пищей быль такъ называемый мореплавательскій хліббь, своего рода сухари 3), приготовленные изъ овсяной муки, съ приправой изъ

<sup>1)</sup> Breusing, Nautik, p. 188-189

<sup>2) «</sup>Cum triginta dierum coctis cibariis naves conscenderunt». Tit. Liv., XXIV, 11. Id. XXIX, 25: «Conneatus imponendi M. Pomponio praetori cura data: quinque et quadraginta dierum cibaria, e quibus quindecim dierum cocta imposita»

<sup>3) «</sup>Vetus aut nauticus panis tusus atque iterum coctus sistit alveum. Plin., Ilist. Nat. XXXII, 25 (68). Άρτους ναυτικούς έν γυργάδω ξηρούς. Luc., Dial. Mor., 14.

води, молока, вина или масла, копченая или соленая говядина и соленая рыба, къ которымъ прибавлялся сыръ, лукъ и порей. На корабляхъ имълись ручныя мельницы для перемалыванія зерна, въ случав если мучной провизін оказывалось недостаточно. Такъ, именно у Тята Лявія аретины объщають столько жернововъ, сколько требовалось для сорока большихъ кораблей 1). На корабле не полагалось ни накрытаго стола, ни слугъ при немъ; каждый самъ долженъ былъ ходить себъ за пищей 2).

Когла апостолъ и находившіеся съ нивъ всв закусили, то оставшееся зерно было выброшено въ море, потому что нужно было уменьшить напоръ воды на корабль посредствомъ облегченія его, чтобы онь могь, по возножности, ближе подойти къ берегу, такъ какъ на корабав теперь не было уже лодки для высадки. Съ наступленіемъ дня матросы замістили берегь, окаймленный скалами, о которыя съ яростью ударялись волны. Заметивъ нечто въ роде залива, капитанъ и поръщилъ стать такъ на мель, хотя экинажъ и не узнаваль этого берега. "Нъкоторые безь достаточнаго основанія удивлялись, что моряки не узнали береговъ Мальты, говоритъ Врейсингъ. Такъ какъ дорога изъ Александріи въ Путеолы проходила чрезъ Мессинскій проливъ, то они могли десятки разъ совершать этотъ путь, не видъвъ даже этого острова, и если они замъчали его издали, то могли узнать его именно только издали, а не у санихь скаль берега, который въ этомъ отношении ни чемъ не отличается отъ многихъ другихъ" 3).

Хотя моряки и не узнали самаго мъста, но они не могли колебаться въ отношени вопроса объ оставлени корабля. Встрътивъ мель, окружавшую море съ двухъ сторонъ, они нашли возможнымъ посадить на нее корабль; носъ, връзавшись въ песокъ, сдъласся неподвижнимъ, а корму стало разбивать яростью волнъ. Моментъ билъ критическій. Передъ корабля, налетъвъ на мель, поднялся; вслъдствіе этого задъ опустился въ воду и билъ заливаемъ волнами. Не оставалось ничего больше, какъ спасаться вплавь или

<sup>1)</sup> Molas, quantum in quadraginta longas naves opus esset. Tit. Liv., XXVIII, 45.
2) Breusing. Nautik. p. 196.

<sup>2)</sup> Breusing, Nautik, p. 196.
3) Breusing, Nautik, p. 190-191.

на обложкать корабля. При этомъ разсказивается обять характеристическій случай. Рямскіе вонны, которые своем жизнію отвічали за ввівренныхь ихъ стражів узниковъ, опасаясь, чтоби послідніе не воспользовались этимъ обстоятельствонъ для побізга, норішили въ духіз чисто римскаго безсердечія умертвить ихъ всіхль. Но и туть вліяніе, которое ан. Павель пріобрізль на добраго сотника, послужние ко спасенію какъ его собственной жизни, такъ и жизни другихъ его соузниковъ. Желая спасти ан. Павла, сотникъ не позволиль воннамъ привесть въ исполненіе этого ихъ жестокаго наміренія. Онъ приказальтімъ, которые умізли плавать, первымъ броситься въ море, другіє спасались на доскахъ или другихъ обложкахъ корабля. Волненіемъ прибило всіхль ихъ къ берегу. Какъ и предсказываль ап. Павель, всів, безъ исключенія, спаслись. Когда всів перебрались на берегь, то узнали, что это быль островъ Мальта.

Различные комментаторы новъйшаго времени предполагали, что менита, у которой потеритлъ кораблекрушение ап. Павелъ, не былъ собственно островомъ Мальтой, но островомъ Мелитой, называемымъ теперь Меледа, что у береговъ Далматіи 1). Достаточно одного замъчанія, чтобы опровергнуть это мийніе. Островъ Меледа нисколько не соотвётствуетъ твиъ обстоятельствамъ, о которыхъ говорится въ книгъ Дъяній апостольскихъ. Св. Лука говоритъ, что матросы, бросивъ зондъ неподалеку отъ острова Мелиты, нашив глубину двадцать сажень и немного дальше пятнадцать сажень 2). А эта глубина вполнъ соотвътствуетъ острову Мальтъ, но нисколько не глуб пъ острова Меледы. Прибрежье этого послъдняго, съ южной стороны, единственной стороны, о которой только и можетъ быть ръчь, имъетъ столь крутой наклонъ къ морю, что въ тотъ моментъ, гдъ зондъ показываетъ двадцать сажень, не остается уже времени для глубины въ пятнадцать сажень, не остается уже времени для глубины въ пятнадцать сажень, не остается уже времени для глубины въ пятнадцать сажень, не остается уже времени для глубины въ пятнадцать сажень, не остается уже времени для глубины въ пятнадцать сажень, не остается уже времени для глубины въ пятнадцать сажень, не остается уже времени для глубины въ пятнадцать сажень,

<sup>1)</sup> Предполагають, что этоть островь находится вы Адріативів и что св Дука говорить, что они плыли на Адріатическомы морь, Двян. XXVII, 27. Но тогдашнее Адріатическое море ('Аδρίας, Ptol. Geogr. III, IV, 1; III, XV. 1: 'Аδρίατικὸν πέλαγος. Procop. De bell. Vand. I, 14), простиралось оть острова Крита до Сициліи. Птоломей называеть теперешнее Адріатическое море 6 'Аδρίας хόλπος. Geogr. VII, v, 3. 10. Іонійское море и 'Аδρίας иногда сившивались между собой. Апольоній Родосскій IV, 308, толкуєть такть: ποτέ μεν τὸν 'Αδρίαν 'Ιόνιον, ποτέ δε τὸν 'Ιόνιον Αδρίαν χαλουσίν: ο υπαγετь τακτь ποτέ μεν 2) Двян., XXVII, 27, 28.

жень и для сбрасиванія якоря 1). У того берега не яквется одной якорной стоянки.

Заливъ острова Мальти, гдъ вибранись на берегъ кораблекру-**Менники, есть тоть самый, который теперь носить названіе залива** ан. Павиа (Cala di San Paolo), у съверо-восточнаго берега острова. Надъ островкомъ Гзенръ, прикривающемъ заливъ съ съвера, теперь возвышается статуя великаго апостола, и подножіе скаль съ съверо-востова, въ полумили къ югу отъ этого островка, носить название Мели св. Павла. "Это мъстоположение вполив соотвътствуетъ описанію св. Луки. Заливъ представляеть у своей съверо-западной оконечности косу, на которую и поръщими посадить корабль александрійскіе моряки. По срединъ ея находится Мель св. Павла, на которую собственно и свяъ корабль. Эта мель состоять изъ жирной глины. Отсюда легко объясияется, что теченія, вызываеныя восточными вітрами, бурныя възтихъ містахъ, надавна производили разрушение этой мели, которое съ течениемъ времени конечно усиливалось все болье. Въ наше время она имветъ семь сажень глубины. Во времена ап. Павла она должна была нивть отъ двухъ до трехъ самень. То мъсто, где глубина равиллась пятнадцати саженяют, им должим искать нешного къ востоку отъ мели. Пункть, находящійся въ точности къ западу отъ этой моли, и есть, по свидътельству жителей, то ивсто, гдв вплавь спасались потерпъвшіе кораблекрушеніе. Это предположеніе внодив соотвітствуеть обстоятельстванъ ліза. Восточный візтеръ, будетъ-ли онъ востоко-сіверо-восточных или сверо-восточных, нагоняеть воду въ заливъ. Эта вода не можеть выдти отсюда иначе, какъ чрезъ каналь, лежащій между островомъ Гасиръ и землей. Одно теченіе, направляющееся къ съверу, идетъ слъдовательно близь берега и должно быго прибивать кораблекрушенниковъ, спасавшихся на доскахъ, не ръ окранив залива, а къ западной части мели"<sup>2</sup>).

Островъ Мальта тогда, въ теченіе уже двухъ столітій, нахоинася подъ владычествомъ римлянъ, которые отняли его у Кареа-

lasta n npou. cm. ranme A. Trève, Une traversée, p. 40.

<sup>&#</sup>x27;) См. карту гидрографической службы австрійскаго морского відомства, Kustenkarte, Blatt 22, Meleda, édit. 1879. F. H. Schimpf, въ Тріеств; Вгеиing, Nautik, p. 190. 7) J. Vars, L'art nautique p. 258—259.—О точности названій Мели св.

гена; онъ находится подъ управлениеть претора Сицили. Св. Лука называеть жителей варварами 1), въ греческомъ симсле этого слова, которое собственно означало яноплеменниковъ, незнакомыхъ съ греческимъ языкомъ, потому что они говорили, какъ еще и теперь, искаженныть нарвчиемъ, состоявшимъ въ то время, какъ и теперь, изъ обломковъ языковъ различныхъ народовъ, которые попеременно владели этой важной морской станцией.

Мальтівны приняли истеривиших кораблекрушеніе съ человіколюбивымъ участіемъ. Они развели большой огонь, чтобы обограть отъ холода и обсущить ихъ отъ бывшаго дождя, и такинъ обравоиъ облегчили положение кораблекрушенинковъ, которие яростыю воднъ выброшены были на островъ и предоставлены ихъ гостенрівиству. Можно представить себъ картину, какъ проиокщіе и прозабшіе кораблекрушенники толивлись около пилающаго костра, отогръвая свои закоченъвніе члени. Нужно было поддерживать огонь, и ап. Павелъ, всегда неутомений и заботлевий о благь других. подбрасываль кворость для поддержанія огня. Но вдругь въ одной оханкъ оказалась крайне ядовитая ехидна, которая, отогръвшись у костра, обвилась вокругъ руки апостола. "Иноплеменники когда увидели висащую на руке его зиею, говорили другь другу: верно, этотъ человъкъ убійца, вогда его, спасшагося отъ моря, судъ Вожій не оставляеть жить. Но онь, стряхнувь зиво въ огонь, не потеривлъ никакого вреда. Они ожидали было, что у него будеть воспаленіе, или онь внезапно упадеть мертвинь: во, ожидая долго и ведя, что не случелось съ нивъ не какой бъды, переменния мысли, и говорили, что онъ Богъ" 2). Ехидны существуетъ больше H8 островъ Мальтв, HISTER OTP писывають покровительству ап. Павла. Неверы старались найти ватрудненіе, съ цілью опроверженія этомъ обстоятельствъ Jyru "Но, говоритъ достовърности **Dasckasa** CB. возраженіе, которое двлають на токъ основанія, что на островь Мальть теперь не встрычается виви, легко разрышается, если обратить внимание на то, что этоть островь быль накогда очень афсисть.

<sup>1)</sup> Дъян. XXVIII, 2, 4: въ русск. перев. «инопленениям». 32
2) Дъян. XXVIII, 3—6.

такъ что ан. Павелъ могъ легко собирать тамъ кворостъ: пресмыкающіяся могли, следовательно, легко находить собе обитаніе такъ. Теперь, всявдствіе пвявго ряда порубокъ, такъ не встрвчается больше никаких деревъ" 1). Известно, что флора страны значительно вліяеть в на ея фауну. Турнфоръ, путешествовавшій по востоку въ началъ XVIII столътія, разсказываеть, что ехидна, которая, во времена Плинія 2), обитала на островахъ Кимолы, теперешенкъ Аргентьеръ и Тивосъ, совершение исчезия съ этихъ острововъ 3).

Начальнивъ, стоявшій тогда во главі острова, быль по вмени Публій. Греческій тексть даеть ену особый титуль, показывая, до какихъ подробностей авторъ книги Двяній доводить свою точность; онъ называеть его "Первынь на островъ" 4). И дъйствительно, открытие въ новъйшее время эпиграфические намятники, дають начальнику этого острова такой вменно титуль "Цервый", или но гречески протосъ.

Воть что читаемъ на одной греческой надписи:

Λ. Κλ. υίος. Κυρ. Προυδηνς. ιππευς.

Ρωμαιών, πρώτος Μελιταιών, τ. e.

"Д(юцій), сынъ Кл(авдія), илемени Квир(инскаго), Пруденть, всадникъ римскій, протось мальтійпевь" 5).

Равнымъ образомъ въ одной латинской надияси значится: Mel. Primus 6) (т. е. простой переводъ греческаго протост на соотвътствующее латинское-\_\_ "Первый").

Ап. Павелъ пробылъ на островъ Мальтъ въ течение трехъ мъсяцевъ и его пребывание тамъ ознаменовалось многиме испъленіями больныхъ, которые массами приходили къ нему 7). Затемъ настало время илыть дальше, и для этого сотникъ Юлій воспользовался

<sup>1)</sup> Breusing, Nautik. p. 191. 2) Flin. Hist. Nat., IV, 12.

P. de Tournefort, Relation d'un voyage du Levant, 2 in-4°, Paris, 1717,

t. I, Lettres IV m VIII, p. 142, 357-358.

4) Τῷ πρώτφ τής νήσου. Дъян. XXVIII, 7. (Βъ русскомъ текстъ: «Начальпикъ острова»).

<sup>3)</sup> Boeckh, Corpus inscript., t. III, nº 5754, p. 682. fer. Dissertatio de Publio Melitensium, in 4º, Iena, 1755. <sup>7</sup>) Дъян. XXVIII, 9.

другить александрійскимъ кораблень подъ названіень "Діоскурн" (Касторъ и Поллуксь), который зиноваль въ пристани острова. Пристань эта, теперь называемая Лавалетта, превосходна 1), и мореплаватели во всё времена искали танъ убъжнща отъ дурной погоды. Когда дуютъ сильные вътры съ запада и съверозапада, особенно частые во время зимы, то портъ Лавалетта переполняется кораблями и иногда дълается недоступнымъ для множества кораблей, ожидающихъ хорошаго вътра или производящихъ починки.

Корабль Діоскуры долженъ быль оставить Мальту въ половинь февраля. Это время не было еще вполив благопріятнымъ для мореплаванія, но, выбирая благопріятный моменть, можно было совершить плаваніе благополучно. Для плаванія отъ Мальты до Сиракузь, куда прямо и направился корабль, требовалось не болье двадцати-четырехъ часовъ. Сиракузы, столица сенаторской провинціи Сициліи, были тогда однимъ изъ самыхъ торговыхъ городовъ Средиземнаго моря. Этотъ городъ въ то время носилъ названіе "навархиди", какъ и Тяръ и Сидонъ; на его монетахъ значились корабль, корабельный носъ, или Нептунъ, вооруженный своимъ трезубцемъ. Великольпый храмъ Юпитера Олимпійскаго издали указываль его два порта кораблямъ, которые привозили въ няхъ свои товары.

Послѣ трехдневной стоянки въ Сиравузахъ, александрійскій корабль двинулся дальше въ плаваніе. Онъ долженъ былъ держать путь къ Регіуму, теперешнему Реджіо, по другую сторону Мессинскаго залива. Св. Лука замѣчаетъ, что корабль приставалъ къ берегамъ 2). Въ проливѣ есть противныя теченія, которыя часто принуждаютъ приставать къ берегу. Эти теченія, идущія по двумъ противоположнымъ берегамъ пролива, направляются на сѣверъ, когда главное теченіе, идущее по срединѣ пролива, направляется къ югу, или же наоборотъ, потому что главное теченіе видоизмѣнется въ своемъ направленіи, смотря по приливамъ и отли-

¹) J. S. Bayot, Mer. Mé literranée, côte de Tunis, île. Maltai-es, in—8", Paris, 1876, p. 49. ²) Дъяп. XXVIII, 13.

ванъ. Это именно обстоятельство и винуждало корабль Діоскуры держаться близъ берега.

Въ Регіумъ онъ, въроятно, останавливался лишь для того, чтобы взять лоциана, который могъ бы безопасно провести его среди страшныхъ стреминиъ знаменитыхъ Харибди и Сцилли. Торговый корабль александрійскій, на которомъ плылъ Титъ въ Путеолы послів своего іудейскаго похода, также приставалъ въ Регіумъ и, безъ сомивнія, по тімъ же самымъ побужденіямъ 1).

Пользуясь южнымъ вътромъ, александрійскій корабль, везшій на своей налубъ великаго "посланника въ узахъ" въ столицу тогдашняго міра, направился затъмъ къ Путеоламъ, въ Неацолитанскій заливъ, къ берегамъ той роскошной страны, гдъ природа, повидимому, сосредоточила всъ свои красоты и всю свою роскошь. Тамъ именно собирались корабли, которые привозили въ Римъ хлъбъ изъ Египта, и самую пристань Путеолы, вслъдствіе важности ея торговли, называли малымъ Делосомъ, потому что Делосъ въ Эгейскомъ морѣ былъ однимъ изъ величайшихъ рынковъ тогдашняго міра.

Тамъ именно и закончилось мореплаваніе ап. Павла. Огправившись изъ Кесаріи въ половинѣ августа 60 года, онъ прибыль въ Путеолы въ последнихъ числахъ февраля 61 года. Нѣсколько дней спустя онъ быль уже въ Римѣ и какъ посланникъ Христа, хотя и посланникъ въ узахъ, безбоязненно проповедывалъ Евангеліе въ столицѣ имперіи. На этомъ прибытіи въ Римъ и заканчивается книга Дфяній апостольскихъ.

И вотъ такимъ образомъ изъ издоженнаго съ очевидностью обнаруживается, на сколько повъствоване св. Луки точно даже въ
своихъ мельчайшихъ подробностяхъ, ясно доказывающихъ, что его
книга въ полномъ смыслъ сдова имъетъ историческій характеръ.
Всъ труды новъйшихъ безпристрастныхъ изслъдователей вслъдствее
этого воздаютъ полную честь правдивости книги Дъяній. Изслъдованія моряковъ нашего времени во всъхъ пунктахъ подтверждаютъ то, что разсказываетъ этотъ спутникъ ап Павла о переъздъ изъ Палестины въ Италію, равно какъ отчеты мореплавате-

<sup>&#</sup>x27;) Sucton. Titus, V.

лей и современня эпиграфическія открытія свидітельствують. 
какъ ин виділи, что историкъ жизни и діятельности апостоловъ 
быль вполий знаконь съ тіми містами, которыя онъ описываль, 
а также и со всіми обстоятельствами, о которыхъ онъ сохраниль 
для насъ воспоминаніе. Въ виду всего этого невовножно и требовать еще боліве неопровержимаго подтвержденія подлинности извісстнаго творенія. На каждой страниці видень современный описываемымъ событіямъ авторъ, добросовістный, знающій свое діло и 
достойный всякаго довірія. Если бы даже св. Лука не находился 
подъ вліяніемъ высшей боговдохновенности, то его свидітельство 
все-таки было бы вий всякаго сомінінія, и только педобросовістный 
критициямъ, для котораго интересы критическихъ теорій выше 
исторической истины, можеть еще возбуждать эти сомийнія, тімъ 
самымъ изобличая соминтельность своего собственнаго научнаго достоинства и безпристрастія.

А. Павловичъ.

## Къ шестисотавтію дня рожденія Святителя Алексія, митрополита всея Россіи, московскаго чудотворца.

За последнее время въ періодической почати заговорили о празднованіи шестисотлітней годовщины со дня рожденія св. Алевсія 1). Для всей Россіи это событіе должно инэть большую важность и было бы весьма желательнымъ, если бы оно не прошло не замъченнымъ. Но вся бъда въ томъ, что поддинно неизвъстно, когда исполнится не только день, но и годъ этой годовщины. До сихъ поръ еще не ръшенъ вопросъ о годъ рожденін святителя. Въ историческихъ памятникахъ нётъ точныхъ и безспорныхъ указаній на это событіе. Пытались опредълять съ помощью другихъ хронологическихъ данныхъ, заключающихся въ житін святителя, но до сихъ поръ результаты получались довольно разноръчивы. Въ разныхъ реданціяхъ имъющагося въ рувописяхъ и печати Житія святителя, насчитываемыхъ библіографами до пяти 2), эти хронологическія данныя содержатся въ следующихъ известияхъ. Въ первой реданции Жития, составленіе которой приписывается Питириму, еп. пермскому, по времени происхожденія самой ранней и напечатанной въ літописяхъ подъ 1378 годомъ 3), говорится: «сей убо име въ святыхъ отепъ нашъ Алексъй митрополить бъ родомъ отъ славиниъ и нврочитыхъ боляръ черниговскихъ. Пресельшу-же ся отцу его, имененъ Осодору, и съ женою своею Марісю и съ всвиъ дономъ своимъ въ славный и преименитый градъ Москву, туже и родиша сего освященнаго отроча; тогда-же великое княжение обдержащу князю Михаилу Ярославичу Тверскому, при митрополить

Тавъ, кромъ гаветъ, по этому поводу въ № 41 «Живоп. Обовр.» за текущій годъ напечатано иткінми Е. Ш. довольно обстоятельное живнеописаніе св. Алексія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Списии всахъ редакцій перечислены у Барсукова Н. въ Источ. р. Агіографіи стр 27—33; о редакціяхъ— въ соч. проф. Ключевскаго В. стр 120, 132, 137. 243, 355 и др., а такъ же у мит. Макарія въ Истор. Рус. Цер. 17 т. 32—33 стр. въ прим. 40.

<sup>3)</sup> Пол. Соб. р. лът. VIII, 26-28 стр.

Максимь, до убіснія Акинфова; старье сый князя Семеона 17 лпть, прести-же его пиязь Ивань Даниловичь». Въ вонць Житів этой редавців говорится, что святитель «20 мьть мнишескій прінив образь, а 40 лють въ иночество пребисть, въ святительствп-же 24 люта;... мысяца февраля 12, въ пятовъ, въ заутреннюю годину, преставися пресвященный Алексий въ староств честив и глубоцв,... бысть-же вспаз льть его до преставленія 80 и 5..-Вов остальныя редавців Житія, будучи передвавой этой первой, послужившей для нихъ прототипомъ, повторяють эти извъстія сполна и въ такомъ-же видь. Но есть изчто н новое въ невъ. Такъ во второй редавцін, обязанной своимъ происхожденіемъ извістному списателю (XV в.) Житій руссинхь святых Пахомію Логорету, который по собственному признанію 🐪 когда писаль о св. Аденсів, имъль подъ руками списокъ первой редавців, говорится, что вогда у боярина Осодора родился сынъ Елевеерій (мірское имя Алексія), въ градь Переяславли вняжили тогда державствуя великій князь Лимитрій Александровичь... О юнопиской поръ жизни отрока Елевесрія замічено: «бысму же ему метоме 15 и прінде ему на умъ любовь и раченіе иноческого образа (32 стр.)... и изыде отъ міра двадесятымь эттомо сый, и вниде въ монастырь Святаго Богоявленія (33), в пожеве въ монастыри святаго Богоявленія вящица двадесями мита (43)... Затвиъ святитель пребываетъ при и. <del>О</del>согностъ «депнадцать льть и мьсяца три» (46).—Четвертая редавція, составленная по распоряжению м. Манарія (въ XVI в.) и помѣщающанся въ Степенной книгъ (І. 444-478 стр.), а съ нею схожая и третья, сравнительно со второй, новаго по данному вопросу ничего въ себъ не содержить. Болъе оригинальна и отлична отъ всвуъ предыдущихъ пятая и последняя редакція Житія, появленіе которой относится во времени двятельности Епифанія Славенециаго и составленіе которой приписывается Евоннію Высоцкому. Въ печати она нивется въ прибавленія въ недавно наданной при Св. Синодъ книгъ: «Службы и Акаеисты иже во святыхъ отцу нашему Алексію Митрополиту, всея Россін Чудотворцу» (СПБ. 1891 г.). Это — самая нован редакція и вивств менве исправная. Обильна хронологическими указа-

<sup>4)</sup> Вторая редакція житія святителя напечатана и издана со списка XVII г. съ 225 рисуннами на 308 стран. большаго формата Общ. любят. древ. письмен. въ 18<sup>17</sup>/<sub>76</sub> въ IV т. въ издан. этого Общества. Въ началь этого Житія авторопишеть: «сей убо предреченный епископъ Питирииъ начто мало о святьм: списа и канонь тому и похвалу сложи».

ніями, но часто противорачивыми. Рожденіе святителя въ ней отнесено въ 1292 или 1293 г.; поступленіе его въ монастырь и постриженіе отпрачено пятнадцатильтнимъ возрастомъ, впрочемъ съ оговоркой: понакінмь двадесятольтенъ сый пострижеся; время епископства во Владимірь растягивается на четыре года, между тъмъ какъ въ первой редакціи говорится: «пребывшу-же Алексію въ епископін толино 3 масяца или мало боль», какъ умеръ м. Өеогность, и Алексій отправился въ Константинополь на поставленіе въ митрополита.

Вотъ всё, можно сказать, хронологическія данныя, по которымъ изследователю предоставляется определять, не говоримъ день, но хоти бы годъ рожденія святителя Алексія. Для удобства ихъ обыкновенно сводять, сообразно съ характеромъ наждаго изъ нихъ, къ тремъ группамъ. Въ первую помѣщаютъ извёстія о томъ, что рожденіе Алексія совпадаетъ съ великовняженіемъ Миханла Ярославича Тверского и смертію его боярина Акинев, затёмъ съ княженіемъ въ Переяславить Димитрія Ярославича, въ Москвъ — Даніма Александровича. Во вторую помѣщаютъ извёстіе о томъ, что святитель былъ старше вел. кн. Симеона Гордаго на 17 лётъ, въ третью,—что святитель скончался 12 февраля 1378 года, имѣя 85 лётъ отъ роду.

При внимательномъ отношеніи въ этимъ тремъ группамъ хронологическихъ понавателей года рожденія святителя и по ихъ обсявдованін онавывается, что наждая изъ нихъ, по меткому замъчанію проф. Ключевскаго, противоръчить двукъ остальнымъ; мало того, извъстія первой группы не согласуются другь съ другомъ. Начало великаго вняженія Михаила Ярославича, точно также и смерть его боярина. Акинеа относятся из 1304 году, когда первый возвратился взъ орды, а Авиноъ ходиль съ войсномъ подъ Переяславль на виязи Ивана Данінловича 5). Въ Житін говорится: до убіснія Акиноова, следовательно моменть рожденія савдуеть отодвинуть отъ 1304 года на болве раннее время. Но этого нельзя сдълать, потому что Акинов быль убитъ, когда Михвилъ Ярославичъ тольно что сдедался велинить вияземъ, или даже находился въ ордъ; такииъ образомъ, отодвинувъ событіе рожденія на болье раннее время, твиъ самымъ поставимъ его внъ великовинитенія Миханла Ярославича. Точно также не совивстимы великовнижение Михаила Ярославича и винжение Данила Александровича, потому что Миханиъ занянъ его мъсто послъ его

в) П. С. Р. Лът. VII, 184 стр.

смерти, послёдовавшей 1303 года 6). Тэмъ болёе противорёчиво съ предыдущими извъстіе о вединовияженія въ Переяславиъ Лимитрія Александровича, который отъ своего престола отрекся въ 1294 году и въ томъ же году скончался 7). Изъ обвора событів первой группы кожно саблать только то заключение. что годъ рожденія, по нав указанію, находится въ промежутив 1294 г 1804 годовъ. Но этого не требуется и доказывать. Опредъденные и точные указывается исконый годь извыстіемь второй группы. Въ 1334 году ви. Симеону Гордому, зимой, во время его женитьбы, исполнилось 17 леть в), следовательно онъ родился въ 1317 г., а у Караменна указывается и день рожденія, именно 7 сентября <sup>9</sup>). Отоюда годъ рожденія святителя падаеть на 1300 г. Меньшею устойчивостію отличаются взвістія третьей группы. Число 85 для лёть жизни святителя получилось въ первой реакцін следующих образонь: святитель «20 леть инищескій прівив образъ, а 40 леть въ вночестве пребысть, въ святительстве же 24 года». Собственно въ суммъ должно бы получиться 84, во авторъ изъ нихъ дъластъ 85 лътъ, въроятно для круглоты счета. Какъ виъ поступлено было съ 85, такъ въ данновъ случав и съ 40; въроятно число лътъ монашеской жизни циорой 40 онъ выражаеть тоже для вруглоты счета; въ другомъ наста житія овъ говорить: «пребысть же въ чернечествв до 40 леть». Это вонечно не одно и тоже, что полныхъ соровъ летъ. Въ другихъ реданціямъ устойчивость числа 40 колеблется сообщенівми о томъ. что Алексій, пробывши въ монастырь сящие 20 лимъ, при в. Осогность состоять намыстинком только 12 лыть и мысяца три затамъ въ 1352 г. 6 денабря рукоподагается во епископа. Какъ ни понимать слова: вящие двадесяти льта, изъ нихъ не сльдвешь целыхь 27 леть, а безь этого лета конашеской жизне Алексія займуть не 40, а только 33 или 34 года. Между твив на эти хронодогическія данныя недьзя не обращать вниманія п не придавать имъ значенія въ виду точности ихъ показавій. Похоже на то, что авторъ, при начертаніи ихъ и внесеніи ихъ въ житіе, пользовался ваними-то документами. Безъ этого едва ли было бы ножно песателю, жившену позже болье чыть на полвъка, о диъ рукоположения святителя сказать: «и по времен: Өеогность митрополить сего блаженнаго Алексія постави епь-

Digitized by GOOGIC

<sup>6.</sup> Караменть, Ист Г. Рос. IV т. прим. 189; П. С. Рус. Лет., VII, 183 ст.,

 <sup>7)</sup> Тамъ-же 180 и 181 стр.
 8) Пол. С. Р. Лът. VII, 204 втр.

<sup>\*)</sup> Караментъ, Ист. Г Рос. IV, прим. 247 въ концъ.

скопомъ мѣсяца декабря 6 дня». — Въ виду такихъ соображеній число 85 теряетъ свою устойчивость, а отгого и показываемый имъ годъ рожденія святителя 1293 не можетъ питать къ себъ полнаго довърія.

Въ общемъ-результаты разсмотрвнія и обсявдованія всяхъ трехъ группъ хронологическихъ данныхъ теперь могутъ быть выражены въ следующихъ выводахъ: первая группа относитъ годъ рожденія къ промежутку между 1304 и 1294 годоми; вторая-къ 1300 г. и третья-къ 1293 году. Первый выводъ не претендуетъ на какую нибудь точность или опредвленность и самъ по себъ не инъетъ самостоятельнаго значенія; его значеніе въ придатив къ одному изъ двукъ последникъ. Второй-точенъ, но сила убъдительности его теряется оттого, что онъ получился изъ двиныхъ, косвенно относящихся къ жизни Алексія. Извъстіе, что Симеонъ Гордый быль моложе святителя на 17 летъ, довольно случайнаго характера и благодаря только этому качеству, а также своей изодированности, придвющей ему некоторую выпуклость. анкуратно заносилось во всв редакціи Житія. Третій выводъ, получающійся при помощи умозавлюченій a posteriori, вміль бы всв выгоды точнаго положенія, если бы всв его посылки выдерживали вритику; но такъ-вакъ не всв онв стоятъ вив спорности, то и его убъдительность также не полная...

Танимъ образомъ вопросъ о годъ рожденія св. Алексія остается нервшеннымъ. Если хочешь довериться одному доводу, приходится сделанъ только между 1300 г. и 1293 годами, а первый повазатель можеть быть только приложень въ выбранному, какъ только усиливающее достовърность его побочное обстоятельство. Нельзя не видъть при этомъ, что въ такой роли оно сильнъе въ сближенін съ третьимъ доводомъ и сумив ихъ убъдительные, чымъ если бы онъ быль приложенъ во второму. Но все-таки въ концъ концевъ приходится сознаться, что наука въ иныхъ случаяхъ бываетъ безсильна!-Однако, иы думаемъ, что неизвъстность года рожденія не должна служить препятствіемъ въ чествованію шестисотивтней памяти святителя. Благоразумные всего въ данномъ случав согласиться съ общепринятымъ мивніемъ, относящимъ время рожденія святителя въ 1293 году. Это будеть вивств и согласіемъ съ болве достовврнымъ мивніемъ по томуже поводу исторической науки. А самымъ удобнымъ моментомъ для чествованія могли-бы быть дви, посвященные церковью памяти святаго, именно 12 февраля, еще лучше 20 мая наступающаго

1894 года, когда вив всикаго сомевнія, если только свититель родился 1293 г., местисотлетняя годовшина ясполнится. Возлать же должную и вполнъ заслуженную честь не накъ только святателю и чудотворцу, постоянному молитвеннику и заступнику предъ Престоломъ Всевышняго за прибъгающихъ въ нему чадъ земле русской, но и какъ великому гражданину нашей земли, который болже всвиж потрудняси надъ соберанісмъ удельной Руси въ одно великое цвлое съ самодержцемъ во главъ, давно, давно пора. — Блестящимъ светочемъ, незаходимой ввездой сілетъ личность святителя въ продолжение цвлыхъ полевка на темномъ и мрачномъ фонф нашей отечественной жизки того времени и той эпохн татарскаго ига и вровавыхъ междоусобицъ, когда грозида опасность и православію и государственности русскаго Святитель, можно свазать, быль единственнымъ стражемъ вхъ. Развъ Сергій преподобный, его соработникъ, можетъ поспорить съ нимъ въ этомъ. И однакоже до сего времени его заслуги предъ руссиих народомъ еще не одънены. Даже нътъ сносно составденнаго біографическаго очерка, тэмъ болье полнаго и научно составленнаго житія, изъ которыхъ русскій народъ могъ бы повнавать ведичіє своего святителя. Но можно надъяться, что время пробужденія отъ долговременной и поворной апатін въ оценке заслугъ святителя наконецъ настанетъ, да уже и настало.

C. A. K.

## Къ вопросу о словъ «паперть».

Въ двухъ замътвахъ, помъщенныхъ въ «Христ. Чтеніи» за 1890-1 гг. нъкто Н. Бр - чъ, стараясь установить происхождение и значение слова паперть, говорить: «Въ одной книги (впрочемь въ скобкахъ) указывается, что смово паперть происходить отъ рага aperta, а въ другой (подъ чертою) замъчено, что паперть можеть происходить еть рапрег, такъ какъ въ этой части прама помъщались бъдные». Путемъ различныхъ соображеній и доводовъ Н. Бр-чъ опровергь таковую этимологію съ достаточною убъльтельностью. Нъкоторые сблажаль слово «паперть» со словомъ «парапеть», что также въскими доводами отвергнуто нашимъ авторемъ. «Паперть» — говорить Н. Бр — чъ — слово сложное, состоить изъ двухъ основъ: «па - переть»... Если въ предлогу «па» присоединить страдательное причаслов глагода переть - перта, то паперть (положнив, храма) будеть означать такое мьсто, которое не вполив заперте, недо(за)перто. недо(за)врыто, полузанерто, полузанрыто. Существують же у насъ наръчія «вванерти», «назаперти», очевидно, происходящія отъ глагольнаго корня «переть», «на-пирать», или оть идеального существительного «перть». Такое производство во всёхъ отношеніяхъ ненаучное: невозможное двло, чтобы страдательное причастіе «пертъ» (отъ гл. переть), притомъ въ соединение съ неглагольной представкой «па», могло послужить въ образованію существительнаго, выражающаго предметь конкретный; да если бы и мыслимо было допустить толкованіе Н. Бр-ча, тогда, во всякомъ случав, разбираемая часть храма называлась бы «поперть» (отъ гл. попереть). -- Въ «Христіанскомъ Чтенін» за 1891 г. А. А., возражая Н. Бр-чу, утверждаеть, что слово «паперть» произошло отъ греч. существит, парапорти, которое означаеть собственно дверь. существующую при другой двери, не настоящую дверь, придверку и боковую дверь. Среди простыхъ грековъ, продолжаетъ А. А., -- это слово и теперь употребляется для названія двери, вводящей въ притворъ церковный, которую также называють прости вора». Словомъ парапорт: да деко не исчерпывается то значеніе, которое селержится въ понятія

«паперть». Вромв того, чтобы изъ парапорти образовалась форма «паперть», нужно было въ предлога предварительно вычасть слогу са. въ чемъ не предстояло особенной надобности и что вообще но наблидается въ переходъ греческихъ словъ въ русскій языкъ. Въ противовъсъ мевнію А. А. можемь указать массу словь: параграфь, парафразь, настасъ, параллель, паравлисъ, параеквлисіархъ, параличенонъ, наралитикъ, парамандъ и пр. Ссылка автора, въ подтверждение его преизводства, на слова «пономарь» и парарочарос — даже если бы мы признали ее правильной — не можеть быть принята, ибо единичный случай выпаденія ра въ предлогі пара не рішиль бы діла и, при нассі фактовь противоръчащихъ, оставиль бы данное явление въ области проблематичности 1). Чтобы выяснить происхождение и значение «паперти», слъдуеть разсмотрёть вопрось всесторонне: не только сь филологической. но и съ церковно-археологической стороны, уяснить связь «паперти» съ «притворомъ». — «Ввсевій, описывая храмъ Павлина, начинаеть свое описаніе со вившней окружности, замывавшей вившніе притворы, которые, на отличія оть внутренняго притвора церкви, можно бы назвать вившнимъ притеоромъ. Сія священная ограда, отделенная на некоторос разстояніе оть церкви, бывшая лицень на востокь, заключала въ себъ первое представлявшееся взору вданіе, світлый и обширный притворы, называеный у Евсевія и другихъ греческихъ писателей притворомо вемижима, для отличенія онаго отъ другихъ меньших смежныхъ притворовъ церкви. Сей притворъ Евсевій называеть также персыма входома, для различія оть второго или церковных дверей. Между синь притворовъ и церковію была обширная площадка, которую Весевій в Павель Молчальникъ въ описаніи церкви св. Софіи называють папертію. Эте было особое мъсто, вроит четырехъ боковъ занимаемаго онымъ пространства, обставленныхъ портивами, на которыхъ отовсюду возвышались ко-

<sup>1)</sup> Если разсуждать строго-филологически, то примънительно къ слову «понамарь» (пономарь) нельзя даже и говорить о выпаденіи слога ра, ибо данноречение получилось изъ греческого не прямо, а съ помощию посредствующей формы «панамонарь», создавшейся по правилу народной фонетики, которая не терпить двухъ «р» въ словахъ неоязычныхъ и потому измъняеть одно «р» въ «н»: ярмарка-ярмонка, артиллерія - антилерія, рекруть - векруть. Вотъ вы и видимъ следующее: отъ парацомано, сначала употреблялась греческая форма «парамонарь» (см. «Прологъ», мъс. іюль, 17 день); изъ нея развилась стадія «панамонарь , (встръчается, напр , въ «Житіп преп. Сергія Радонежскаго»; си «Русскую хрестоматію Буслаева), которая впослъдствіи сократалась въ форку «понамарь». -- Есть ученые, которые также отвергають предложенную А. А. теорію происхожденія паперти: «Вившній притворъ у насъ обовначается савомъ: паперти, которымъ переводятся различныя греческія слова, многда в varbys. Слово это едва ли можно произвести отъ какого-либо иностраннаго. наприм., отъ парапетъ (какъ довольно странно объясняется въ «энцикл. слов Беревина), и даже отъ средневъковыхъ, византійскихъ: параптіром и парапті тюм»... (Николай Красносельцевь, «Очерки изъ исторіи христіанскаго храм» выпускъ первый, стр. 325, подстр. примъчание.

донны. Евсевій ясно говорить, что въ семъ містії стоядь первый влассь вающихся, или такихъ людей, коимъ не позволялось проходить даліве въ церковь. Сін люди стояди или въ паперти, или на портикахъ, испрашивая за себя молитвы вірныхъ, входящихъ въ церковь... Итакъ, паперть была місто или площадка предъ храмомъ, а потому писатели, смішивающіе паперть съ притворомъ и портиками, несправедливо понимаютъ форму строенія древнихъ церквей; ибо вещи сін составляли отдільныя части притвора» («Памятники древней христіанской церкви или христіанскихъ древностей, составленные Иродіономъ Вітринскимъ»; томъ второй, стр. 123—124; изд. 1830 г.).

Что васается древне-русскихъ храмовъ, то для этого достаточно увазать, примърно, на какой-либо храмъ новгородскій. Планъ новгородскаго храма обычный: прямоугольникъ, близкій въ ввадрату, съ одной или тремя абсидами на восточной сторонъ. Съ западной стороны находились паперти. Все это было также и у грековъ съ тъмъ различіемъ, что греческія паперти допускали гораздо больше разнообразія, чёмъ новгородскія. Въ богатыхъ греческихъ храмахъ было по двё паперти: внутренияя, входившая въ составъ храмоваго корпуса и отдёленная отъ средней части храма стъною съ шировими пролетами, и вившиля, образованная волоннами. Кромъ того, вокругъ храма, въ Греціи, иногда устранвались галлереи. Въ новгородскихъ же храмахъ дъло ограничивалось преимущественно лишь внутреннею папертью, такъ какъ наружныя паперти и галлерен составляли вещь безполезную при нашемъ суровомъ климатъ и требовале большихъ затрать на добывание материала и обработку колониъ. Въ церквахъ столичныхъ, епископскихъ внутренняя паперть (наренисъ) какъ въ Греціи, такъ и въ Россіи предназначалась (какъ и теперь) для отправленія нъкоторыхъ службъ, напр., литів, для погребенія епископовъ, князей в почетныхъ мірянъ (Изъ лекцій профессора Н. В. Покровскаго). Въ старинныхъ храмахъ, особенно дерявянныхъ, и въ храмахъ позднъйшей постройки внутренняго притвора часто не дъдалось. Вивсто древняго вижиняго притвора «при нашемъ храмъ устраивается крыльцо или съни зъ поврышвою-паперть» («Новая скрижаль», архіепископа Веніамина; насть первая, стр. 36, изд. 1853 г.).-Слово «паперть» не новое, оно зстрівчается въ старинномъ языків: «...Поволів каменную церковь на Гижфинъ создати, ейже вскоръ съ папертыми окресть устроенной бывпей, егда дълатели начаша въ паперти углаждати и бълити стъны, огла падеся папертное зданіе» («Сказаніе явленія вконы Пресвятыя Зладычицы Нашея Богородицы и Приснодъвы Маріи Тихвинскія»); «Въ ретій же день изыде блаженный изъ паперти... возвратися въ свое тъсто, идъже обычай имяще приходити въ паперть» («Пропогъ» изсяць С одь. 8 день) 1). Въ собственномъ, спеціальномъ значенія, по самой сущности

CBOORTO DTHMOMOTENECERTO COCTABR, CHOBO «MAHEDTS», RARE terminus technicus, должно быть понимаемо только въ вышеприведенныхъ опредъленіяхъ. Но данный объемъ понеманія въ живомъ словоупотребленіи расширяется и такое расширенное пониманіе реченія «паперть» до нікоторой степени можеть быть обосновано, можеть мисть свой raison d'être. Во-первыхъ (а), разбираемый нами предметь является эквивалентомъ «внутренняго притвора»; во-вторыхъ (б), примъняется (напр., въ Сербін) въ тому мъсту храмоваго корабля (naos), гдъ могь бы быть внутренній притворъ; это мъсто близъ западныхъ дверей, и здъсь обывновенио стоятъ женщины, какъ бы вамъниръ прежнихъ временъ оглашенныхъ и кающихся: въ третьихъ (в), въ нъкоторыхъ губерніяхъ, напримъръ, въ Саратовской, простой народъ, по нашемъ личнымъ наблюденіямъ, понятіе наперти пріурочиваеть въ солев. - По закону ассоціаціи по смежности естественне можно допустить смъщеніе двухъ въ сосъдствъ находящихся и сходныхъ до нъкоторой степени по характеру частей храмоваго зданія: паперть сблежена съ притворомъ (а) и даже съ мъстомо для внутренняго притвора  $(\delta)$ ; въ првиъненів въ этому пункту  $\delta$  мы не можемъ не усматривать церковныхъ традицій, идущихъ испоконъ въковъ: у церковнаго писателя XV в. Симеона Солунскаго есть, между прочимъ, свъдъніе, что въ тъхъ храмахъ, гдъ нътъ внутренняго притвора, оглашеннымъ и камщимся надлежить стоять позади облачального амвона, къ западной стънъ. На западной сторонъ храма, противъ алгаря, устранваются главныя деери или ерата, которыя въ Грецін вели изъ нарениса въ храмъ и назывались царскими (βασιλικαί πύλαι), потому что этими вратоми торжественно входиль въ храмъ самъ царь. «Въ русскихъ храмахъ двери (изъ паперти) вводять въ притворъ (дъйствительный или представляемый), и въ уставъ церковномъ онъ называются прасными (Теп., гд. 22), церковными (Тип., посябд. дня Пасхи, утреня), а также церковными великими вратами» (Чинъ освящ. храма) («Пособіе въ изученію устава богослуженія православной церкви», стр. 28, протоїерся К. Т. Никольскаго). Въ русскихъ храмахъ на главныя двери или врата въ срединъ мконостаса, называемыя *святыми* или *великими*, перенесено наименованіе: царскія, очевидно, по символическимъ соображеніямъ, ибо на литургін чрезъ эти врата исходить Царь Славы, Господь нашъ Інсусъ Христосъ (ibidem, стр. 21). Посав этого становится ясно, почему русскій народный геній понятіе паперти, соотв'йтствующей вибинему притвору вийстй съ площадкою въ греческихъ храмахъ и прилегающей къ великимъ церковнымъ вратамъ (= греческ. царск.), могъ перенести на солею (в): она находится именно предъ царскими (срятыми) вратами.-

развыхъ очень древнихъ рукописяхъ и притомъ въ различныхъ формахъз — см. ниже — («Очерки изъ исторіи христіанскаго храма», стр. 325).

Въ средневъковыхъ христіанскихъ храмахъ главный входъ съ западной СТОРОНЫ именовался «рогіа» или въ греческой транссконний «порта» (Du Cange, Glossar. graec.), -- ваковое названіе, въ разбираемемъ сиысав. въ Греціи, преимущественно среди простаго власса, существуеть и до сихъ поръ. Отсюда путемъ тематическиго осложненія получились словесныя формы: во франц. языкъ portail, въ нъмець. portal, воторыя, жавъ архитектурные термины, означають, съ одной стороны, главный входъ, -- съ другой, ту колоннаду, которая устранвалась предъ иными храмами, вменно: «порталь». Особаго вниманія заслуживаеть то обстеятельство, что въ нашемъ старияномъ языкъ, сначала, очевидно, въ устахъ церковниковъ, книжниковъ, а затъмъ при посредствъ вліянія посябденкъ и въ народъ-въ той наи другой мъръ-употреблялось слово порта въ симсив «городскихъ воротъ»: «Совершается же соборъ его (Святаго Леонтія) обонполъ въ Камаридін въ созданивив дому его сущемъ близъ порты пигійскія» («Прологь», місяць іюнь, 18 день);— OHO MOTAO BUBTE SHARelie TARME «BROGA REPROBHATO», TBUE GOLBE, TTO аналогія была дана въ западно-европейскомъ языкі. Допустивъ — это истина. Въ сознании славянина речение «порта», какъ довольно выразительное, ассоціировалось съ прилегающимъ въ главному церковному входу мъстомъ или и со всей пристройной; подыснивалось средство иъ словообозначению этой церковной пристройки. Богатый славяно-русскій языкъ не замедини предстать на помощь. Въ языкъ существуетъ карактерная представка па, которая притягиваеть въ себъ вербальное ударение и выражаетъ «замънимость» одного понятія другимъ по значенію, времени, MICMY; ORA CHORRESTRA DESCRIBES CMICMO, 34: RACHHORS (BESCTOза сына), падчерица; паробовъ; павечерница, пасъка, пабъдье, пабъдовъ, паводовъ, пазори, память итд. Такимъ образомъ для обозначенія извъстнаго намъ понятія о предметь язывъ производить сочетаніе словь: па-порта-папорта; создавшееся слово можетъ выражать а) «ивсто, пристройка за главными входоми» (въ западномъ направленін) или б) «випсто-заминяющее порталь»; порта-порталь-внышній притворъ. Признавъ речение папорта за совершившийся въ языкъ фактъ, мы уже бозъ затрудненія можемъ объяснять подъемъ или перебой звуковъ въ последующей за моментомъ образованія жизни найденнаго слова. Коренная гласная о и конечная с подъ вліянісиъ, напр., неударясмости въ живомъ словоупотребленіи могли перейти въ другіе звукв. И дъйствительно, въ древнемъ языкъ наше слово является въ разныхъ формахъ: папъръть, папроть, папрать и др. Въ уразумънію такой разновидности одного и того же реченія служить влючемь особенное свойство плавных звуков р и л въ староцерковнославянском (древнеболгарскомъ) языкъ: въ группъ согласныхъ съ конечною р или и коренная

гласная предмествовала плавной: връмити, връвь, бръзыи, - влъб, плъвъ, плъные жед. При переходъ таковыхъ формъ въ древиерусскій язывъ во многихъ случаяхъ гласная является передъ плавною, сближаясь по мёсту съ гласною первобытнаго ворня: влъбъ — въдбъ — BOJED, Wolf (HBM.), -vilkas (JET.), -vulfs (rotce.), -vrkas (=va:kas (сансвр.); паънын-пъянын-пояный,-voll (нъм.), - pilnas (лит.),fulls (rotck.), -- perena (sehick.), -- pūrnás (cahcep., kop. par, cp. ri. рірагті = наполнять) жтд. Послі такого анализа не трудно узнать въ вышеприведенных разновидностих разбираемое нами реченіе: папорта == напрътъ 1)-напротъ-папратъ; и форма «паперть», въ силу замъченнаго въ язывъ принципа, опять приблизилась въ своему прототипу «папорта», тамъ болъе, что въ такому сопоставлению можно указать очень близкую аналогію, именно приміръ изъ «Слова о полку Игоревів» (по двумъ редавціямъ): «Суть бо у ваю жельзные папорзи подъ шеломы Jathecemue> -- «Cyth do y bah zeläshen nanepcu 2) nojb meloni jaтиньскыми». -- Относительно соединенія иноязычнаго слова «порта» съ представкою «па» сомейнія вознекать не должно, во-первыхъ, по при-THE HOMBHBURGCTH OCHOBIA «HODT» BY CHRRHODYCCKOMY RINEY, BO-BTOрыхъ, въ силу наблюденія возможной сочетаемости двухъ ввятыхъ изъ разныхъ языковъ словъ въ одно ивлое: «архипастырь» (= dpyn+ пастырь).

Итакъ, словесная форма порта-рогіа, при посредств'я вліянія цивилизующихъ по отношенію въ восточнымъ славянамъ факторовъ, странъ-O KAKOBOM'S BAISHIN HA CAABAH'S NO HDRHATIN MMN ADRCTIANCTBA CBRASтельствуеть исторія вультуры — перешла въ славянскій языкъ. Отъ этой формы уже на славяно-христіанской почеб получилось производное идеальное речение «папорта» съ дъйствительно существующими въ языкъ видоизмъненіями его: древибйшими и, сравнительно, поздиъйшимъ. — Такое происхождение и значение «паперти» намъ представляется наиболъе естествевнымъ и простымъ, потому что съ развитиемъ потребности «строить храны божін по ницу земли родной» явилась нужда, въ терминахъ для обозначенія тёхъ или другихъ частей храма. И вотъ. когда услышали нев устъ человъка книжнаго, напр., священника. зедчаго выразительное, какъ замъчено выше, слово «порта» не тольбе для наименованія «городскихь вороть», но и «главнаго перковнаго входа», то постарались придать это названіе и той пристройків, которая прилегала въ главному входу, отмътивъ «подлъположность» ен частицею «па». Іеромонахъ Менодій Великановъ.

<sup>1)</sup> Ранве приведенное начертаніе «папъръть» выражаеть двоякій характертжеланіе удерживать д.ц.сл. форму и стремленіе принять русскій обликъ, по сему и можно папърътъ написать въ двухъ видахът напръть (д.ц.сл. ф.) г папъртъ (д.р. ф.).

Папорой» == паперси» (=па+перси), по интипо Караменна, верхи: часть брони, которая надавалась на перси (слановательно, какъ бы вамения;

## НОВОСТИ РУССКОЙ И ИНОСТРАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ.

1) Труды виленскаго отдѣленія московскаго предварительнаго комитета по устройству въ Вильнѣ IX археологическаго съѣзда. Вильна, 1893.

Вяленское отдёление московскаго предварительнаго комитета по устройству въ Вильнё археологическаго съёзда издало ко времени открытия этого съёзда подъ яменемъ «Трудовъ» большой томъ археологическо-историческихъ изследований и материаловъ, любезно предлагавшийся виленскимъ отдёлениемъ всёмъ участникамъ IX съёзда.

Первый отдёль втого взданія заключаеть въ себі протоколы засёданій виленскаго отдёленія за все время его существованія, уже раньше появлявшіеся въ печати (въ «Виленскомъ Вістникі»). Въ приложенія из протоколамъ напечатано нісколько археологических рефератовъ, читавшихся въ свое время въ засёданіяхъ виленскаго отдёленія.

Второй отдель интересующаго насъ явданія ваключаеть въ себф втовидо св йнаводенови скиморических и исторических изакраний въ области исторів и древностей западнорусскаго края. Первое м'єсто въ ряду этихъ изследованій ванимоть археологическая карта Виленской губерній съ общирнымь объяснительнымь къ ней текстомъ, составленная г. Покровскимъ, хранителемъ виленскаго музея древностей. На этой картв, весьма удовлетворительно исполненной въ одной изъ местныхъ литографій, обозначены особыми условными знавами первобытныя стоянки, валы и окопы, городища и замки, пощеры, подземелья и подземные ходы, курганы, могальники и кладбища, находки предметовъ каменнаго вака, костей, желавныхъ и бронзовыхъ предметовъ, монетъ, камни съ рисунками и съ надписями, церковимя принадлежности и проч. Главными источниками для составленія археологической карты послужели г. Покровскому матеріалы, доставленные православными священниками, народными учителями и волостными писарями. Учителями и писарями сведёнія доставлены въ виленское отделевіе по подробной программі, изданной московскимь археологическимь обществомь. Что же касается православныхъ священниковъ, то составитель карты позаниствоваль археологическія данныя изъ историко-статистическаго описанія церквей Литовской епархін, составленнаго ийсколько літь тому назадъ священниками по требованію епархіальной власти, но до сихъ поръ еще не напечатаннаго. Всё заимствованные изъ этихъ источниковъ, а равно изъ разныхъ печатныхъ изданій, матеріалы археологическаго и отчасти историческаго характера г. Покровскій въ большомъ необедін, съ соблюденіемъ возможной точности, и помістиль въ своемъ объяснительномъ текств (130 стр. in fol.). Давши на своей о картв ивсто церковнымъ древностямъ, онъ и въ объяснительномъ текств отвель имъ несколько весьма интересныхъ въ перковно-археологичаскомъ отношенів страняць. Туть можно найти свёдёвія и о м'ёство чтимыхь яконахь въ предёлахь Виленской губернів и соединенныхь съним народныхь преданіяхь, и о старопечатныхь богослужебныхъ книгахъ, и о другомъ подобномъ. Несомитино, иткоторыя изъ этихъ цер ковно-археологическихъ данныхъ впервые, благодаря г. Покровскому, пълаются достоявіемъ печати.

Вельдъ за археологической работой г. Покровскаго ндуть въ «Трудахъ»: 1) Археологические очерки Слонимскаго упзда, Гродненской губернии свящ. Мехайловскаго (сообщение отдълению о нъкоторыхъ археологическихъ мъстностяхъ Слоним. уъвда); 2) Записка объ археологическихъ памятникахъ Витебской губернии г. Веревкина—(эта записка представляетъ собой рядъ ваемствованныхъ изъ витебскаго центральнаго архива документовъ о могилахъ и могильникахъ, о курганахъ, о каменныхъ крестахъ, о колодцахъ и илючахъ, почитаемыхъ чудодъйственно-цълебными, въ предълахъ Витебской губернии); 3) нъсколько докладовъ виленскому отдълению покойнаго предсъдателя его Тыртовз по нъкоторымъ частнымъ археологическимъ вопросамъ.

Кроив этих археологических статей въ «Трудах», въ отивле изследованій находимь след, статьи исторического характера: а) Дрегие народные копные суды въ съверно-западной окраинь Россіи г Сирэгиса (это-рядъ весьма дюбонытныхъ сообщеній объ этой формѣ народнаго суда на основаніи обширной серін документальных данных , напечатанныхъ въ прошломъ году самимъ г. Спрогисомъ въ XIX том в автовъ виженской археографической коммесін); б) Князь Федорг-Любарть Олыердовичь и его потомки князья Сангушки г. Лонгинова (генеалогическое изследованіе); в) Родственныя связи русских князей съ угорскимъ королевскимъ домомъ его же; г) () значени литовскаго языка въ вопрост о происхождении Руси г. Ляпкаго (авторъ двлаеть новую попытку объясненія изь литовскаго языка извівстныхъ «русских» названій Дивпровских пороговь у Константина Вагрянороднаго, именъ первыхъ нашихъ княвей, даже названій «варягъ» и «Руссь»); д) О значени археологи въ оцънкъ историческихъ памятников г. Леопардова н е) Коложская Борисоглюбская церковь въ з. Гродин г. Грязнова. Двв последнія статьи вифють спеціально перковно-археологическій интересъ. Содержаніе первой взъ нихъ не вполив соотвътствуеть заглавію. Г. Леопардовь въ ней занимается не общимъ вопросомъ, а след, спеціальнымъ дёломъ: онъ устанавливаетъ СХОДСТВО КАМЕННЫХЬ ЧЕТЫРЕХКОНЕЧНЫХЬ КРЕСТИКОВЪ, НЕДАВНО НАЙДЕНныхъ въ вашт. г. Дрогичинъ на бер. Буга Западнаго (Гродн. губ.), съ таковыми же найденными раньше въ Кіевъ и въ Херсонесъ (приложены ресунке); и такъ какъ врестики такой формы и матеріала перковные археологи относять въ IV-VI в. христіанской эры, то рвшается высказать мысль, что не только въ Херсонесъ и Кіевъ, но и въ Прогичивъ христіанская въра существовала въ IV-VI вв. (при чемъ предполагаетъ, что она такъ рано занесена на берега Западнаго Буга неъ Херсонсса путемъ торговыхъ сношеній). Вторая статья (о Коложской церкви) посвящена тщательному описанію этого вам'ячательнаго паматенка русскаго церковнаго водчества XII вака (приложены тоже рисунки), или — точные — уцылышихь доселы остатковь

его. Печальная исторія разрушенія Коложской церкви, въ наши уже дни (она постепенно подмывается Нѣманомъ) документально изложена на страницахъ «Церковнаго Вѣстника» нѣсколько лѣтъ тому назадъ покойнымъ проф. М. О. Кояловичемъ. Нывѣшнимъ лѣтомъ коложскія стѣны еще пострадали отъ бури, сорвавшей крыщу съ устроенной въ нихъ часовни. Жаль, что кто либо изъ бывшихъ на виленскомъ съѣздѣ церковныхъ археологовъ не ваглянулъ въ Гродну, чтобъ подать нужный совѣтъ мѣстному монастырскому начальству, съ прошлаго еще года сильно озабоченному охраненіемъ отъ окончательнаго разрушенія этой древнѣйшей въ краѣ святыни.

Третій отабль въ интересующемь нась виленскомь изваніи составляють матеріалы для библіографическаго указателя сочиненій, относящихся къ Западной Россіи. Въ этомъ отделе нечто ваконченное и пънное въ научномъ отношении представляютъ собственно только матеріалы, для исторін стараго западнорусскаго нарічія, собранные г. Карскимъ. Все остальное носить на себв печать случайности, нелоконченности. Само виленское отдёленіе вполей это сознаеть, - указываетъ и причины этого. Причины эти-недостатовъ въ отделени матеріальныхъ средствъ на изданіе подробнаго библіографическаго западнорусскаго указателя; изъ собранныхъ матеріаловъ, по заявленію издателей. напечатана въ настоящій разъ только очень незначительная доля... Составленіе задуманнаго виленскимъ отдёленіемъ библіографическаго указателя, помимо нужныхъ на взданіе его значательныхъ матеріальныхъ средствъ, и само по себъ весьма не легкое дъло; но тъмъ женательные было бы скорые дождаться его осуществленія. Намъ думается. что для ванаднорусскаго библіографическаго указателя теперь самое подходящее мёсто въ имёющихъ выйти въ свое время въ свёть трудахъ IX виненского археологического събяда, на изданіе которыхъ Государемъ Императоромъ и Наследникомъ Цесаревичемъ изъ собственныхъ средствъ пожаловано уже московскому археологическому обществу семь тысячь рублей. И для двятелей будущаго Х рижскаго археологическаго събада, особенно мъстныхъ дъятелей, это изданіе, бевъ сомивнія, сейчась же сослужило бы добрую службу, во многомъ облегчило бы предстоящую имъ задачу изученія древностей прибадтійскаго края, столь блавкаго и по топографическому положенію, и по своей прошедшей исторической судьбё со всёмъ вападнымъ краемъ Россіи.

п. ж.

2) Акты, издаваемые Виленскою коммиссіею для разбора древнихъ актовъ. Томъ XX. Акты, касающіеся города Вильны. Вильна, 1893.

Издавая обычный ежегодный томъ актовъ, Виленская археографическая коммиссія въ настоящемъ году вполні своевременно отвема въ пемъ місто актамъ, уясняющимъ топографію древней Вильны, и собравшійся въ Вильні археологическій сътадъ нашелъ містную, спеціально такъ сказать виленскую топографію, въ ожиданія его, вновь разработанной.

Топографія такого старинняго историческаго города, какъ Вильна, ще могла не привлекать въ себъ съ давнихъ поръ вниманія историковъ. И въ русской, и въ польской литературъ уже были попытки, и весьма серьевныя, подробнаго изученія древней топографія Вильны пер

говоря о томъ, что въ разныхъ книгахъ по исторів Западной Россія вообще разсівно множество относящихся сюда указавій. Виленская коммиссія для той же ціля собрала въ Виленской центральномъ архивій въ рукописномъ отділенія Виленской публичной библіотеки 366 актовъ разнаго рода, обнимающихъ время съ 1529 по 1804 годъ. Съ результатами новыхъ архивныхъ поисковъ коммиссія обстоятельно знакомить читателя предсіддатель ея, г. Крачковскій въ весьма обширномъ предисловія (226 стр.), обильно пользуясь для своей ціли в многочисленными трудами своехъ предшественниковъ— «достовірныхъ (?) писателей о Вильнів»,—кавъ онъ выражается. По самому свойству документовъ, бывшихъ въ распоряженія Виленской коммиссія, въ ХХ томі ея актовъ онавывается кромі того большой запась историко-археологическихъ данныхъ и о внутренней, бытовой стороні жизни старыхъ виленцовъ.

Во внутренней живни Вильны, съ самаго варожденія ся вплоть до нашихъ дней, религіовные, віроисповідные интересы всегда иміли преоблакающее вначение. Естественно, что вившняя физіономія древней столниы дитовско-русскаго государства не разъ изменялась на протяженія минувшихъ віковъ, сообразно съ общимъ ходомъ въ немъ внутренней политики, въ такой сильной степени окрашенной всегда религіознымъ колоритомъ. Напечатанные Виленскою коммиссією акты весьма живо рисують весь этоть рядь превращеній литовско-русскаго, наполовину уже православнаго, народа въ ту польско-католаческую столицу Литвы, которая досталась Россія въ последніе годы прошлаго въка. Уже при Гедиминъ въ русскомъ, южномъ концъ города является православная церковь св. Николая, а при Ольгерде въ этомъ же конце является уже 15 православныхъ церквей, и даже больше, такъ что эта русская Вельна весьма бливко тогда подходила къ обычному типу русскаго города XIV въка. Конечно, все это и ранбе было хорошо извёстно русской исторической науки; но при посредстви напечатанных теперь актовь не только факть существованія каждой езь этихь перквей вполнѣ устанавливается документально, но и приводится не мало несомивиныхъ фактическихъ данныхъ изъ послёдующей жизни каждой изъ нихъ. Впрочемъ, какъ и обычно въ такихъ случаяхъ, самый моментъ построенія той или другой православной церкви въ Вильнъ не всегла возможно, и послё напечатанныхъ документовъ, установить со всею точностью, и авторъ предисловія, какъ и предъидущіе изслідователи, предположетельно относить основание ихъ всёхъ ко времени Ольгерда вообще, хотя невольно возникаеть недоуменіе, не восходило не начало какой-либо изъ нихъ къ болбе раннему времени: существовало же въ Вильнъ при Гедиминъ уже два католическихъ костела, хотя никто не сомнъвается, что вліяніе православія въ эту эпоху въ Вельнъ было гораздо сильнее латинства... Съ конца XIV въка, со времени политической увін Литвы съ Польшей, съ важдымъ десятильтіемъ число католическихъ востеловъ въ Вильне все возрастаетъ; но почти все они строятся въ съверной половинъ города, т. е. на развалинахъ литовскаго явычества, а не православія. Русскій конець продолжаеть оставаться православнымъ, продолжаетъ поддерживать существованіе почти всвиъ своихъ старыхъ церквей. Латинство не только еще не въ си-

лахъ вести активную борьбу съ православными въ русскомъ концъ города, но и въ своей половинъ само принуждено ващищаться, и не всегда съ успахомъ, противъ новаго врага-протестантства; вокругъ новыхъ протестантскихъ перквей появляется въ Вильнъ пълый большой протестантскій кварталь, небольшимь клиномь врёзывающійся даже въ русскій конецъ. Только въ 70-хъ годахъ XVI віна рость протестантеваго ввартала останавливается. Въ Вильнъ появляются іскунты, н начинается обратное движеніе. Вскор'є протестантскія вирки выт'єснены на окранны, даже за черту города, а въ старомъ латинскомъ концв города появляется рядъ новыхъ католическихъ твердынь, уже језунтской постройки-костеловъ, коллегій, пріютовъ и проч. Въ тоже самое время въ русскомъ концъ одна за другой исчевають съ лица земли старыя православныя церкви. Сперва онв обращаются въ уніатскія, а потомъ большинство ихъ и совсёмъ прекращають существованіе. Ко времени присоединенія Вильны къ Россій въ ней оказывается YME TOJIKO TOM MIN TETMOE VEISTCKENE, T. C. HOEMENNE HOABOCIABHMES, церкви. Только на самомъ южномъ краю города твердо отстанваеть последнія пяди православно-русской вемли въ Вильне братскій Свято-Духовъ монастырь, возникшій уже въ разгаръ борьбы Виленскаго православія съ уніей и латинствомъ (въ началь XVII в.) съ ясно совнанною, исключительною целью борьбы на жизнь и на смерть... Оставшись до конца вёренъ самому себё, онъ православнымъ же переходеть въ концв прошлаго ввка подъ власть православной Россіи... Недавніе ученые гости Вильны еще и теперь съ бодьшимъ изумленіемъ останавливались передъ монументальными постройками когда-то господствовавшаго въ Вильев изтинства, нисколько не уступающими по своей грандіозности костеламъ Кракова, Варшавы, Львова; но они же видвли уже тугь возобновленными въ превосходномъ ведв и старыя православныя святыми Вильны, хотя, конечно, далеко не всё...

П. Жуковичъ.

3) Международный Богословскій журналь вып. І—ІУ за 1893 годь 1). Передъ нами годовое изданіе извістнаго старокатолическаго журнала, явившагося плодомъ счастливой мысли, высказанной на международномъ старокатолическомъ конгрессв въ Люцерив. Мысль эта высказана была, какъ извёстно, русскимъ православнымъ человёкомъ, взвистнымъ поборникомъ церковнорелигіовнаго единенія, ученымъ генераломъ А. А. Кирвевымъ, который изъ своего долгаго опыта по свошенію съ вападными богословами пришель къ несомивиному убъжденію, что для успешности междуцерковныхъ сношеній востока и запада необходимъ такой международный органъ, который служиль бы посредникомъ между восточными и вападными богословами и давалъ бы емъ возможность свободно выскавывать свои мысли и мивнія по богословскимъ вопросамъ. Мысль напла себъ горячее сочувствіе на конгрессъ и плодомъ ея и явился именно названный журналъ. Въ этомъ отношеніи онъ представляеть собою несомивино явленіе новое и внаменательное въ литературъ, и какъ такое онъ не можеть не интересовать не только ревинтелей и поборниковъ церковнаго единенія, но

<sup>1)</sup> Internationale theologische Zeitschrift или по французскому заглавию:
Revue internationale de théologie. Berne l—IV, 1893 г.

и вообще ревнителей богословской истины и церковной правды. Среди многихъ препятствій, тормавящихъ сближеніе христіанскихъ перивей востока и запада между собою, однимъ изъ самыхъ сильныхъ несомевнно является то, что представители ихъ не знають другь друга и не нутьють даже возможности нознакомиться между собою, и эта не-BHTOM TODASIO TEMENÃO OTRIBACTOS UDITONA HA BOCTORÁ, VÁNA EZ ванада. Занадная литература какъ свътская, такъ и богословская давно саблалась достояніемъ востока, все обравованіе котораго повтому окрашено вападнымъ колоритомъ. Достаточно заглянуть даже въ наша духовно-академическія библіотеки, чтобы убёдиться въ этомъ: оне переполнены вностранными богословскими книгами и журналами на всехъ явыкахъ, такъ что русскій отділь по своему объему видимо устунасть вностранному. Такимъ образомъ наша муховнобогословская наука очевино въ волю питается произвеленіями запалнобогословской мысли. которая и невобежно такъ или мначе оказываеть на нее свое вліявіс. Совствъ въ вномъ положение нахолится наша духовнобогословская наука на запага. Тамъ ее совсамъ не знають, и за исключениемъ немногихь переводовъ илассическихь проязведеній русскихь богослововъ она доступна лишь весьма рёдкимъ счастливцамъ, имёвшимъ мужество преодолеть страшныя трудности дли западнаго человека въ дъж изучения русскаго языка. Отсюда и повторяется постоянно тотъ печальный факть, что при всякомъ благородномъ порывъ западныхъ дюлей въ сблежению съ православнымъ востокомъ окавывается полное наъ незнакомство съ богословскою мыслію послёдняго, и это незнакомство, влекущее за собою невыбъжныя негоразумёнія, в было всегла однемъ изъ главиващихъ препятствій иъ взаимосближенію и взаимопонеманію. Порывы всявіствіе этого неизбіжно ослабівали, а вмісті съ темъ и истина православной восточной первен теряла благопріятный моменть для пронивновенія на вападь. Устранить это препятствіе в было одною неъ главныхъ цёлей новооснованнаго журнала, такъ какъ въ немъ предожена была нейтральная почва для западныхъ в восточных богослововъ и дана возможность высказываться по всемъ текущихь вопросамъ богословской мысли и церковнорелигіозной жизни. И мысль оказалась весьма плодотворной. На странецахъ журнала, предоставившаго своимъ сотрудникамъ съ чисто международною широтою право пользоваться любымъ наъ трехъ главныхъ и распространенныйшихъ языковъ цивилизованнаго міра, — нёмецкимъ, французскимъ и англійскимъ, — не вамедлили появиться статьи не только западноевропейскихъ богослововъ-преимущественно старокатолическихъ и англеванскихъ. — но и богослововъ русскихъ и греческихъ, изъ которыхъ первые едва ли не впервые выступили туть съ плодомъ своей богословской научной мысли предъ западнымъ ученымъ богословскимъ міромъ, и выступили, можемъ скавать, далеко не въ ущербъ своему научному достоянству. Краткій очеркъ содержанія вышедших книжекъ лучше всего можеть показать читателямь характерь этого междувароднаго богословскаго журнала, имфющаго своимъ девизомъ внаменитую въронсповъдную формулу Викентія Лиринскаго: «Содержимъ то, чему върнии вездъ, всегда и всъ» (it teneamus quod ubique, quod semper, and ab omnibus creditum est).

Первый выписко отврывается статьей невестного ученого старокатолическаго епископа Рейнкенса «о конечной пели міровизнія», въ которой ученый профессорь-епископь съ свойственною ему ясностью н глубною богословского иншленія разъясняеть этоть принципіальный вопросъ, отъ решенія котораго зависить то или иное пониманіе отношеній между Вогомъ и человіжонъ, а также и людьми между собою. И онь, разобравъ крайности ученія римскокатолическаго и протестантскаго, приходить въ общему выводу, который вполив можеть быть принять и православною богословскою мыслыю, вменю, что конечная цель мірозданія есть не внешняя gloria Dei, а безконечная любовь Вога въ своему созданію, и только съ точки зрвнія этой любви и вовможно установленіе истинных отношеній дюдей между собою. Рядомъ съ представителемъ староватолицияма стоить статья представителя православія, именно греческаго архіспископа Никифора Калогерасъ, одного изъ участичновъ люцерискаго международнаго старокатолическаго конгресса. Преосв. Никифорь выступиль съ церковноисторическимъ изследованиемъ о «сношенияхъ между православнокаеолической церковью и базельскимъ соборомъ по вопросу о возсоединения нерквей», и котя его статья не доводить предмета до комца, но въ ней представлены весьма интересныя данныя насательно этихъ сноппеній. Посив греческаго архіопискова выступаєть съ своей статьей старокатолическій еписновъ Герцогь, разъясняющій смысль изв'єстнаго евангельского изреченія: «царство Божіе берется силою». Всв эти три статьи на нёмецеомъ язывё, но за ними слёдуеть уже на англійскомъ явыкъ статья англик. епископа Вордеворта «о будивив», на французскомъ интересная статья проф. Мишо: «Богословіе и настоящее время», и затыть еще несколько статей на разныхъ языкахъ по различнымъ предметамъ библіографическаго и літописнаго характера. — Второй выпуско открывается догнатический разсуждением извёстнаго ученаго профессора старокатолнка Рейша о «Седивричномъ числе танествъ». Въ ней ученый авторъ даеть обстоятельный очеркъ развитія ученія о таинствахъ, и приходить въ тому выводу, что седмиричное чесло такиствъ, несмотря на историческія колебанія, «можетъ быть бевь сомнания уперживаемо, если различать такиства въ тесномъ и широкомъ смыслѣ или таниства перваго и второго идасса, кавъ можно принимать и тридентскій канонь вотхаго вавіта, осле равличать первокановическія и второкановическія книги». И этоть ваглядь. вносящій взвёствую систему въ ученіе о такиствахъ, едва ли можеть встрвчать противъ себя серьевныя возраженія (за исключеніемъ нікоторыхъ положеній, требующихъ провёрки и поправки въ своемъ выраженія) и отнюдь нельзя полагать, что онь прямо стоить въ противоречін сь православнымь ученіемь и склоняется къ англиканскому. Даже римскій католициямь различаеть между таниствами болве необходимыя и менве необходимыя для спасенія, и уже тоть факть. что напр. таниство брака не есть абсолютно необходимое условіе спасенія для каждаго и напротивъ безбрачное состояніе привнается даже болье соотвътствующемъ цълямъ духовнаго хрестіанскаго совершенства, ясно предполагаетъ возможессть различения между таниствами, и нашимъ богословамъ нелишне было бы посерьенье позаняться этимъ вопросомъ.

Следующій за статьей Рейша немецкій переводь «Пославія свят. патріарховъ канолич.-восточной церкви о вірі православной (въ анга. архіопископамъ и описнопамъ 1723 г.) внакомить читателей MVD HAJA CL STEME BAMELINE CHMBOJH GCKENE HORVNOHTONE HDABOCI. церкви, а статья епископа Герцога, представляющая собою сравентельное изложение «Православно-касолическаго и ремскаго катникансовъ», съ замѣчательною отчетинностью и ясностью указываеть самый духъ, отличающій собою системы православнаго и римскаго вівроученія. Въ то время какъ первый (катихизисъ Филарета) главною своею пъдію поставляєть выяснить во всей глубней смысль віры, ся источниковъ и проявленій, римскій катихняюсь на первый планъ повсюду выдвегаеть принцепъ слепого послушанія авторитету церкви, завершающейся видимымъ главою-папой. Въ общемъ, по ваключению Герцога, «православновановноскій катихивись представлянть христіанство вь одежав восточной церкви, римскій же катихивись напротивь — па и ство въ одеждѣ западнаго христіанства». Трудно еще съ большею силою и выразительностью выставить отличительныя свойства разсматриваемыхъ катехнивосовъ. — Затемъ кроме окончанія статьи епископа Ворксворта «о буддизмів» обращаеть на себя вниманіе статья проф. Ниппольда, извёстнаго иротестантскаго сочувственныка старокатолицияму, автора общирной «Исторін перкви новійшаго времени». Вийсті съ Кольшиндтомъ онъ отвёчають на вопрось: «чёмъ евангелическія церкви обяваны старокатолицияму», и приходить къ тому выводу, что и протестантивы подъ вліяніемъ этого движенія должень быль выдти изъ своей закосивлой ортодоксін или сектантской разъединенности и въ немъ также обновилось созвание необходимости единения перивей между собою. - Генераль Кирвевь поместиль на франц. языке «Несколько писемъ о непогращимости папы» --- результать его переписки съ однимъ серьезнымъ римскокатолическимъ богословомъ, -- съ новымъ предисловіемъ и дополненіями по сравненію съ русскимъ и нёмецкимъ изданіями этой интересной брошюры. Выпускъ заканчивается, какъ и первый, обстоятельнымь библіографическимь отділомы и хроникой важнъйшихъ церковныхъ и богословскихъ новостей. - Въ третемъ выпускю, вслёдъ за отвлеченнымъ догматическимъ разсуждевіемъ профессора Вебера о «бытін Божіемъ», ндетъ палый рядъ статей представителей православнаго востока. Аемнскій профессорь Киріакось разсуждаеть о «проектируемомъ въ Римъ соединении восточной и западной церкви» и находить тайну этихъ римскихъ стремленій въ томъ, что римскій католициямь, вначительно потерявщій свою власть на западів, стремится наверстать въ этомъ отношенін на счеть востока, — и нельвя скавать, чтобы этотъ взглядь не соотвётствоваль самому духу римской вёчнозавоевательной системы. Затёмъ идуть двё статьи русскихь богослововъ--- московскаго профессора Соколова о «ваконности старокатолической ісрархів и А. А. Кирвова о «сближенів между старокатомиками и православными востока». Это тв статьи во франц. переводе, изъ которыхъ одна помещена была въ извлечения въ «Церк. Вестникъ» (№ 16), а другая полностью въ «Христ. Чтеніи» (вып. 2-й) за настоящій годь, и мы съ удовольствіемь отмічаемь, что оні сділамись теперь доступными и заграничному читающему міру. Проф. Мишо разсматриваеть «новый манифесть Е. Навилля о единеніи церивей». а голландскій богословъ Тиль сробщаєть о «галликанской церкви въ Парижв», посль чего идеть одинавово обстоятельный отавлъ библюграфін и літониси. — Наконецъ четвертый и послідній выпусвъ настояшаго года открывается извлечениемъ изт ученаго разсуждения патрасскаго архіепископа Никифора Калогерасъ со Маркъ Евгеникъ и кардиналъ Виссаріонъ. Это равсужденіе-блестящая характеристива двухъ передовыхъ вождей греческаго народа въ критическій моменть его исторической живни, когда настоящее было поистинъ безотрадно и бунушее не давало накавихъ надеждъ. Даже мужественныя сердца приходили въ отчаяніе, и печальная изміна православію со стороны Виссаріона была именно результатомъ его полнаго отчаннія за греческій народъ и православіе, которые онъ считаль навсегда и безвозвратно погибшеми. Но тамъ болве чести глубокой исторической проворянности тъхъ, кто и въ это мрачное время имълъ достаточно мужества, чтобы не отчаеваться за свой народь, и вёря въ жизненность православія, какъ церкви, которой дано великое обътованіе, что и врата адовы не одольноть ея, вивств съ темъ вършть и въ живучесть своего народа, какъ носителя православія. Однинъ ваъ такихь доблестныхь вождей народа и быль Маркъ Евгеневь, и последующая историческая живнь вполив оправдала его ввру и его надежду. Заканчивая свое равсужденіе, ученый архіепископъ, ободряємый фактами новъйшей исторіи елленевиа, говорить: «Мы всв нивемъ твердую увережность, что едлинвамъ, такъ какъ онъ не есть какое либо совданіе обстоятельствъ, какой либо результать слепого случая, равно накъ и возникъ не изъ своенравной воли сильныхъ вомли, а есть духовивёщее изъ всёхъ чедовѣческих в с введеній, быль, есть и будеть безсмертнымь». - Затьмъ послё статья професс. Лячгена о «школё Іероеел» вдуть статьи русскихъ профессоровъ Баляева и Сватнова. Съ статьей Валяева объ «ОСНОВНЫХЪ НАЧАЛАХЪ РЕМСВАГО КАТОЛИЦИЗМА» НАШИ ЧИТАТЕЛИ УЖЕ ВНАкомы по отчету о ней въ «Церков. Въстивкъ» № 43, а статья проф. Свътнова, трактующая о «догмать и богословском» умоврвнін», съ восторгомъ рекомендуется редакціей международнаго журнала своимъ читателямь, макь ясное доказательство того, что русское богословіе отчетинво различаеть догнать оть богосновскаго межнія и таквиъ образомъ соотвётствуеть одному изъ существенныхъ пунктовъ, выработанныхъ на международномъ конгрессв въ Люцерив. Статья вананчевается сравненіемъ отношенія римскаго католицияма и протестантивма къ разсматриваемому предмету и въ ней далается тотъ общій выводъ, что въ православновосточной церкви, какъ чуждой односторонностей запалныхъ въроженовъдныхъ системъ, «находится условія для гармоническаго развитія божественнаго какъ и человъческаго элемента въ христіанскомъ внанін». -- Въ статьв «Тридцать девять членовъ» англик, богословъ Ляйэсь старается оправдать тв пункты этого семволическаго документа англекаеской церкви, которые заключають въ себѣ весьма сомнетельное ученіе, вполет отвывающееся протестантивмомъ. Защита довольно неудачная, но обнаруживаемый въ ней духъ примирительности даеть возможность надвяться, что англиканское богословіе современемъ въ состоянів будеть освободиться отъ ига этого документа. — Послів этой

статьи иметь извлечение изъ изследования опить русскаго богослова. прот. Иванцова-Платонова о «патріархів Фотів», во францувскомъ переводв неутомимаго сотрудника журнала, генерала А. А. Кирвева, и затемь статья арминскаго богослова Исаава, представляющая насколько документовъ и фактовъ изъ новъйщей исторія арминской перкви. Книжка ваканчивается разными мелкние извёстіями, корресцонденціями, богос ловской библіографіей и літописью текунняхь событій. Среди корресповденній можно отметить письмо генерала А. А. Кирева въ англив. канонику Мейрику, вивышему смёлость водавно занвить, что православная русская порвовь вызасть большія усилія сь пёдію «поглотить старокатоликовъ и саблять изъ нихъ простыхъ представителей восточной перива на вападъ». Генералъ Кирвевъ съ негодованіемъ опровергаеть эту инси-HVALIKO E SCHO KOKASHBROTE, UTO TAKOO «HOFJOMOBIO» UVELO KVEV UDABOсвавія, которое вопреви всепоглощающей тенденцін римскаго католицивма тёмь и отличается оть послёдняго, что предоставляеть отдёльнымь церквамъ полную автономію подъ условіємъ единенія въ духв и истипь.

Изъ этого краткаго обвора можно видъть, какъ разнообразенъ и вийстъ сътъмъ интересенъ составъ инижекъ Международнаго богословскаго журнала, которому мы, въ виду высокихъ задачъ его стремленія, не можемъ не пожелать наизучшаго успъха и въ будущемъ.

4) Шестой трехгодичный отчетъ номмисіи генеральной конвенція протестантско-епископальной церкви въ Соед. Штатахъ по церковными сношеніямъ. Докум. № XII, 1893 ¹).

При американской протестантско-спископальной церкви, среди другекъ церковныхъ коммесій, существуєть и особая коммесія по «церковнымъ сношеніямъ», на обязанности которой лежить вести свощенія со всёми церквами и общинами, находящимися въ дружественныхъ отношеніяхъ съ англо-американскою общиною. Вызванная къ бытію порывомъ англо-американской общины къ сближенію главнымъ обравожъ съ православно-восточною и отчасти русскою церковію, эта коммесія не мало сдёлала для овнакомленія своей церкви съ состояніемъ православнаго востока, и ся члены не ограничивались іформальнымъ веденіемъ дёла, а вступали въ письменныя или даже личныя сношенія съ представителями востока и другихъ церквей и результаты своихъ свёденій представляли трехгодичнымъ собраніямъ общей конвенціи или собора епископальной церкви.

Отчеть начнается сообщеніемъ о перемёнахъ, состоявшихся въ весточныхъ патріархатахъ, и между прочниъ сообщается о смутахъ, провежодившихъ въ Дамаскё по случаю избранія новаго патріарха. Міногіє недовольные этимъ избраніемъ «желали присоединиться въ англикавской церкви. Но едва ли нужно говорить, что (англо-американскій) епископъ Вляйтъ, который при столь деликатныхъ обстоятельствахъ умёлъ такъ сочетать благоравуміе съ твердостью, что пріобрёнъ общее довёріе и уваженіе, всячески отклонялъ что нибудь въ этомъ родѣ. Такой антипровелитизмъ конечно былъ бы похвалевъ, если бы овъ и всегда преявлялся съ такою прямотою и откровенностью. Затёмъ упомянувъ главнымъ образомъ объ отношевіяхъ епископа Хеля къ пред-

<sup>&#</sup>x27;) Sixth triennial Report of the Commission of the General Convention of the Prot. Episcopal church in the U. S. on Ecclesiastical Relations. Baltimore 1893.

А. Лопухинъ.

ставетсиямъ греческой и русской церкви, а также и о его полемическомъ трактата въ «Первовномъ Вестника», отчетъ говорить далже о миссін архіопископа контерберійскаго среди ассерійских христіань, а также о деятельности миссій въ Египте и Авинахъ. Эта последняя миссія, накъ навъстно, недавно возбудила противъ себя народное негодованіе, выразившееся въ печальномъ нападеніи черни на содержимую ею женскую школу, и этотъ факть, можно бы подумать, повліяль на мивніе архіопископа контерберійскаго касательно успівшности и примінимости западныхъ миссій на востокъ. На торжественномъ собраніи по случаю 191 годовщины Общества распространенія Евангелія (16 іюня 1892 г.) архіспископъ въ своей річи выскаваль между прочимь слідующее: «Есть и еще важный пункть, который, мев думается, не съ достаточностью принимается во вниманіе Обществомъ. Мив думается, мы недостаточно привнаемъ важность восточныхъ церквей для христіанства въ будущемъ. Я уже раньше говориль здёсь, и убъждень въ томъ, что не намъ, рожденнымъ отъ Іафета, возвратить народы наъ ислама. Я думаю, что они должны быть возвращены христіанству восточными христіанами, и мы должны войти въ тёсное соприкосновение съ теми изъ восточныхъ христіанъ, которые относятся къ намъ съ благосклонностью и любовію и которые во многихъ отношеніять слабы, притесняемы и забиты, и подать имъ братскую руку. Мало того, я варю, что эти именю восточные народы возвратять онять христіанство восточному міру. Повтому, по моєму, слідовало бы завлеать болье тесныя сношенія съ восточными перквами и следать все, что они повволять намъ, въ дъле распространения среди некъ западнаго знанія Виблів, западной віры въ Баблію, западнаго критицизма Библік и знакомства съ первобытнымъ состояніемъ и візрою ихъ собственныхъ предковъ, къ чему и мы старались возвратиться... Въ такомъ именно направления я только и вижу возможность вознращенія древняго міра во Христу». Въ этой річи нельвя не видіть глубоваго пониманія раздичія между востовомъ и западомъ, и вонечно только востокъ и можетъ возвратить отнятые мечемъ джепророка народы Христу. Но едва ли не въ противоречи съ этимъ стоетъ жеданіе архіепископа усильть вападное вліяніе на востовъ, н особенно внести «вападный критициям» Библін», горькіе плоды котораго давно уже отравляють дунку западныхъ народовь, распространяя средн нихъ крайній раціонализмъ и невіріе. Будемъ надіяться, что правосдавный востокъ «не повволить» облагольтельствовать себя полобнымъ западнымъ нововведенимъ. -- Отчеть затемъ сообщаеть краткія свёденія о состоянія старокатолицевма и съ сочувствіемъ говорить о двухъ междувародныхъ старокатолическихъ конгрессахъ, состоявшихся въ Кёльна въ 1890 г. и въ Люцерна въ 1892 году. Въ виду того, что въ последнее время вновь оживился интересъ къ междуцерковнымъ сношеніямъ, нашедшимъ себі во всякомъ случай замінательное выражение на международныхъ старокатолическихъ конгрессахъ, а также и въ международномъ богословскомъ журналь, гдъ свободно встричаются между собою богослова всёхъ независимыхъ церквей востока и запада, будемъ надъяться, что в отощавшіе отчеты коммисін англо-америк. еписк. перкви оживятся и получать прежнюю полноту и содержательность.

# содержаніе

# ІІ части ХРИСТІАНСКАГО ЧТЕНІЯ

за 1893 годъ.

Стр.

| I. О таниствъ брака. Прот. Т. А. Серединскаго                    | 3-12      |
|------------------------------------------------------------------|-----------|
| II. Памятники искусства и иконографіи въ древне-хря-             |           |
| стіанскій періодъ. Проф. Н. В. Повровскаго . 13-45;              | 185-221   |
| III. Проскты улучшенія въ нашемъ церковномъ управле-             |           |
| нін. Проф. Т. В. Барсова                                         | 222-271   |
| нін. Проф. Т. В. Барсова                                         |           |
| отношеніяхъ въ Господу современнаго Ему еврейства. Н. Н.         |           |
| Глубововскаго                                                    | 289 - 320 |
| Y. День и годъ мученической кончины св. евангелиста              |           |
| <b>М</b> арка. Проф. В. В. Болотова                              | 405-434   |
| VI. HOBOCTH VACHON BUTCHATVOM                                    | 175-184   |
| VI. Новости ученой литературы                                    | 272-288   |
| VIII. Старинные русскіе нионостасы. Н. А. С и е ров с в а го.    | 321-342   |
| IX. Основаніе русской духовной миссін въ Аоннахъ.                |           |
| Сваш. В. И. Жиакина.                                             | 343-351   |
| Свящ. В. И. Жиакина                                              |           |
| Лопухина.                                                        | 351       |
| Аспухина                                                         |           |
| TSBNHR                                                           | 353 - 384 |
| XII. Памятники византійской иконографіи и искусства.             |           |
| Проф. Н. В. Покровскаго                                          | 385-404   |
| XIII. Новое положение объ управлении церквами и ду-              |           |
| ховенствомъ военнаго и морского въдомствъ. Проф. Т. В.           |           |
| Барсова                                                          | 435-477   |
| XIV. Кораблекрушеніе ап. Павла на Средиземномъ морѣ—             |           |
| при свътъ новъйшихъ археологическихъ открытій. А. Л.             |           |
| Павловича                                                        | 478-504   |
| XV. Къ шестисотавтію дня рожденія святителя Алевсія,             |           |
| интрополита всея Россін, московскиго чудотворца. С. А. В.        | 505-510   |
| XVI. Къ вопросу о словъ «паперть». Ісром. Менодія                |           |
| Великанова                                                       | 511-516   |
| XVII. Новости русской и иностранной литературы Доц.              |           |
| П. Н. Жуковича и проф. А. П. Лопухина                            | 517-527   |
| • •                                                              |           |
| Bъ особомъ приложен $i$ и:                                       |           |
| XVIII. Толкованіе на псалмы. Прот. Н. П. Вишнякова.              | 571-587   |
| XIX. Толкованіе на книгу пророка Исаін. Проф. И. Г.              |           |
| Троицваго                                                        | 769-784   |
| Троицкаго .<br>XX. Протоколы засъданій Совъта СПетербургской Дуэ | le        |
| ховной Академіи                                                  | 161 - 460 |
|                                                                  |           |

# TAARÀ MA.

й. Послушайте мене острови, й внемлите газыцы: временеми многими стомти будети, глаго-лети Газь: Ш чрева матере моем нарече ймм мое,

### Глава XLIX.

1. Слушайте Меня, острова, и внимайте, народы дальніе: Господь призваль Меня от упробы матери Моей называль имя Мое.

Главы XLIX—LVII завлючають въ себв 2-й отделъ II-й части вниги прор. Исаін. Въ содержащихся здёсь пророчествахъ говорящинъ и действующинъ, совокупно съ Господомъ, лицомъ является тотъ Отровъ Господень, о которомъ было сказано выше, въ XLII гл., и явленію котораго должны предшествовать событія XLIII—XLVIII гл.

#### LIABA XLIX.

Въ XLIX-й гл., составляющей прологь къ данному отдълу пророчествъ, отмъчаются въ краткихъ, но существенныхъ чертахъ пророчески изображаемыя въ этомъ отдълъ событія, а именно: явленіе въ міръ, служеніе въ міръ и прославленіе Отрока Господня (ст. 1—13), соединяемое съ симъ прославленіе Сіона (ст. 14—23), освобожденіе пребывающихъ въ рабствъ сильнаго (ст. 24—25) и вселенская проповъдь о Господъ, какъ Искупителъ (ст. 26).

Ст. 1. Говорящимъ лицомъ здёсь является Отрокъ Господень. Его рёчь обращена къ народамъ и племенамъ, обитающимъ внё святой земли (ср. XLI, 1). Онъ указываеть имъ прежде всего на обстоятельства своего рожденія. Господь призвалъ его отъ чрева (Пс. СІХ, 3; ІІ, 7), ранёе зачатія его въ утробі матери, нарекъ имя его.—О зачатія и рожденія Отрока Господня полнёе было возвёщено въ VІІ-й гл., ст. 13—15, гдё говорится, что онъ зачнется и родится отъ Дёвы, и ему будеть дано имя Эммануилъ. Взятое въ совокупности, относящееся сюда пророчество Исаім исполнилось въ исторіи зачатія и рождества Господа Інсуса Христа (ср. Ме. І, 21; Лк. І, 31), но съ тёмъ различіемъ,

в. й положи оўста мом ійкш мечь остря, й под кровомя рвки своем скры мм: положи мм ійкш стрылв йзбраннв, й вя твль своёмя скры мм,

2. И содплал уста Мон какт острый мечт; тпнію руки Своей покрывал Меня, и содплал Меня стрплою изостренною: вт колчант Своем хранил Меня.

что Христосъ Спаситель быль названь не Эмианунломъ, а Інсусомъ. Останавливаясь на этой разности наименованія его въ благовъстін пророка и благовъстін архангела Гаврінла, св. Кириллъ алекс. объясняеть ее разностію точекъ зрівнія въ токъ и другокъ случав: "ибо божественный пророкъ, духомъ возвещающій тайны, предуказаль "съ нами бывшаго Бога", назвавъ его такъ по природъ и домостроительству, соединенному съ плотію; а блаженный ангелъ (Гаврівлъ) нарекъ ему имя ради его действія: ибо той спасе люди свом. Итакъ овъ назвавъ Эмманувловъ потому, что, будучи Вогомъ, сталъ съ нами, т. е., человъкомъ, Інсусомъ же потоку, что ему, сущему Богомъ и ставшему человъкомъ, наддежало спасти поднебесную". Евр. сл. מַרְהוֹק יהוֹה = въ р. с. "дальніе Господь" 70-ю были прочитаны, какъ: בַּרָהוֹק יִהְיָה, по-**ΨΕΝΥ:** διὰ χρόνου πολλοῦ στήσεται = Βρέμεμεμε μηόγμας **στοώτ**κ БУДЕТИ, т. е.: исполнение даннаго пророчества въ его целости последуеть въ отдаленновъ, относительно времени пророка, будущевъ, ср. Дан. VIII, 26; X, 14. Евр. сл.: מָבֶּטֶן קְרָאָנִי — въ р. с. призваль Меня отъ чрева, не инфють себф соотвътствія въ ват. т. и ал. код., а носему и въ слав. т., но, какъ переведенныя въ нъкот. греч. списк., у Грабе внесены въ тексть: ех усотро;  $\dot{\epsilon}$ хай $\dot{\epsilon}$ хай $\dot{\epsilon}$ хи $\dot{\epsilon}$ хихи $\dot{\epsilon}$ хи голета Га прибавлены переводчивами.

Ст. 2. Господь даль Отроку своему уста, дъйствіе которыхъ подобно дъйствію остраго меча (ср. Апок. І, 16): нбо исходящее наъ нехъ слово разсъкаеть человъчество на части (Ме. Х, 34—35), проницаеть въ глубину человъческой природи (Евр. IV, 12) и поражаеть нечестіе (Ис. ХІ, 4. 2 Сол. П., 8). Посредствонъ

г. й рече ми: рабя мой 3. И сказаля Мить: ты есй ты, ісраняю, й вя тебь рабя Мой, Израиль, ва Тебъ προελά ΒλΙΟς Α.

Я прославлюсь.

этого меча Господь инвив поразить драконта зміа ввжаща, драκοητα smía αθκάβατο, αράκοητα εξιματό βλ πόρη (Me. XXVII, 1). Искони соврытый подъ кровомъ руки Господней, искони пребывая съ Богонъ (Притч. VIII, 27; Іоан. I, 2), Отровъ Господень въ опредъленный историческій моменть (Гал. IV, 4) посылается въ міръ, является здёсь стрелой избранной, которая, какъ говорить св. Кириль алекс., имветь погубить самого сатану и сущія съ нимъ лукавня силы, а также враговъ истины и нечестиво противящихся священной проповъди; но она же въ иновъ случав причиняеть рану на пользу и спасеніе, какъ въ П'всни П'всней говорить поражения невъста: южи обмавлена любовію азь ёсмь (П. П. У, 8). Кроив стрвлы избранной, говорить блаж. Іеронимъ. Богъ имъетъ весьма много иныхъ стрълъ, но неизбранныхъ, каковыя стрелы суть пророки и апостолы; о нихъ и поется въ другомъ мість: стрылы твом изищрены, сильне: людіе под товою падята (Пс. XLIV, 6 ср. также Пс. СХІХ, 4). Но изъ многихъ стрваъ и весьия иногихъ синовъ Христосъ есть единая избранная стръла и Сынъ Единородини. ѝ въ туль своема ской мм: блаж. Іерон. и Өеодорить видять адфсь указаніе на Боговоплощеніе, а св. Кирилль алекс. даеть такой перифразь: д но избранная и превосходивания всёхъ стрела, Христосъ, была сокрытой въ предвъдъніи Отца, какъ бы въ колчанъ".

Ст. 3. Являясь въ віръ, Отрокъ Господень является здёсь прежде всего, какъ исполнитель воли Божіей (Пс. ХХХІХ, 8-9; Ме. V, 17); а такъ какъ исполнение таковой воли составляло историческое приявание Израильского народа и служило въ прославлению Господа, то исполнивший всю волю Божию, Отрокъ Господень, чрезъ это являлся какъ би олицетвореніемъ истоэм ческаго генія сего народа, Изранденъ, чрезъ котораго просла-SHITCH BOTS (cp. Mc. XLII, 1. IOAH. XVII, 4).

- Α. Ã32 жε ρεκόχα: вотщѐ τρθαύχος, вобе ѝ нивочто даух крвпость мою: сегш ради свах мой пред Γξέмα, ѝ τρθα мой пред Бгомъ моймъ.
- є. Й нынь такш глаголета Гаь, создавый ма ш чрева раба себь, ёже собрати закшва къ немв, и зсраила: собербса й прославлюса пред Гаемъ, й Бгъ мой будетъ мив крыпость.
- 4. А Я сказал: напрасю Я трудился, ни на что ч вотще истощаль силу Свою. Но Мое право у Господа, ч награда Моя у Бога Моего.
- 5. И нынь говорит Господь, образовавшій Меня от чрева вз раба Себь, чтобі обратить къ Нему Іакова, и чтобъ Израиль собрался т Нему; Я почтенъ въ очах Господа, и Богъ Мой—сила Моя.
- Ст. 4. Ближайшей цёлію явленія Отрока Господня въ віръ служить возстановленіе падшаго дона Изранлева, собраніе заблудшихъ овець его въ одно стадо (Ме. XV, 24; XXIII, 37). 
  Упорство изранльтянъ составляеть препятствіе къ непосредственному достиженію этой цёли; такъ что въ отношенія вхъ
  труды Отрока Господня являются какъ бы напрасными: они не
  принимають его благов'єстія (Іоан. І, 11), не оцінивають его
  и не воздають ему должной чести (Ис. LIII, 3). Но діло Отрока
  Господня находится предъ судомъ Вожіниъ, и оть Вога стідуеть возмездіе за трудъ его.
- Ст. 5. Господь говорить Отроку своему, посылаемому для обращенія и собранія народа изранльскаго, что, хотя этоть народь не обратится въ нему и не соберется вокругь него, какъ своего пастиря (Ме. ХХШ, 37), тыть не менье Онь, Отрокъ Господень, будеть почтень въ очахъ Господа и Богь явить въ немь силу свою. Славянскому: собересм = συναχθήσομαι соотвытствуеть еврейское: ¬СК, к, что по Кеtib = не соберетсм (т. е. Ісранль), какъ правильно Сими. Оеод.: хай Ісранд ой сичахвуставани; а по Кеті, понимающему к, не, какъ переводить Акиль: хай Ісранд артоборить от

- š. Й рече ми: веліе ти ёсть, еже назватись тевв оабома моимъ, еже возставити племена вакшвам, й разсымие Ісранлево швратити: cè дахъ тм' въ завъти рода, во свъти тазыкшта, ёже выти теба во спасеніе, даже до последничь земли.
- ã. Tákw глаголети Гав, извавивый та Бгв ісранлевв: фсвитите оуничижающого двшв свою, гившаємаго Ш пазынь равшви кножескихи: царіє оўзрмти его, й востанути ким зи, й поклонатсь емв, Гаа ради: южи вырени ёсть стый ісранлеви, й набра́ уи тм.
- 6. И Онг сказаль: мало того, что Ты будешь рабомь Моимъ для возстановленія кольнъ Іаковлевым, и для возвращенія остатков Израмля; но Я сдплаю Тебя свътомъ народовъ, чтобы спасеніе Мое простерлось до кониовъ земли.
- 7. Такъ говорить Господь, Искупитель Израиля, Святый Его, презираемому вспми, поносимому народом, рабу властелинов: цари увидять и встануть; князья поклонятся ради Господа, который впренз, ради Святаю Израилева, который избраль Тебя.

етанваеть здёсь переводъ по Ketib: non congregabitur, понимал все выраженіе: Израннь не обратится въ Господу. 70, вийсто 기가 아니 читали: গ্রামার, почену: συναχθήσομαι — собервсм.

- Ст. 6. Въ последующей исторіи Отрокъ Господень является не національныть уділятелемь, возстановителемь и собирателемь изранлыскаго государства, а свётомъ явыковъ, спасителемъ обитателей всей земли (ср. Лк. II, 30-32). — Для того, чтобы согласить чтеніе сего стиха по тексту слав. и рус. син., следуеть читать, вивото в έλιε--- в ελήκο λυ (μέγα), а въ концв продвоженія поставить знакъ вопроса '(;), ср. въ Полиглоттъ Штира. Слова: ва завъта рода не нивить себъ соотвътствія въ евр. и. т. и въ анекс. т., но въ ват. ниъ соответств. είς διαθήχην γένους.
- Ст. 7. Онъ, въ началъ пренебрегаемый язычниками, впоследствін будоть почитаемь даже царанн и владетеляни ихъ,

- й. Такш глаголета Гаь: во времм прімтно послящаха тебе, й ва день спасенім помогоха і ті, й сотвориха ті, й даха тім ва завіта вічный газыкшва, ёже оўстронти землю, й наслі-дити наслідім пястыни,
- 8. Такт говорит Господ: во время бласопріятное Я услышаль Тебя, и вт день спасенія помогт Тебя; и Я буду охранять Тебя, и сдплаю Тебя завытом народа, чтобы возстановить землю, чтобы возвратить наслюдникия, наслюдія опустошенныя,
- Ст. 8. Господь, внявній ону во время проявленія своого особаго благоволенія въ людянь, помогшій ону въ день спасонія людей, полагають его въ основу завіта своого съ людьни: Онъ возстановить землю, лежавшую, какъ говорить блаж. Іеронимъ, въ заблужденіяхъ ндолопоклонства; Онъ овладіотъ ся запуствлими участвами, не инівшими, по словань того же блаж. Іерон.. Бога своинъ обитателенъ. Останавливаясь на начальнихъ слевахъ стиха: во време прімтно посабщахх тебе, й вх день спасенім помогохъ ти, св. Кириллъ алекс. пишеть: "котя жристось билъ предопреділень до сложенія міра, какъ и тайна ого. но Онъ возсіяль во времена, угодныя Міроправителю, въ которыя Онъ помогь намъ; о времени вочеловіченія (ого) онъ и говорить. что это день спасенія. Такъ нізгдів и божественний Павель:

- Θ. Γλαγόλιοψα εξίψωμα Βο οўзаха: йзыдите: й εξίψωμα во тмв: Ѿкрыйтесм: на всвух путеха пастисм вудута, й на всвух стезмух пажить йхх.
- Т. Не взалчута, ниже вжаждута, ниже поразита йха зной, ниже солнце, но милуми йха оутвшита йха, й сквозв источники водным проведета йха.
- 9. Сказать узникамъ: выходите, и тъмъ, которые
  во тъмъ: покажитесь. Они
  при дорогахъ будутъ пасти,
  и по всъмъ холмамъ будутъ
  пажити ихъ.
- 10. Не будуть терпыть голода и жажды, и не поравить их вной и сольце; ибо Милующій их будеть вести их, и приведеть их къ источникамь водь.

"се нынь, говорить, времм благопрімтно, се нынь день спасєнім" (2 Кор. VI, 2). Воспівнаеть же и пророкъ Давидъ, говоря: "Сей день, егоже сотвори Господь и дал. (Пс. СХVII, 24)". Впрочемъ инме, по словамъ того же Кир., относили эти слова во времени моленія Спасителя о чашт и его страданій, принимая ихъ за слова, свазанныя Вогомъ Отцемъ Христу Спасителю послъ того, какъ Онъ испилъ чашу страданій и смерти; но св. Кириль не соглашается съ таковынъ инвијенъ. Блаж. Ісрон. подъ временемъ благопріятнымъ и днемъ спасенія разуміветь время страданія и воскресенія Спасителя. Евр. сл. 키겠다! = въ р.-с. и Я буду охранять Тебя, 70 производили отъ 기살, при чемъ в считали за соптегвати, почему кай втдаса св = й сотвориха тм. Но блаж. Іерон., какъ и р.-с. п.,--отъ בין, поveny et servavi te = n coxpanna reda, pasymberca, orb tabnia, всявдствіе победы надъ спертію (Делн. П, 24, 31). Слово "ввиний" не имветь себв соотвътств. ни въ евр., ни въ греч. т.

- Ст. 9. Огрокъ Господень освободитъ находящихся въ узахъ, просвътить пребывающихъ во тымъ (Ис. LXI, 1; Лк. IV, 18) и будеть для нихъ пастыремъ добрыкъ (Іоан. X, 9—11).

ат. Й положв всмив горв ва путь, и вству стезю ва па-CTBS HAZ.

ві. Сѐ сін йздалеча прійд8та, сін Ѿ сввера, й Ѿ морм, инін же 🗓 земли персскім.

- 11. И вст горы Мои сдтлаю путемь, и дороги Мои бидить подняты.
- 12. Вотъ, одни прійдуть издалека; и воть, одни оть съвера и моря, а другіє изземли Синимъ.

Cr. 11 ср. XXVI, 7; LXII, 10. Казавшійся прежде для последовавшихъ за Отрокомъ Господникъ трудний путь, т. с. путь добродетели, при содействии Божинъ, становится легкинъ (ср. св. Кир. ал.). Посл. два слова ст.: זְּמְסִלְּהֵי יְרָמִיוּן 70 чи-דאום: וְמְסְלֹּה מַרְעִיהָם, почеву: καὶ πᾶσαν τρίβον εἰς βόσκημα ἀυ-TOTC = H BCAKY CTERIO BE HACTBY HAZ.

Ст. 12. Въ наследіе Отрока Господня войдуть народи всекъ етранъ свёта. Слова: "издалеча, Ѿ свера, Ѿ морм, Ѿ земли персскім" по Іерон. суть названія четырехъ странъ світа: воетока, сввера, запада и юга. В земли персскім соотв. буквально съ евр.: нвъ венли Сининъ, у  $\Delta \kappa$ . С.  $\Theta$ еод.  $\dot{\epsilon}$ х  $\gamma \tilde{\eta} \varsigma$   $\Sigma$ ενεί $\mu$ ; Іерон.: de terra Australi = изъ земли пожной, на томъ основанін, что имя Синимо (סיניים), по его слованъ, происходитъ отъ именн горн Синай (סִינֵי), лежащей въ югу отъ святой эсили (Авв. III, 3). Переводъ Іерон. согласенъ съ Таргуновъ: מאַרַע סום эсили приненается Раши и Канки и приненается Раши и Канки и одобряется Бохартовъ, по мивнію котораго סִינִים происходить отъ )<sup>о</sup>, упоменаемаго у Евек. XXX, 15 въ смыслѣ вмени г. Пелувія, и овначаеть "жителей Полувія", а синевдохически—жителей паннях странъ вообще. Со времени Аріасъ Монтана и Гевеніуса большая часть повднійших комментаторовь въ страні Синить, упоминаемой здёсь у пророка, видять Хину (Китай), сведения о которой, какъ самой восточной относительно Палестины странъ, ногъ инъть пророкъ (ср. коии. Гезеніуса и Делича, у последняго особое прибавление къ коммент. на пр. Исаію: Konnen סִינִים Jes. XLIX, 12 die Chinesen sein? Excurs von Digitized by GOOGLE Victor von Strauss-Torney).

її. Радвитест невеса, й веселист земле, да штрыгнвтъ горы веселіе, й холми правав, такш помилова Бгв люди свой. й смиренным людей свойув оўтвши.

йі. Рече же сішни: фстави ма Гаь, й Бгз завы ма.

еі. Вай завулети жена отроча свое, ёже не помиловати исчадім чрева своєгю; аще же й забудети сихи жена, но ази не завуду теве, глаголети Гав.

SI. Gè на ρθκάχε πούχε написахъ ствны твой, и предо мною ёсн присни,

- 13. Радуйтесь, небеса, и веселись, земля, и восклицайте, горы, отг радости: ибо утьшиль Господь народь свой, и помиловаль страдальцевь Camara
- 14. А Сіонг говорилг: оставиль меня Господь, и Боль мой забыль меня!
- 15. Забудеть ли женщина ърудное дитя свое, чтобы не пожальть сына чрева своего? но если бы и она забыла, то Я не забуду тебя.
- 16. Вотг, Я начерталь тебя на дланях Монхъ; стпны твои всегда предо Мною.
- Ст. 13. Дъло спасенія пребывающихъ въ работвів грізку и темниців духовной, устроленое Отровонъ Господнинъ, какъ возстановляющее нарушенную въ грехопадении гармонію міровыхъ силь, радостно для кірозданія.
- Ст. 14-16. Иня "Іерусалинъ и Сіонъ", по слованъ блаж. Іеронина, въ св. Писанін должно бить пониваемо четверояко: вопервыхъ, относительно іудейской столицы, о которой въ евангелін скорбить Господь: Гервсалиме, Гервсалиме, йзвивый пророки, и каменієми побивами писланным ки тебів (Мо. XXIII, 37) к въ другомъ мъстъ: егда же оўзрите швстоимь іервсалими вши: тогда развивите, такш приближись запвствите емв (Лв. ХХІ, 20); во-вторыхъ, относительно общины святыхъ, которые, находясь въ миръ съ Господомъ и стоя на вершинъ добродътелей, справедливо называются Сіономъ, о которомъ говорится: шенованім єгш на гораух свытыхх: любити Гув врата сішны, паче всвух селеній іакшванух (Пс. LXXXVI, 2); въ третьихъ — относительно мно-

31. й вскоръ возградишист, Т нихже разорился еси, й шпвстошивши ты изыдвта из TERÈ.

17. Сыновья твои постъшать къ тобь, а разорители и опустошители твои учдуть ота тебя.

жества ангеловъ, господствъ и властей, и всехъ, состоящихъ на служени Богу, о каковомъ Іерусалимъ говоритъ и апостолъ: а вышній вервсалими свободь ёсть, иже ёсть мати всёми нами (Гал. IV, 26), и въ другомъ ивств: но приствийсте ка сішнстъй горъ, й ко граду Бга живагш, верусалиму невесному (Евр. XII, 22); въ четвертыхъ-относительно Герусалина, о которомъ іуден и іудействующіе изъ христіанъ, на основанія Апокалипсиса Іоанна, котораго они не понимають, думають, что онъ спустится съ небесъ, очертанія же и безпредвльная широта котораго, по мивнію ихъ, изображены нъ последней части Евекіпля". Въ данномъ стихъ пр. Исвін подъ Сіономъ, по словамъ блаж. Іероника, должно разуметь общину святихъ среди іудеевъ. Подвергаясь разнымъ гоненіямъ и скорбямъ, Сіонъ не долженъ считать себя оставленных и вабытымъ Вогомъ: Господь никогда не забудеть его. Образъ его начертанъ на дланяхъ Госнода, ствич его всегда предъ очани его. Св. Кириллъ алекс. въ виражения: се на рвкахи монхи написахи ствны твом, видить указание на страданія и распятіе Христа Спасителя, вчастности на пригвожденіе его дланей ко кресту; подъ стпыами же Сіона разумветь апостоловъ, евангелистовъ в святыхъ вообще, присныхъ Богу.

Ст. 17. Чада Сіона поспъшно устремятся въ нему отовсюду, а разорители и опустошители его отойдуть отъ него. Въ начальномъ выраж. ст. בְּנֵיף בְּנֵיף בּה р.-с. сыновья твон посившать, 70 читали второе сл. кавъ בַּנֵיף, particip. отъ בַּנַיף = строить (ср. Іерон.: structores tui), а следующее за симъ но евр. т. слове: בְּהַרְכֵיִּךְ — въ р. с. разорители, которое въ насор. т. стоитъ за атнахомъ и посему д. б. отнесено ко 2-й полов. ст., считали за приложение въ дій, почену и перевели: хαί ταχύ οἰχοδομηθήση υφ' ων καθηρέθης= μ вскор  $\mathbf b$  возградишисм,  $\mathbf w$  μμχ  $\mathbf w$  ρα 30 ρ μας  $\mathbf w$  ε ε  $\mathbf w$ .

йі. Возведи бкресть бин твой, й виждь всм, се, собрашасм, ы пріндоша къ тебъ, жив в азъ, глаголета Гав: такш всеми йми аки ва красотв фелечешист, й шаложищи себе йми щки оўтварію невъста.

οι Πομέκε πίζετδη τροκ μ разсыпанам й падшам нынв оўтьсныюта й швитающиха, й ογλαλήτες Ѿ Τέβε Πογλομάю-WIH TÀ.

й. Ренчти во во оўшы твой сы нове твой, йуже быль пог8виль ёсй: твено ми мвето, сотвори ми мисто, да вселюст.

- 18. Возведи очи твои, и посмотри вокруга, -- вст они собираются, идуть къ тебъ. Живу Я! говорить Господь, встми ими ты облеченься какт убранством, и нарядишься ими како невъста.
- 19. Ибо развалины твои, и пустыни твои, и разоренная земля твоя будуть теперь слишком тъсны для жителей; и поглощавшие тебя удалятся от тебя.
- 20. Дъти, которыя будуть у тебя посль потери прежних, будуть говорить въ слухъ тебъ: "тъсно для меня мъсто; уступи мнь, чтобъ я могь жить".

Но чтеніе евр.-и. т. больше согласуется съ контекстомъ ричи (ст. 18—22) и подтверждается параллельных ивстоих (LIV, 13).

CT. 18 cp. LX, 4. LXI, 10. Office, pashoofpasie u spaсота собравшихся отовсюду чадъ Сіона подобни обилію, разнообразію и красоть украшеній невъсты. Сравненіе церкви съ невъстою въ св. Писаніи одно изъ обычныхъ, ср. Пъснь Пъсной; Ефес. V, 23-24. Согласно чт. въ евр. и. т., но слав. слад. читать: виждь: всм сім (т. е. чада твом) собрашасм и д.

Ст. 19-20. Обиліе чадъ Сіона будеть таково, что пространство Герусалина, пустырей его и всей св. земли, находящейся въ разореніи, будеть слишкомъ нало для нихъ, и они будутъ желать расширенія своей территоріи. Въ 20 ст., вийсто קבַבוּך — Іерон. бувв. sterilitatis tuae — безплодія твоего (ср. And. deiner Unfruchtbarkeit), 70 ישרפיים, novemy: סטר, חסיפוריים, חסיפוריים, מוסיפוריים, מוסיפוריים מוסיפורים מוסיפוריים מוסיפורים מוסים מוסיפורים מוסיפורים מוסיפורים מוסיפורים מוסיפורים מוסיפורים מוס

на. Й речеши во сердцы своемо: кто мнв породи сихо; азо же безчадна, й вдова, сихо же кто воспита мнв; азо же йстахсм едина, сін же мнв гдв быша;

κ. Τάκω γλαγόλετα Γξό Γξό: cè воздвизаю на газыки ρυκυ μοιό, й на островы воздвигну знаменіє моѐ, й приведута сыны твом ва λόнь, й ащери твом на плещаха возмута.

- 21. И ты скажеть в сердцт твоем: кто мит родик ихг? я была бездттна и безплодна, отведена въ плънъ и удалена; кто же возрастилъ ихъ? вотъ, я оставалась одинокою; идъ же они были?
- 22. Такт говорить Господь Богь: воть, Я подниму руку Мою кт народамь, и выставлю знамя Мое племенамь, и принесуть сыновей твоихъ на рукахь и дочерей твоихъ на плечахъ.

ἀπολώλεχας — йχжє выях погвинях ёсн; въ р. син. описательно: воторыя будуть у тебя посят потери прежнихъ.

Ст. 21. Нарожденіе новыхъ чадъ Сіона послѣдуеть не во естественныхъ законамъ племеннаго разиноженія природнихъ жателей Сіона, т. е., іудеевъ, а по чрезвычайному дѣйствію Вожію. Квр.-сл. קֹלִים בי въ р.-с. отведена въ нлѣнъ и удалена, въ ват. т. и ал. код. не имѣють себѣ соотв., почему не переведены въ слав.; но въ нѣкоторыхъ греч. сп. переведены: πάροιхо; кай ѐүхекλеюрь́ему.

Ст. 22. Господь обратится къ языкамъ: проявить предъ народами силу свою, т. е., по св. Кирилу ал., силу благовъстія с Христъ; Онъ воздвигнетъ среди нихъ знамя свое, т. е., по бл. Герон., знамя креста своего, всяъдствіе чего среди нихъ объявится во иножествъ чада Сіона, стремящіяся къ нему. Въ первое время, послъ своего духовнаго рожденія, они, какъ малыя дъти, въ своемъ стремленія къ Сіону будутъ сильно нуждаться въ посторонней помощи,—въ помощи своихъ воспитателей. Таковыми воспитателями вовыхъ чадъ Сіона, по св. Кирилу ал. и бл. Герон., были аме-

κε. Η εξαβτα μάριε κορπήτελυ τεού, ѝ κημεθη έχα κορπήλημω τεού: до λημά зεмλη ποκλόημτος τεεβ, ѝ πράχα ημές τεούχα ψελήμβτα, ѝ οỷεξου, ιάκω άβα Γάβ Κέα, ι η κοράμπτος τερπήψίη μπ.

на. Еда возмети кто и йсполина кшрысти; й аще кто планити неправедна, спасети ан см;

κε. Занѐ τάκω глаго́лета Гҳь: ҳще кто плѣнита йсполина, во́змета кшры́сти: взе́млей же ѿ крѣпкагш, спасе́тсе: ҳҳҳ же прю̀ твою̀ разсужду, ѝ ҳҳҳ сыны твом̀ йзба́влю.

- 23. И будутг цари питателями твоими, и царицы ихъ кормилицами твоими; лицемъ до земли будутъ кланяться тебъ и лизать прахъ ногъ твоихъ, и узнаешь, что Я Господъ, что надъющеся на Меня не постыдятся.
- 24. Может ли быть отнята у сильнаго добыча, и могут ли быть отняты у побъдителя взятые вз плънз?
- 25. Да! такъ говоритъ I осподъ: и плъненные сильнымъ будутъ отняты, и добыча тирана будетъ избавлена, потому что Я буду состяваться съ противниками твоими, и сыновей твоихъ Я спасу;

столы и предстоятели церкви (ср. 1 Кор. III, 2; Гал. IV, 19; 1 Сол. II, 7; 1 Петр. II, 2).

Ст. 23 ср. LX, 16. Теперь о матеріальномъ благополучім Сіона будуть пещись не цари іудейскіе, а цари и правители языковъ. Они будуть кланяться ему до земли и будуть лобызать самый прахъ ногь его.

Ст. 24—25. Для того, чтобы изъ языческаго міра могли произойти чада Сіона, для сего онъ предварительно долженъ освободиться изъ-подъ власти сильнаго, т. е., сатаны (Ме. XII, 29). Такое избавленіе его, не возможное для человъческихъ усилій, становится возможнымъ мишь потому, что самъ Господь поразить сильнаго, т. е., сатану, и возьметь похищенное имъ (Лк. XI, 22), ср. объяси. XL, 10. Хорошо по поводу этихъ двухъ стиховъ

кв. Й фскорбивши тебе снъдыть плоть свою, и йспіють такш віно ново кровь свою, й оўпіютсм: й оўвесть всмка паоть, таки аза Гаь избави-

26. И притъснителей твоих накормлю собственною их плотію, и они будуть упосны кровію своею, какт молодым вином; и всякая плоть

пишеть блаж. Іеронимъ: "Господь нашъ и Спаситель, который сказаль прежде чрезъ Исаію, самъ повторяеть ту же имсяь въ Евангелів: Какш можети кто внити ви доми крыпкагш, й сосваы ёгш расунтити, аще не первые свыжеть крыпкагш, тогаа доми еги расунтити; (Мв. XII, 29). Криній и исполинь есть діаволь, покорившій подъ свою власть всв народы, осивлившійся скавать Спасителю: сій всй тєбь дами, йще пади поклониши ми см (Me. IV, 9). Ибо міръ лежаль во власти злого, котораго не могъ побъдить ни одинъ изъ праведниковъ; никто, согласно Аносу, не ногъ вырвать добычи изъ устъ дьвовыхъ (Ан. III). Итакъ, предложивши вопросъ, что ужели никто не можетъ побъдить врепкаго исполина и спасти то, что нив было похищено, Господь отвівчаеть, что все это должно совершиться въ его пришествіе, т. е., что взятые прежде народы у исполина будуть отняти: вся утварь его и весь домъ его будетъ разделенъ апостоданъ, когда исполнилось то, что написано: царь силь возлювленнаги красотою дому раздялити корысти (Пс. LXVII, 12),тоть именю, что возшеди на высотв плиними есть плина, н даде дамнім ви человвивуи (ср. Пс. LXVII, 19 и Еф. IV, 8), т. е., тъхъ, которые прежде были похищены на сперть, возвра-דאת въ жизни. Вийсто: עָרִיץ יַפָּר וּמַלְקוֹת יָפָר בּוֹר יַבָּר בּוֹר יַבָּר וּמַלְקוֹת עָרִיץ = въ р.-с. и пленение сильным будуть отняты, и добыча и т. д., 70 чи-דמון: אם ישבה גבור יפה ולקח מעריץ ποσομγ: ἐάν τις ἀιγμαλωτεύστ γίγαντα, λήψεται σκολα, λαμβάνων δὲ = ἄψε κτὸ παθιήτα ήςποлина, возмета кшрысти, вземлай же и д.

Ст. 26. Поравивъ исполина и отнявъ у него его добичу, Господь и въ последующей исторіи является защитникомъ Сіона M MEGOBORGANTONOME BPAROBE OFO; TAKE TO DECO HATCE TO TO BE TO THE TOTAL TO THE TOTAL TO THE TOTAL THE TOT вый ты, й заствпами крвпость гакшвлю.

# Глава й.

а. Такш глаголета Гаь: кам книга шпвшентм матере вашем, ёюже шпвстиха ю; йли коемв заимодавцв продаха вы; сè гръхми вашими продастесм, и беззаконій ради вашихь шпвстиха матерь вашв. узнаеть, что Я Господь, Спаситель твой и Искупитель твой, Сильный Іаковлевь.

#### Глава L.

1. Такъ говоритъ Господъ: идп разводное письмо вашей матери, съ которымъ Я отпустиль ее? или которому изъ моихъ заимодавцевъ Я продаль васъ? Вотъ, вы проданы за гръхи ваши, и за преступленія ваши отпущена мать ваша.

чество изъ дѣлъ Господа узнаетъ въ немъ Спасителя и Искупителя Сіона, Сильнаго Іавова, т. е., по Іерон. того, кто боролся съ Іаковомъ или былъ помощникомъ мужества Іакова, такъ что онъ во время страданія на крестѣ благословлялъ враговъ своихъ:  $\mathring{\circ}$  $\mathring{\mathsf{q}}\varepsilon$ ,  $\mathring{\mathsf{U}}\mathsf{n}\mathring{\mathsf{N}}\mathsf{z}$ : н $\varepsilon$  вѣдьтъ бо что творы́тъ (Лк. XXIII, 34).

# ГЛАВА L.

Въ L-й главъ содержится пророчество объ отступленіи народа іудейскаго отъ Господа, проявляющенся въ томъ, что этотъ народъ отвергаетъ учащаго и самоотверженно трудящагося среди него Отрока Господня.

Ст. 1. Отношенія Іерусалима, матери народа іудейскаго, уподобляются отношеніямъ жены въ мужу (ср. Іер. ІІ, 2; Іев. XVI, 3—12). По закону Монсееву, мужъ жены, не нашедшей благоволенія въ очахъ его, потому что онъ находить въ ней что-нибудь противное, имъль право вручить ей отъ себя разводное письмо (сеферъ керитуть) и выслать ее изъ дома (Втор. XXIV, 1—3). Сообразно этому, Іерусалимъ, уподобившійся невърной женъ (ср. Іер. ІІІ), заслуживаль быть отверженнымъ Господомъ, а жители в. Что такш пріндохв, й не вы выше человыка; звахв й не вы послушающагш; еда не можетв рука мож йзыти; се запрещеніем монм шпустошу море, й положу рын пусты, й йзсохнут рывы йхв не сущей воды, й оўмруть жаждею.

г. Шблекв небо во тлв, н положв аки вретище одеждв егш.

- 2. Почему, когда Я приходилг, никого не было, и когда Я звалг, никто не отвъчалг? Развъ рука Моя коротка стала для того, чтобъ избавлять, или нътъ силы во Мнъ, чтобы спасать? Вотъ. прещеніемъ Моимъ Я изсушаю море, превращаю ръки въ пустыню; рыбы въ нихъ чніютъ отъ недостатка воды. и умираютъ отъ жажды.
- 3. Я облекаю небеса мракомг, и вретище дълаю покровомг ихг.

его, какъ дѣти невѣрной жены, — лишиться благоволенія и защиты своего Отца. Такъ по суду человѣческому, но не такъ по суду Божію. Не отъ Господа происходить отверженіе своего народа (Риил. XI, 1—2) и не Онъ продаль чадъ своихъ. Сани они отреклись Святаго и Праведнаго (Дѣян. III, 14), и одиез изъ учениковъ Его продаль своего Учителя. А посему, будучи рабами грѣха (Іоан. VIII, 34), проданными грѣху (Риил. VII, 14), они, поемику оброщы грѣха смерть (Риил. VI, 23), явились во власти ймбщагш держа́ну смерти, сирѣчь діа́вола (Евр. II, 14). Ср. св. Кир. ал.

Ст. 2—3. Іерусалинъ, избивавшій пророковъ и побивавшій камиями посланныхъ отъ Господа (Ме. ХХІІ, 37), въ самий день посъщенія его Господомъ не уразумьль того, что служно къ миру его (Лк. ХІХ, 42). Его граждане не узнали Примедшаго свыше и не принями свидътельства Его (Іоан. III, 31—32), не узнали Того, о Комъ писалъ Монсей (Іоан. V, 46), Кто нъвогда провелъ отцевъ ихъ по дну Чермнаго моря (Исх. ХІV), раздълилъ воды Іордана (І. Нав. III), обратилъ въ кровь воду въ ръкахъ египетскихъ, такъ что ногибла бившая тамъ риба

- -- --

Отмыт доцента И. Г. Троинко о сочинени студента івромонаха Никона (Софійскаю), подъ заглавівнъ: «Происхожденів, жарантеръ и значенів фарисейской сенты въ исторіи іудейства».

«Сочиненіе о, Никона Софійскаго раздёднется на девять главъ, мэъ воторыхь въ первыхъ четырехъ взображается процессъ Возникновенія и развитія того направденія въжизни посліднівннаго іудейства, которое съ теченіемъ времени было изв'ястно подъ именемъ фарисейства: въ пятой главъ выисняется политическое значеніе фарисеевъ въ исторіи іудейскаго государства со времени Маккавеевъ до паденія Герусалима; въ шестой-ихъ вначение въ религиознонравственной жизни современнаго имъ общества, причемъ вивств съ твиъ дается характеристика ихъ со стороны принциповъ ихъ ученія и морали; седьмая глава посвящена вопросу объ отношеніи фарисеевъ въ личности и ученію Христа Спасителя, вчастности о вліяній ихъ на народную массу въ дълъ осужденія Христа Спасителя на врестную смерть; навонецъ восьмая и девятая содержать краткую исторію раввенизма, въ который выродилось фарисейство, со времени паденія Іерусалима до заключенія вавилонскаго тадмуда.

Вопросъ о времени происхожденія фарисейства, какъ опреділеннаго толка, до последняго времени остается недостаточно выясненнымъ, и по поводу его въ литературъ было высказано нъсколько взглядовъ. Большенство ученыхъ относитъ происхожденіе фарисеевъ въ первой половинъ втораго въка до Р. Хр., вчастности ко времени Маккавейскихъ войнъ, такъ какъ въ исторія этого именно времени I. Флавій, археологія котораго въданномъ случав является главнымъ источникомъ, упоминаетъ впервые о фарисояхъ, какъ объ особой сектв, и двлаетъ ихъ характеристику. Признавая таковой взглядъ на происхожденіе фариссевъ поверхностнымъ, такъ какъ онъ основывается на чисто вившнемъ признакъ-названия даннаго явленія, о. Никонъ Софійскій задается целію найти самые корни и указать начальныя фазы фарисейства въ исторіи іудейскаго народа, предшествовавшія его рельефному обнаруженію. Въ исканім таковыхъ корней онъ доходить до времени вавилонскаго плана, и здась именно находить вародышъ того направленія еврейскаго сознанія и жизни, которое съ теченіемъ времени, въ своемъ врайнемъ развитіи, выродилось въ форму фарисейства. Во время плена, частію благода-

Digitized by C2POSIC

ря вившиниъ условіямъ существованія еврейской общины двинаго времени, частію же благодаря совершившемуся въ сознамін евреевъ радинальному перевороту, среди нихъ пріобрала особенное значеніе редигіознонаціональная партія, полагавшая спасеніе народа отъ исторической гибели въ точномъ исполненія правиль Монесева закона и религіозныхъ обрядовъ, изъ каковыхъ жертвы, за неимъніемъ храма, во время плъна стали замъняться молитвой, получившей впоследствии широкое развитие въ іудействе, в правида относительно чистоты, подъвдіяніси живших близъ евреевъ персовъ, пріобрели особенно важное вначеніе въ сознаніи ревнителей закона: въ это время среди еврсевъ выдвинулся классъ лецъ, занимавшихся изученіемъ закона и извъстныхъ впоследстви подъ именемъ книжниковъ (соферимъ). Эта партія и эти внижники, по взгляду о. Никона, и составляли собой прецеденть фарисейства, заключая его въ себв въ эмбріональномъ состоянии. Ихъ дальнъйшая исторія въ Падестинъ представляеть вивств съ твиъ исторію развитія фарисейства. Внутреннимъ условіємъ таковаго развитія являлось стремлеміе ревантелей народнаго блага устроить жизнь іудейскаго народа согласно требованіямъ закона и чрезъ это достигнуть съ одной стороны праведности народа предъ Богомъ, подобной праведности Авраама, а съ другой-теобратического устройства іудейского государства; а вившнимъ условіемъ являлась во-первыхъ борьба съ либеральной партіей въ самомъ же іудействъ, явившейся одновременно съ партіей религіознонаціональной и, подобно посладней, нашедшей свое рельефное обнаружение въ саддукействъ, и во-вторыхъ — борьба съ неоземнымъ греческимъ вліяніемъ, которому подпала Сирія и Палестина после Александра Македонсваго. Начавшееся при Антіохъ Епифанъ гоненіе на іудейскую религію и національность, вызвавшее возстаніе Маккавеевъ. двло возможность въ это время пріобрасти особенно важное значеніе и особенно ясно выдвинуться въ глазахъ народа хранителямъ религіозныхъ преданій и обычаевъ, каковые посему и педучили въ это время характерное названіе асидеовъ, а потомъ-83 свое вившнее поведеніе были названы фарисеями (обособленными). Последнее название они получили отъ саддуносвъ, съ которыма они расходились какъ относительно общаго направленія своей жизни, такъ и относительно изкоторыхъ пунктовъ въроучены

(вопроса о значенім преданія, о безсмертін, добрыхъ и здыхъ духахъ, свободъ воли и Промыслъ). Разъ явившись въ роли строгихъ хранителей религіозныхъ преданій и обычаевъ, фарисеи продолжають оставаться таковыми во все последующее времяпри асмонеять, царять идумейской династіи и во время госполства римлянъ, -- до самаго паденія Герусалима, являясь вожаками народныхъ матежей и возстаній, направлявшихся въ пріобретенію религіозной и національной свободы іудеевъ. Разсматриваемые вив политической двятельности, фарисен являются; во 1-хъ, какъ учители народа, преимущественно занимавшіеся толкованіемъ завона, его примънсність къ различныть случанть жизни. И создавшіе основные пріемы таковаго толкованія, которые впоследствін получили широкое примененіе въ раввинскихъ школахъ; во 2-хъ, какъ юристы, исполнявшіе повтому должности судей и составлявшіе главный контингенть синедріона, и въ 3-хъ, какъ строгіе баюстители благочестія. Во взглядів на значеніе діль благочестія фарисон являются выразителями вившноюридической точки врвнія: двла благочестія представлялись для ихъ совнанія въ значения заработковъ человъка предъ Богомъ, объщавшихъ менолнявшему ихъ человъку соотвътствующее вознаграждение отъ Бога, согласно договору Бога съ человъкомъ, шредставлялись условіемъ, необходимымъ для полученія милости Божіей, и-въ тоже время совершенно достаточнымъ для таковаго полученія, безотносительно въ нравственному состоянію человіна. При тажомъ взгляде на значение дель благочестия, понятно, что внешнее благочестіе большей части фарисеевъ часто не имвло для себя соотвътствія въ ихъ направленіи води, и строгое соблюденіє законовъ относительно чистоты, въ ихъ сердечной чистотв. Мечты фариссевъ о національной свободи и устройстви теогратическаго государства въ Іудей, достиженіе чего, при зависимости Палестины отъ грековъ и римлянъ, представлялось для нихъ возможнымъ лишь съ пришествіемъ Мессін, ихъ вившнеюридическій взглядь на благочестіе и наконець ихъ высокое мивніе о себъ, навъ руководителяхъ народа и устроителяхъ царства Божія, опредвляли и ихъ отношеніе въ личности и ученію Христа Спасителя. Находя ихъ несогласными со своими планами и взглядами относительно Мессіи, фарисен, ниввшіе сперва сбливиться съ I. Христомъ, съ теченіемъ времени стали въ полную

оппозицію въ нему, возмущали противъ него народъ, и, хоти не сами исполняли судъ надъ намъ, тамъ не менве, какъ вожаки общественнаго мивнія, были главными виновниками осужденія І. Христа на распятіе. Послв разрушенія храма Титомъ, вогда саддукейство совстиъ прекратило свое существованіе, фарисейство продолжаетъ жить въ сорит раввинства, разрабатывая іудейское законодательство и преданіе и созидая такимъ образомъ внутреннія основы для дальнійшей жизни іудейскаго народа. Грандіознымъ произведеніемъ его усилій въ данномъ отношенія являются Мишна и Талмудъ, исторія которыхъ о. Никономъ Сосійскимъ въ краткихъ чертахъ доводится до времени завершенія вавилонскаго талмудъ.

Вотъ въ общихъ, но существенныхъ и главныхъ чертахъ содержание сочинения о. Никона. Какъ ясно изъ сказаннаго, въ немъ дается полный и осмысленный отвътъ на поставленный авторомъ вопросъ, --- отвътъ, свидътельствующій о способности автора анализировать историческія явленія и подводить ихъ подъ общія формулы.-- Изслідуя происхожденіе фарисеевъ, выясная ихъ значеніе и характеръ, о. Никонъ, естественно, должень быль обращаться въ историческимъ событіямъ данеаго времени, изложение каковыхъ у него является сопутствующимъ общему теченію разсужденія. Въ данномъ отношенія о. Няконъ иногла выходить изъ предедовь должной умеренности, и сообщаеть некоторыя историческія подробности, не им'ющія прямаго отношенія въ двлу. Не смотря на таковыя встрачающіяся по мастамъ уклоненія въ сторону, что обусловдивалось желаніемъ автора быть возможно болье обстоятельнымъ въ своихъ сужденіяхъ, въ общемъ изложение сочинения отличается последовательностир и върностію намъченному пламу. Какъ на отступленіе въ последнемъ отношеніи, можно указать лишь на восьмую и деватую главы, въ которыхъ авторъ, излагая исторію раввинизма отъ разрушенія храма Титомъ до завершенія вав. талмуда, держится строго плана Гретца (Geschichte der Inden, B. IV),-плана генеалогического, а не идейного, и такимъ образомъ изивняетъ плану въ предшествующихъ частяхъ сочиненія. Языкъ сочиненія по б. ч. -- правильный, лешь изредка встречаются выражения, не имъющія правъ гражданства въ русской литературной ръчи. Въ своемъ изследования авторъ основывается на свидетельствать

св. Писанія, І. Флавія и Мишны, пользуясь въ понивній ихъ относищемися въ его вопросу сочиненіями на латинскомъ, нъмецкомъ и русскомъ языкахъ. Какъ на значительный пробълъ въ последневъ отношени, следуетъ указать на отсутствие польвованія работами Гейгера, хорошаго изследователя по данному вопросу. Въ общемъ сочинение о. Никона представляетъ почтенный трудъ, свидетельствующій какъ о трудолюбіи автора, такъ и упаньи пользоваться научнымъ матеріаломъ. Къ наиболе выдающимся мъстамъ сочиненія следуеть отнести сабланную авторомъ харавтеристиву фариссевъ и ихъ ученія, каковая по своей художественности и полнотъ можетъ быть названа лучшей между подобными себъ. Признавая за сочинениеть о. Никона Софийскаго указанныя достоянства и считая его вполив достойнымъ степени нандидата богословія, рецензенть въ то же время считаетъ своимъ долгомъ представить его особому вниманію Совъ-TB SESSEMIN>.

Отзывы доцента Ө. А. Тихомирова:

а) о сочиненія студента *Гриюрія Вышеславцева*, подъ заглавіємъ: «Нравоученіе Филарета, митрополита московскаго».

«Сочинсніе г. Вышеславцева разділяєтся на три части, ивъ конхъ въ первой излагается ученіе о царстві Божіемъ, нравственной природів человівка, благодати, возрожденіи, заповідяхъ Божінхъ, добродітели и порові (1—114 стр.), во второй—объ обязанностяхъ въ Богу, себі самону и ближнинъ (115—359 стр.), и въ третьей—о методі правоученія митрополита Филарета (причемъ выдвигаются моменты: разсудочность, анализъ частныхъ момятій и психологически-аналитическое отношеніе въ библейскимъ примірамъ и разсказамъ) (361—403 стр.).

Нравоученіе митрополита Филарета важно для науки отечественной ненки потоку, что оно есть не простая нравоучительная проповідь (что не трудно), а выраженіе твердо установленных принциповъ. Въ его ученім сказывается глубокое пониманіе метафизики христіанской морали: сказать, что «бояться Бога есть все нравственное Богословіе» значить первосущественно и глубоко понимать христіанскую жизнь. Въ изложеніи г. Вышескавцева хорошо видна эта особенность изслідуемаго нравоученія. Не меніе ясно въ его изложенім предносится читателю строгая логина Филарета и неумолимая, геройская послідова-

тельность его выводовъ. Правда, нъвоторые §§ о благодати и вогрожденіи, навъ имъющіе не мало общихъ мъстъ, и § 125-й, канъ наложенный не въ духъ темы сочиненія, по справедливости могли бы быть сокращены, но за то положительно прекрасны по содержанію тавіе §§, навъ 30-й (о свойствахъ добродътели), 75-й (объ искушеніяхъ), 77-й (о соблазнахъ), 91—92 (о бъдности), 120-й (о видахъ повиновенія власти). Нельзя не пожалъть лишь о иъкоторой неполнотъ характеристики изследуемаго иравоученія, состоящей въ томъ, что г. Вышеславцевъ не обратилъ вниманія на мистическій элементъ онаго (напр., въ ученім о въръ, канъ магнить благодати, любви, канъ живомъ чувствованіи внутренняго изліянія Св. Духа).

Для искомой степени кандидата богословія сочиненіе г. Вышеславцева вполей удовлетворительно».

б) о сочинение студента Михаила Попова, подъ заглавиемъ:
 «Нравоучение св. Тихона Задонскаго».

«Сочиненіе г. Попова состоить изъ введенія, трехъ частей и завлюченія. Въ введеніи обозрѣваются сочиненія св. Тихона со сторовы иль содержанія, и указываются другіе источники сочиненія (І—XI). Въ первой части трактуется о природе надшаго человъва, совъсти, происхождения гръха, благодати, возрожденіи и состоянів посят возрожденія (1-101 стр.); во второй части надагается ученіе о «должностях» нъ Богу, ближнемъ в себъ самому, и «вванивой христівнской должности» (т. е. о власти и союзахъ-гражданскомъ, семейномъ и церковномъ) (102-292 стр.); въ третьей части вратко указываются отличительныя черты метода св. Тяхона (преобладаніе сердечности и богатство сравненій, или подобій) и характеризуется его отношеніе къ свящ. Писанію и святоотеческимъ твореніямъ (293-322 стр.). Въ завлючении въ своему сочинению (323-858 стр.) авторъ сравниваеть правоучение св. Тихона съ правственными понятиями, выраженными въ поучении Владиміра Мономаха въ своему сыну, Домостров и отеческомъ завъщании Посощкова. -- Все сочинение свидътельствуетъ объ основательномъ знакомствъ автора съ сочинениями св. Тихона и большомъ трудолюбім, особенно свазывающемся въ тщательной цитаціи. При изложеніи вослівдуеного правоученія авторъ умьто указаль выдающієся пункты онаго, въ родъ замъчательнъйшихъ понятій о благодатномъ чтеніи слова Божін, надеждё какъ добродётели подвижнической, смиреніи какъ «алеавить» «христіанской онлосовіи» и др. Къ сожальнію, авторъ не всегда выражается ясно и точно и часто приводить такой матеріаль изъ изслідувныхъ твореній, который безъ ущерба для діла можно было бы опустить. Къ иравоученію же до св. Тихона авторъ допустиль нівоторую положительную несправедливость: у Владиніра Мономаха, въ Домостров и у Посошкова онъ не находить різшительно ничего, кромі внішней обрядности безъ пониманія духа; при болію глубокомъ изученіи данныхъ памятниковъ онъ, несомивино, не пришель бы въ такому выводу. Впрочемъ, не смотря на эти недостатки, сочиненіе г. Попова вполив удовлетворительно для степени кандилата богословія».

Отзывы и. д. доцента А. П. Высокоостровскаю:

в) о сочиненія студента Василія Акимова, подъ заглавіємъ:
 Богословско-философскія воззранія писателей славянофильской піволы».

Во «введеніи» въ свой «богословско-философскій очервъ» г. Акимовъ объщаетъ попытаться «развить и выяснить собственно принципіальную сторону славянофильства, т. е. свести въ одно систематическое целое все богословско-философскія возгренія главныхъ корифесвъ этой школы, --- развить и пояснить то, что онажется въ нихъ недостачно развитымъ или не вполнё яснымъ.-чтобы затых уже на основани этого произвести ту или иную оцвину этихъ возарвній» (IV стр.; нонец. 1 стр.). Такую постановку своей задачи авторъ обосновываетъ и мотявируетъ твиъ «неподлежащим» сомнанію» фактокъ, что «взгляды славянофидовъ на раздичныя научныя и жизненныя явленія проистекали изъ одного строго опредъленнаго богословско-философскаго міровоззрвнія», а этой-то основы славяно-мльства наша литература «мало» или «почти вовсе не масалась». Даже «большинство самихъ писателей славянофил. Школы» почти вовсе не высказывали своихъ богословсво-философскихъ убъжденій». Положимъ, «корифен школы А. С. Хомнеовъ и И. В. Кирфенскій болье другихъ собратій по убъяденіямъ были мыслителями теоретинами, но и они не успваи вполив научно развить и систематизировать своихъ богословско-филос. возврвній». Вообще «никто изъ представетелей славанофильства не оставиль полнаго систематическаго

свода теоретических богосл.-ондос. возгрвый своей школы». Ихъ «богосл.-онд. мысли разбросаны по отдъльнымъ статьямъ, писаннымъ въ разное время и по различнымъ поводамъ». «Не вет богосл.-онд. положенія нхъ развиты съ надлежащею полнотой: многое только намічено; о другомъ можно дишь догадываться или доходить чрезъ рядъ умозавлюченій». Однако задача точнаго выясненія богосл.-ондос. системы славяноондыства «значительно облегчается тімъ, что писатели этой школы въ высшей степени солидарны между собою по своимъ убъщеніямъ м съ удобствомъ могутъ дополнять и пояснять другъ друга» (І— IV стр.).

Таковы, по представленію автора, сущность и происхожденіе избранной ниъ задачи, таковы ен дёйствительныя и видимым трудности.—Конечно, насаясь последнихъ, можно было бы упоминуть о томъ, что «писанным въ разное время и по разнымъ поводамъ статьи» славннофиловъ существуютъ давно въ полныхъ сборникахъ,—что спеціальныхъ статей какъ богословско-онлософскаго, равно и сившаннаго—богословско-онлософскаго характера не мало у такихъ корифеевъ славнио-онлыства, какъ Кирфевскій и Хоминовъ,—что, наконецъ, авторъ нашъ рёшился ограничить кругъ своего изследованія только этими двуми корифееми. Не придавая этому обстоительству всего значенія въ виду серьевности и нёкоторой новизны задачи автора самой по себё,—посмотримъ, какъ авторъ отнесси къ своемъ намёреніямъ—обёщаніемъ и въ способу осуществленія нхъ.

Бросая лишь «бытый взглядь на исторію происхожденія славноопльской школы» (V—XII стр.), авторь получить о ней едвали полное, ясное и точное представленіе.—Первымъ діловь указываеть авторь на довольно давнее предубіжденіе русскихь, — русскаго народа и русской литературы, —противь европейской цивилизаціи, противь всего иновірнаго, —предубіжденіе, воспитавшееся подъ различными историческими условіями, въ частности и подъ вліяніемъ петровскихъ реформъ. Но съ втимъ давнимъ русскимъ движеніемъ нельзя, по автору, связывать на прозисхожденія, ни развитія основы славяноопльства: «на самоть ділів славяноопльство, особенно съ оплосооской своей сторони было не реакцією вліянію западно-европейской цивилизаціи, а прямымъ логическимъ развитіемъ выработанныхъ ею идей» (V—

VI стр.)... Не ставя т. о. славянофильства ни въ какую связь съ историческимъ прошлымъ русской жизни и литературы предыдущаго времени, авторъ склоненъ какъ будто объяснять происхежденіе славянофильства во второй четверти настоящаго стольтія историческими событівми, пережитыми Россіей въ первой четверти этого стольтія. Но и туть-пробужденіе напіональнаго самосознанія принисывается русскому народу отчасти по «отраженію» на немъ общеевропейского стремленія въ самосовнанію, сказавшагося во всекъ сучастникахъ борьбы съ Наполеономъ», -- приписывается не однамъ силамъ русскаго духа, непривывшаго въ отвлеченно-разсудочному анализу», -- а и--- «прямому и весьма сильному вліянію» «европеизма, столь зна-комаго и дорогаго (!) для нашихъ изследователей и критиковъ ... Въ числе такихъ факторовъ указывается «философія Шеллинга» (VI-VIII стр.). Однаво и такими влінніями объясняется у автора подъемъ и развитие русскаго самосознания не только въ видъ «славянофильства», но и въ видъ «западничества»; собственно отдичіе славянофиловъ взображается здёсь отличіемъ «самых» горячих» приверженцев» Шеллинга» (VIII—IX). Если CIRBAROQUIN, BY DOTUBOROLOGOREOCTE SRURGHERANT, OTBEDTRIE пользу, признавали даже вредъ отъ перенесенія на русскую почву западноевропейской цевилизаців, если, по славянофиданъ, русскій человъкъ «въ своихъ онлосооскихъ умозръніяхъ долженъ развивать тв идеи, носительницею которыхъ призвана быть его собственная національность», то и въ этой своей сисцифической особенности славянофилы, какъ истые «русскіе шеллингисты», лишь желають состаться върными теорія своего учителя» (ІХ-Х)... Послів этихъ и вышеприведенныхъ авторскихъ аттестацій славянофильства, «по его философской сторонъ бывшаго не реакцією западноєвроп. цивилизацін, а прямымъ логическимъ развитіемъ выработанныхъ ею идей», -- представляется неожиданнымъ утверждение автора (на XI стр.) о «новаторствъ» и «разрушительномъ» для европейской философіи и богословія «притицизмъ» славянофиловъ, какъ объ «исторически необходимой» реакцін явленіямъ западнаго просвіжненія (вольтеріанству, герм. идеализму), усвоеннымъ и русскою интеллигенціей... Кавъ бы то ни было, но славянофильской мысли авторъ предоставляеть не только ниспровержение основныхъ началь западноевроп. Философіи и богословія, но и опытъ установленія иныхъ началь и методовъ въ философіи и богословіи, которые почерпаются въ источникъ религіовной въры, въ формъ восточнаго православія (XII; IV—V).

Къ сожаленію, о самой связи славянофиловъ съ Шеллингомъ ввторъ только во «введеніи» поговориль и то-лишь относительно историкополитической теоріи этого онлосова. Между така богослов.-Философскія возгржнія слевннофильских накъ, видимо (изъ «введенія»), извъстно и самому автору,--стоятъ въ связи съ философіей Шеддинга (и Гегеля) во многихъ епепівльных пунктах большой важности, - Кирфевскій и Хоняковъ часто сами дають знать объ этомъ; —такъ что если не изслъдованія этой связи, то, по крайней мірів, отмітки ея, гдів слідуетъ, естественно ожидать въ главной части сочиненія нашего ввтора, только что (во «введеніи») назвавшаго славянофиловъ «русскими самыми горячими Шеллингистами». Ожиданіе напрасное: авторское констатированье шиллингизма въ славинофильствъ осталось голословнымъ. Въ г. Анимовъ вообще замътна привычка оставлять «свои» положенія неразъясненными нли недовазанными. Почему другіе взгляды на происхожденіе славяноонльства неправидьны? Въ чемъ именно (ужели за одинъ принципъ націонализма, якобы цізликомъ почерпнутый въ историкополитич. теорін Шеллинга) считать славяновильство «не реакціей, а прямымъ логическимъ развитіемъ идей, выработанныхъ вападно-европейской цивилизаціей?» Дъйствительно ли (какъ думаетъ авторъ) богословско-философскія мысли служели у славико-Филовъ исходною и основною точкою вхъ взглядовъ на исторію, политику и т. д. (стр. І, ІІІ),-или, наоборотъ,-историческіе выводы и наблюденія и непосредственно пережитыя и продужанныя впечатавнія отъ событій народной жизни и литературы обусловили самую идею исканія основъ для нормальной самобытной русской философіи и жизни иненю въ началахъ въры восточнаго православія? Почему, по какому критерію, «богословіе и оплософія славянофиловъ» такъ-таки прямо, безусловно, и «могутъ быть названы въ строгомъ смысле православными», н нанимъ образомъ «относительно богословія славяноф. еще могутъ быть сомнанія, какь они дайствительно и были (кака же и на наконъ основани заявлены?), а относительно философіи ихъ это едвали возможно»? (стр. IV, 21, 100—101). На основания какого критерія признаеть самъ-то авторъ, что «исходный пункть славноенльской школы какъ нельзя более удачен» (стр. 3—4 не доказывають),—что «первичным» коментом» своего ученія писатели этой школы дають чрезвычайно твердую, несоменно устойчивую и единственно возможную постановку, вёрную и состоятельную въ логическом» отношеніи» (36 стр.). Всё эти,—почти единственныя во всемъ сочиненіи, «сужденія самого автора»—нервсярыты и необоснованы у него.

Изложеніе самой системы славянофильства у г. Акимова построено въ общемъ догически-правидьно, обратнодедувтивнымъ методомъ. Увазаны требованія отъ надлежащаго вритерія истинности богословско-философскаго міровозарвнія (1-22 стр.), опредълено преимущественное предъ разумомъ значеніе въры вообще м религіозной въ частности и-дополняющихъ и охраняющихъ чистоту свободной въры-началъ перковности и соборности (22-71 стр.), послъ чего сдълана, съ точки зрънія установленнаго критерія, характеристика католичества, протестантства и православія восточнаго (71-100 стр.). Лучше было бы эту последнюю часть излагаемой матеріи развить поливе и обстоятельные, поглубже уяснить и обсудить относящееся нъ ней славянофильское ученіе, —твиъ болве, что санъ авторъ призналь большую важность этого ученія, въ православіи котораго, по его же словамъ, еще могуть быть и бывають сомевнія. Но-авторь нашь поторопился перейти въ болве легиону двлу изложенія историковритическихъ замъчаній славянофиловъ на различныя системы древней, средней и новой оплософіи (108—152 стр.) и, наконецъ, нъ синтезу славянофильской «попытки определить условія и принципъ будущей философія, выяснить ея карантеръ и задачу» (152-167 стр.). Своего и самостоятельнаго обсуждения богосл.филос. воззрвній славянофиловъ, -- объщаннаго «разбора», «развитія», «оцінки ихъ по достоинству», авторъ напъ не даль въ отдельных случайных местахь, такь не даль и въ спеціальномъ, наскоро составленномъ, параграфъ о «заслугъ и значеніи писателей славннофил. шеоды для духовнобогословской науки> (100-108).

Можно было бы указать на частныя погращности въ пониманіи и изложеніе автора, какъ-то: смащеніе правственнаго богопознанія съ субъективнымъ элементомъ религія вообще (стр. 1—2); сифшеніе религіознаго органа съ источникомъ религіи (стр. 5; ср. 36—7); спутанное представленіе о Хомяковскомъ различенія реальнаго, логическаго и діалектическаго (стр. 11—13), и др. Нельзя обойти внаманіемъ еще одной бросающейся въ глаза привычки автора въ весьма значительной части своего сочиненія избъгать цитатъ,—даже и при буквальной передачъ славяновил. воззрѣній,—это во 1-хъ, и во 2-хъ—привычки игнорировать литературу (за незначительнымъ исключеніемъ для § ІХ, 102—104 стр.), перечень которой (не весь),— какъ знаномой автору, приведенъ еще на П—ІП стр. «введ.» Всего объясненія этому послъднему обстоятельству нельзя полагать въ томъ, что наша литература—какъ признаетъ авторъ,— «мало» или «почти вовсе» не касалась избранной имъ стороны славяновныства.

Хотя г. Акимовъ не везяв достаточно и одинаково связно передаетъ мысли славянофиловъ, хотя въ немъ не сильно обнаруживается способность анализа, --- не смотря на эти вышеуказанные недостатки соченение его имветъ значение полезной солыной работы, представляющей собою первый въ русской литературъ спеціальный опыть систематизацім богосл.-филос. воззрвній славниофилься, писателей. Этотъ опыть потребоваль отъ автора немалаго труда и умвнья усвоить и синтевировать глубоко--ездожен систем сицтвен сицтвен систем и статым на поменныя мысли Хомякова и Кирвевского. Стремленіе нашаго автора опредълить и формулировать основу богосл.-филос. возаржній этихъ писателей и провести идею этой основы чрезъ все изложеніе данной системы особенно почтенно и цінно. Литературныя достоинства сочинения безспорны. Вообще разсмотрвиное сочиненіе г. Авимова для ученой степени кандидата богословів, по моему мивнію, совершенно удовлетворительно».

- б) о сочиненіи студента *Алексъя Положиниева*, подъ заглавіємъ: «Отношеніе между душею и теломъ, по ученію Декарта и окказіоналистовъ».
- «Г. Положинцевъ совершенно правильно полагаетъ основу современнаго интереса въ изучению оплософии Декарта и окназионалистовъ въ той или другой (хотя и не непосредственной) свя-

**УЧНОФИЛОСОФСКОЙ МЫСЛИ. НЪКОТОРЫЯ СТОРОНЫ ЭТОЙ ФИЛОСОФІИ** заслуживають живаго вниманія и даже сочувствія со стороны и современнаго богослова (стр. 13-24; 195-203); такъ что авторъ могъ поставить своею задачею «рельефное изложение положительной стороны» философін картезіанской, «насколько эта сторона необходина (?!) для православнаго богословія» (стр. 24)... Какъ не намеренъ авторъ заняться отрицательною, притическою стороною представляющейся звдачи (стр. 23), такъ не инветь онъ «цви стараться понять самое единеніе души и твиа (пониманіе этого возможно лишь для одного Бога...), но-по возможности **УЗНАТЬ DESVILTATЫ ЭТОГО ЕДИНЕНІЯ ДІЯ ДУШИ НЕ СЪ ПСИХОЛОГИЧЕ**свой, а съ метафизически-правственной точки зрвнія, и так. обр. оттвинть мысль первой главы ки. Бытія»... (24), -- почему авторъ и представляеть прежде всего «метафизически-моральный анализь» первой главы вн. Бытія (24-32). Нашъ авторъ т. о. не думаетъ, что вопросъ о «единеніи» души и тъле есть лишь одинъ моменть въ болве общемъ вопросв объ отношени между душею и твломъ. Но и вообще въ изследование этого прямаго вопроса своей темы авторъ желаетъ войти далеко не прямо и не спеціально. Онъ считаетъ лучшимъ взять философію Декарта въ ся цъломъ, такъ какъ взглядъ на цълос во всякомъ случаъ обусловливаетъ лучшее понимание части цвлаго, -- да, вдобавокъ, «Декартъ самъ не ръшалъ вопроса объ отношени между душею и твломъ, ---его пытались решить последователи Декарта, строго держась принциповъ оннософіи последняго» (32-36).

Авторъ и издагаетъ подробно ходъ философствованія и философію Денарта, не минуя и чисто-біографическаго матеріала (37—128). Изъ последователей Денарта (128—136) недолго останавливается на «первомъ чистомъ окказіоналисть» Гейлинксь (136—142), больше сосредоточивая вниманіе на Мальбраншъ (142—198). Заканчиваетъ онъ свое сочиненіе «метафизическивритическиъ взглядомъ на картевіанскую философію» (198—205).

Но вритической оценки местами не избегаль авторъ (не смотря на свой предварительный отказъ отъ занятія критическою стороною) и раньше, во время изложенія картезіанской системы. Пусть въ этой стороне, какъ и въ самомъ изложеніи ученій Де-карта и окказіоналистовъ авторъ находился подъ вліяніемъ и пособій (которыхъ онъ нигде и не скрываеть, къ честищего смазать).

это обстоятельство не составляеть проступка автора, особенно въ виду какъ стремленій его и къ самостоятельной ощению, такъ и въ виду широкаго объема взятой имъ на себя задачи.

Объекъ задачи г. Положинцева расширился собствению не OTS TOPO, TTO OHS HEBIT ABIO OF THEMS ONLOCOORNE REDTESISнизма болве или менве оригинальными и удвлиль еще вишманіе менте виднымъ и оригинальнымъ картезіаннамъ. Не въ мъру расширель нашь авторь свою задачу тогда, когда вздужаль относительно подробио излагать оплософію Лекарта и оккавіонаинстовъ въ ен цъющь. Въ этомъ изследовании вопроса «аb ovo» спеціальный вопрось темы стушевывается; относящіяся въ нему положенія философовъ авторъ изласть какь бы иниоходомъ. ванъ будто въ этому прямо не обязывала его взятая имъ тема. Подъзу начинать изследование частнаго онлосооскаго вопроса ab ovo, въ связи съ основнымъ и цълымъ дачной философіи. Кабъ мы видъли, авторъ указаль, но-онъ отиюдь не убъдиль насъ въ томъ, чтобы можно было въ спеціальномъ его сочивенім по-MECTHEL CTOUDED MATEDIANA, HE OTHOCHMATOCH ED ABAY HENOCDENственно, сколько онъ даетъ у себя. Пусть авторъ желалъ лишь «по возможности узнать результаты, а не самый способъ единенія души и тваз.—съ метафизически-нравственной, а не исихологической, точки врвнія», -- хотя это ограниченіе, въ такокъ его видъ, недостаточно мотивировано, оправдано и выдержано авторомъ на дълв. Допустимъ, что «Декартъ самъ не решалъ вопроса объ отношения между душею и теломъ», что вопросъ о «единеніи» души и тваа пытались решить оправіоналисты Гейдинксъ и Мальбраншъ. Однако въ своемъ «изложеніи цілаго» авторъ приводить же данныя психологического и физіологическаго характера изъ Декартова ученія о душів и талів и ихъ взаимодействін... Вообще автора следуеть обвинять въ токъ, что онъ прямо относящихся къ темъ (въ должномъ и въ избранномъ ниъ виде ея) данныхъ въ ондософін какъ Декарта, такъ Гейлинкса и Мальбранша, не выдвигаеть, какъ бы требовалось отъ спеціальнаго изследованія вопроса объ отношеніи между душею и теломъ, и не располагаетъ отдаленно насающагося темы матеріала такъ, чтобы хотя несколько сглаживалась степень этой отдаленности, и чтобы видно было понимание авторомъ связи этого неспеціальнаго матеріала со спеціальнымъ СОСТС

Какъ не обнаружилъ авторъ умънья составить надлежащій планъ для своей работы, такъ не обнаружилъ онъ и особаго умънья издагать мысли вездъ языкомъ точнымъ, яснымъ и грамматически-правильнымъ...

Справедливо объяснять часть недостатвовъ сочиненія навъ трудностью задачи, такъ и кратковременностью срока, которая только, думаю, и могла не позволить автору также исправить безтолковаго и безграмотнаго переписчика своего. Относи вные недостатки сочиненія просто къ своеобразному, нелишенному своихъ основаній, взгляду на дъло автора, безспорно, положившаго много усердія и силъ на изученіе подлинной картезіанской оплософіи и ея историкокритической литературы и на расположеніе добытыхъ свёдёній въ извёстномъ порядкі,—я безъ всякихъ колебаній полагаю признать сочиненіе г. Положинцева удовлетворительнымъ для присужденія автору степени кандидата богословія».

Отзысь и. д. доцента Т. А. Налимова о сочинени студента Александра Судницына, подъ заглавівиъ: «Посланів въ Діогнету».

«Сочиненіе г. Судницыва о посланів въ Діогнету разділено самимъ авторомъ на пять отделовъ. Въ первомъ изъ нихъ авторъ подробно излагаетъ содержание изучаемаго имъ памятника, въ следующих трехъ решаетъ вопросы объ авторе его, времени происхожденія и неповрежденности текста, а въ последнемъ кратео увазываеть (въ самыхъ общихъ чертахъ) содержащееся въ посланіи ученіе въры и нравственности. Авторъ достаточно ознакомился съ литературою своего предмета и сочинение его представляетъ довольно полное изложение и разборъ существующихъ возэрвній на посланіе въ Діогнету, такъ что въ этомъ отношени отъ его внимания усвользнуло немногое существенное (напр. отвазъ Отто отъ защиты авторства св. Іустина, мейніе Кина, что посланіе есть ответь Аристида апологета импер. Адріану). Но, въ виду разнообразія межній о происхожденіи посланія, авторъ не рішился вести свое изслідованіе возможно самостоятельно, положивъ въ основу его изучение самаго текста и извлечение изъ него по возможности всехъ данемхъ для решенія того или другаго вопроса, а поставиль исходнымь пунктомъ своей работы существующія уже рішенія этихь вопросовь. Это обстоятельство поведо въ неудачному распредвденію частей сод С

чиненія. Вопросъ объ объемв подлиннаго текста посланія. вилу сравнительнаго однообразія мижній о немъ. Относенъ въ концу, хотя, само собою разумвется, извъстное ръшеніе его оказывается необходимымъ уже съ самаго начала и съ первыхъ же страницъ появляются ссылки на то, что имъстъ быть сказано только въ четвертомъ отделе. Точно также вопросъ о времени происхожденія посланія следовало бы решать ране вопроса объ авторъ его, такъ какъ текстъ посланія представляетъ болье данныхъ для непосредственнаго решенія перваго изъ этихъ вопросовъ, а опредъленное ръшение его само собою устранило бы уже и многія неудачныя гипотезы объ авторъ. При настоящемъ же порядка вопросовъ разборъ существующихъ мизній объ авторъ, не дающій самъ по себъ никакого положительнаго результата, только ослабляеть убъдительность вывода и относительно времени происхождения посления, такъ вакъ многия данным въ пользу его оказываются изложенными уже ранве-въ другомъ отдъдъ и для другихъ цълей и при спеціальномъ опредъленім времени на вихъ остается только ссылаться. Неудобства избраннаго авторомъ метода обнаруживаются и при решеніи имъ отдъльныхъ вопросовъ: положительныя данныя обазываются разбросанными то въ виде доказательствъ, приводимыхъ въ пользу одной гипотезы, то въ виде основаній для опроверженія другой. Между твиъ всявдствіе такой разрозненности, увеличиваемой еще неръдко уклоненіями огъ прямаго предмета ръчи, аргументація автора въ нівоторых случаях представляются значительно слабве, чвиъ она есть въ двиствительности (разборъ напр. мивнія объ авторствъ св. Іустина), а вногда—напротивъ— и самъ авторъ не замъчаетъ дъйствительной силы разсматриваемой имъ гипотелы и обходитъ ее съ излишнею легкостію (напр. мивнія о происхожденіе посланія при Траянв или Адріанв и разборъ ихъ). Вившиня сторона сочиненія (неточности въ мадоженін, въ цитатахъ и пр.) носить сліды спінности автора при окончательной обработив инъ своего труда. Для получения степени нандидата сочинение удовлетворительно».

Отзыва преподавателя академіи В. И. Ламанскаю о сочинени студента Григорія Демьяновича, подъ заглавівнъ: «Кинзь Андрей Михайловичь Курбскій, его жизнь, сочиненія и двятельность на защиту православія въ западной Россій»

«Сочиненіе г. Демьяновича, при нѣкоторой неровности изложенія, излишнихъ иногда повтореніяхъ и при замѣтной поспѣшности въ окончательной обработив матеріала, преимущественно въ концѣ сочиненія, отличается тѣмъ не менѣе немалыми достоинствами. Авторъ вообще съ большимъ вниманіемъ и любовію изучилъ источники жизнеописанія инязя Курбскаго, всѣ его сочиненія, переводы, исторію, посланія и письма, хорошо ознакомился съ литературою предмета и весьма нерѣдво высказываетъ вѣрныя и дѣльныя замѣчанія относительно разныхъ частностей.

Сочиненіе г. Демьяновича, по моему мифнію, вполиф заслуживаеть ему степени кандидата».

V. Слушали: Донесеніе предсъдателей экзаменаціонных коммиссій, производивших испытанія студентовъ IV курса въ 185<sup>7</sup>/<sub>8</sub> учебномъ году, отъ 9 сего іюня слъдующаго содержанія: «Согласно \$1-му составленных совътемъ академіи правиль объ избраніи окончивших курсъвоспитанниковъ академіи для оставленія при академіи на годичный срокъ въ качествъ приготовляющихся къ занятію преподавательских вакансій, честь имбемъ заявить Совъту академіи, что изъ числа окончивших нывъ курсъ воспитанниковъ кандидатами для оставленія при академіи въ качествъ профессорских стипендіатовъ Совъту академіи нами рекомендуются: Никифоровскій Иванъ и Лемьнновичь Матвъй».

Справка. § 54-56 устава духовныхъ академій.

По § \$1 лит. б. п. 5 оставленіе при академіи окончившихъ вурсъ студентовъ для приготовленія къ занятію преподавательсвихъ внеедръ въ оной и назначеніе имъ содержанія значится въ числь дъль Совъта академіи, представляемыхъ на утвержденіе Епархіальнаго Преосвященнаго.

Въ составленныхъ Совътомъ академіи и утвержденныхъ Его Высовопреосвященствомъ правилахъ объ избраніи окончившихъ курсъ воспитанниковъ С.-Петербургской духовной академіи для оставленія при академіи на годичный срокъ въ качествъ приготовляющихся къ занятію преподавательскихъ вакансій, между прочимъ, изложено:

Въ § 1-мъ: «Къ последнему заседанію Совета въ конце учебнаго года председатели вкзаменаціонных воммиссій, по совенцаніи подъ председательствомъ Ректора академіи, представля сотъ Совету намеченых вим изъ числа оканчивающих вурсъ

воспитанниковъ вандидатовъ, если таковыхъ находятъ, для оставденія ихъ при академіи въ качествъ приготовляющихся въ занятію преподавательскихъ вакансій.

Примъчаніе. Настоящимъ правиломъ не уничтожается право и наждаго преподавателя академіи въ отдёльности лично отъ себя представлять Совёту таковыхъ нандидатовъ».

Въ § 2-мъ: «Совътъ анадеміи избираетъ отличнъйшихъ изъчисла намъченныхъ такимъ образомъ нандидатовъ <sup>г</sup>и оставляетъ ихъ при анадеміи на годичный сровъ для приготовленія мъ занятію преподавательскихъ ванансій съ предоставленіемъ имъ содержанія изъ особо назначенныхъ для того суммъ, въ размъръ не свыше 700 р. на наждаго (уст. § 54 и прим.)».

отваненаціонных воминссій, оставить съ 16 августа сего года при авадемін на одинъ годъ для приготовленія въ занятію преподавательских вакансій воспитанниковъ, кончивших нынъ курсъ съ отличными успъхами: Никифоровскаго Ивана и Демьяновича Матвъя, съ производствомъ имъ содержанія изъ штатныхь сумиъ, на этотъ предметъ назначенныхъ, по 700 рублей каждому, о чемъ и представить на Архипастырское утвержденіе Его Высокопреосвященства.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвяшенства: <1888. Іюня 11. Исполнить».

VI. Слушали: а) Отношеніе Правленія Могилевской духовной семинаріи отъ 23 минувшаго мая за № 327 слідующаго содержанія: «Правленіе Могилевской духовной семинаріи, на основаніи § 56 уст. дух. семинарій п. 1, честь имбеть сообщить Совіту авадеміи, что съ 1 іюля сего 1888 года при Могилевской духовной семинаріи состоитъ ванантною наведра по литургикъ, гомилетивъ и правтическому руководству для пастырей въ IV, V и VI классахъ, вслідствіе перехода преподавателя означенныхъ предметовъ Ивана Плавсина на должность севретаря Совіта и Правленія Московской духовной авадеміи».

б) Отношеніе Правденія Литовской духовной семинарім отъ 7 сего іюня за № 183 следующаго содержанія: «На основаніи существующихъ постановленій, Правлевіе Литовской духовной семинарім долгомъ поставляетъ почтительнейше домести въ Советъ С.-Петербургской духовной академіи, что вследствіе назначенія

преподавателя соборнаго іеромонаха Никанора виспекторомъ Тислисской семинарів, въ Литовской семинарів имбется вакантною должность преподавателя литургики, гомилетики и правтическаго руководства для сельскихъ пастырей, о чемъ сообщено Правленіемъ семинарів въ Канцелярію Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода отношеніемъ отъ 17 прошлаго мая за № 164-мъ».

Справка. Въ 8 и 9 п. и. указа Святвинаго Синода отъ 29-го апръля 1884 года № 4 изложено следующее: «Объявивъ Правленіямъ семниарій и духовныхъ училищъ о принадлежности ихъ къ округу той или другой академіи, предписать имъ: 1) не повже 1 будущаго іюня представить въ подлежащіе Академическіе Совяты сведенія объ нижющихся вакантных учительских должностяхъ въ семинаріяхъ и училищахъ и помощниковъ инспекторовъ въ семенаріяхъ; сообщеніе же таковыхъ сваданій въ Канцелярію Оберъ-Прокурора Святвёшаго Синода въ 1-му ман прекратить, и затыть о каждой имъющей вновь отпрыться (посль 1-го іюня) ванансіи немедленно сообщать, попрежнему, въ Канцелярію Оберъ-Прокурора. Поручить Совътамъ духовныхъ академій, по полученім означенных выше представленій о вакантных въ ихъ овругахъ мъстахъ для окончившихъ курсъ воспитанниковъ академін, войти въ соображение о распредвлении ихъ на означенныя мъста и соображенія сін доставить для дальнёйшихъ распоряженій, въ Святвиши Синодъ не повже 15-го іюля текущаго года; одновременно съ тъкъ относительно воспитанняювъ, не получающихъ на первый разъ назначенія на духовно-учебную службу Совътами должны быть сообщены Оберъ-Прокурору свёдёнія о томъ, въ ваной должности признается тотъ или другой изъ воспитанниковъ нанболье способнымъ, каковыя свъдвнія и будуть принимаемы центральнымъ управленіемъ во вниманіе при последующемъ въ теченіе учебнаго года зам'вщенім ванансій въ училищахъ и семинаріяхъ, которое будетъ совершаться, на прежнемъ основаніи, по непосредственному усмотренію и распоряженію центральнаго управ-ACRIMAL.

§ 81 лит. в. п. 2 устава прав. дух. академій.

Въ опредъленіи Святьйшаго Синода отъ 25 ноября—7 января 1856/7 года за № 2563, подъ лит. в., изложено: «Предписать Совътамъ академій, чтобы на будущее время они, по распредъленіи, съ соблюденіемъ требованій циркулярнаго Синодальнаго указа отъ

29 апредя 1884 года № 4, окончивших вурсь академических воспитанниковъ на места по духовно-учебному ведомству, прочих, неполучившихъ назначенія, воспитанниковъ обращали въ епархів, по принадлежности, съ отсылкою документовъ въ подлежащія Консисторіи».

в) Докладъ севретаря Совёта и Правленія отъ 9 сего іюна следующаго содержанія: «Честь вибю представить при семъ Совёту академів подробныя свёдёнія объ окончавшихъ имий курсь ученія академическихъ воспитанникахъ, требуемыя В ы с о чай не утвержденнымъ 25 мая 1874 г. опредёленіемъ Св. Синода 1—16 мая того же года № 613, указомъ Св. Синода отъ 22 севраля 1888 г. за № 946 и отношеніемъ Канцеляріи Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ 4 ноября 1875 г. за № 3697, а равно и заявленія нёкоторыхъ изъ окончавшихъ курсъ о желаніи ихъ поступить на службу въ ту или другую спархію».

Определили: 1) На вакантныя должности преподавателей Могилевской и Литовской семинарій по предметамъ: литургикъ, гомилетикъ и практическому руководству для пастырей предвавначить окончившихъ курсъ ученія въ академія въ семъ году: въ Могилевскую семинарію съ 1 іюля сего года Лавровскаго Лавра и въ Литовскую семинарію Петровскаго Сергія и о таковомъ предназначенім представить установленнымъ порядкомъ Святвашему Синоду. 2) Воспитанниковъ академін, окончившихъ ныев курсь и не получающихъ назначенія, какъ казеннокоштныхъ, такъ к тъхъ изъ своекоштныхъ, кои заявили желаніе служить по духовноучебному въдомству, на основание опредъления Святъйшаго Синода отъ 25 ноября—7 января 1886/, года за № 2563, обратить въ епархін по принадлежности, съ отсылкою документовъ въ подлежащія Консисторін, причемъ поручить Правленію академін снабдить казеннокоштныхъ воспитанниковъ прогонными деньгами на проводъ въ подлежащія по мъсту родопроисхожденія епархін. 3) Сообщить Г. Оберъ-Прокурору Св. Синода требуеныя указонъ Св. Синода отъ 29 апръля 1884 года № 4 свъдънія относительно воспитанниковъ, не получающихъ въ настоящее время назначенія на духовно-учебную службу, а также отправить въ Учебный Комитетъ при Св. Синодъ и въ Канцелярію Синодальнаго Оберъ-Прокурора свъдънія, требуеныя Высочайще утвержденнымъ 25 мая 1874 года опредъленіемъ Святвищаго Синода 1—16 мая того же года № 613, указомъ Св. Синода отъ 22 севраля 1888 г. за № 946 и отношениемъ Канцеляріи Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ 4 ноября 1875 г. № 3697, относительно кончившихъ нынъ вурсъ академическихъ воспитанниковъ, виъстъ съ заявлениями нъкоторыхъ изъ нихъ о желаніи поступить на духовяо-учебную службу въ ту или другую епархію.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Іюня 11. Исполнять».

VII. Слушали: а) Донесеніе заслуженнаго ординарнаго профессора академін М. О. Колловича отъ 9 сего іюня следующаго содержанія: «Бывшій профессорскій стипендіать, нына священнивъ Самуилъ Наркевичъ представилъ весьма общирный списовъ первоисточниковъ и научныхъ сочиненій, касающихся и вообще русской исторіи и спеціально изучаснаго имъ предмета, --- «религіознаго вольномыслія XV-XVI в. в., его проявленія и судьбы въ Московской Руси в въ тогдашнемъ великомъ княжествъ Литовскомъ». Въ какой степени изучены священникомъ Самундомъ Наркевичемъ вев эти иногочисленныя вниги. -- летописи, акты, курсы общерусской и западно-русской исторіи и спеціальныя сочиненія и статьи по религіознымъ вопросамъ, изследуемымъ имъ, судеть не могу, потому что отчетъ отца Самунда мало мотивированъ, а наблюдать за ходомъ его занятій я имъль небольшое время, такъ вавъ бывшій стипендіатъ Наркевичь во вторую половину года ванять быль женитьбой и поступленіемь въ свищениим. Самъ авторъ настоящаго отчета ограничивается уназанісив на то, что онъ старался узнать изъ главивёшихъ первоисточниковъ и научныхъ сочиненій, что сделено до сихъ поръ главнымъ образомъ по западно-русской исторіи, изучить которую ему было важно и потому, что эта исторія имветь тесную свазь съ восточно-русскою по его спеціальному предмету о редигіовномъ вольномыслім въ XV-XVI в. в., и потому, что самъ онъ-священия Самунаъ Наркевичь родомъ изъ западной Россіи.

Я представию въ большей ясности эту задачу автора отчета. Когда мет поручено было Совътомъ академіи руководить занятіями стипендіата Наркевича, я выясниль ему, что для надлежащей полноты его спеціальнаго изследованія о религіозномъ вольномыслів въ восточной Россіи въ XV—XVI в. в. весьма важно изучить спеціально такое же вольномысліе въ западной Россіи, а для пра-

вильнаго пониманія этого последняго нужно хорошо ознакомиться съ общимъ ходомъ историческихъ явленій въ этой странё и темъ больше ознакомиться, что стипендіать Наркевичь родомъ изъ западной Россіи и можетъ свободно разбирать и польскіе и западнорусскіе памятники и сочиненія, что это же заставить его освёжить свои сведенія и по общимъ и спеціальнымъ вопросамъ восточно-русской исторіи и все это будетъ и хорошимъ приготовленіемъ къ преподаванію русской исторіи и далеко подвинеть его спеціальное изследованіе религіознаго вольномыслія въ Россіи въ XV—XVI в. в.

Я долженъ отдать справедливость бывшему стипендіату, нынъ свищеннику Самунду Наркевичу, что онъ правильно понялъ поставленныя ону задачи, и, какъ видно, изъ списка прочитанныхъ имъ источниковъ и пособій, могъ и въ небольшое, бывшее въ его распоряжения, свободное время извлечь много данныхъ для выполненія своихъ задачъ. Сомивваться въ его трудолюбін, которымъ онъ всегда отличался, не имею основаній и надеюсь, что хорошо и въ недалекомъ будущемъ будетъ имъ выполнено объщавіс, которое онъ выскавываеть въ концѣ своего отчета, когда говорить, что «болье обстоятельное обозрвніе источниковъ и сравнительная оцінка ихъ будуть имъ сдівданы въ его изслівдованін, которое, хотя еще не доведено имъ до конца, но онъ надъется довончить его въ будущемъ, такъ какъ, поступая въ священники при одной изъ Петербургскихъ гимивай, онъ будеть имъть возножность пользоваться книжными сокровищами столичныхъ библіотекъ».

б) Донесеніе экстраординарнаго профессора академіи протоіерея П. О. Николаевскаго отъ 9 сего іюня слѣдующаго содержанія: «Предметомъ занятій оставленнаго при внадеміи въ качествъ профессорскаго стипендіата, г. Никольскаго, было изученіе исторіи русской церкви въ періодъ синодальный. Причинами, побудившими его остановиться на спеціальномъ изученіи этого періода русской церковно-исторической жизни, служили какъ необходимость въ болѣе внимательномъ изученіи этого періода въ дѣлѣ развитія нашей церковно-исторической науки, такъ и внѣшнія благопріятствовавшія автору отчета обстоятельства, именно удобство и большая возможность подбирать нужные для него источники и пособія въ разнообразныхъ библіотекахъ и архивахъ столяцы. Что васается харавтера годичныхъ занятій г. Нивольскаго, научныхъ задачъ, которыя онъ поставилъ для своихъ занятій, плана своихъ работъ и степени ихъ выполненія, то представленный отчеть даетъ надлежащія къ тому разъясненія.

Указавъ въ началъ отчета съ одной стороны на недостатовъ спеціальных изследованій и сочиненій, обнивающих изложеніе синодальнаго періода русской церковной исторіи со встать ея сторонъ, въ подробностяхъ и до последняго времени, съ другой стороны на обидіе отдільных монографій и статей, посвященныхъ раскрытію частныхъ, отдельныхъ вопросовъ изъ этой исторіи, г. Никольскій прямо ставить для себя двіз задачи: 1) ознакомленіе съ исторіей синодальнаго періода по существующимъ въ литературъ монографіямъ и 2) восполненіе пробъла въ этихъ монографіяхъ по раздичнымъ вопросамъ при помощи первоисточниковъ. При этомъ авторъ отчета прямо сознается, что при выполненія своихъ задачь онъ ограничивался преимущественно изученіемъ печатной литературы и не могъ удёлять много времени изученію рукописнаго матеріала. Чтобы не запутаться въ массь свъденій и не заниматься менье важнымъ въ ущербъ болье важному, онъ долженъ былъ или самъ выработать опредвленную программу для своихъ занятій или избрать уже готовую для того программу, выработанную Учебнымъ Комитетомъ при Святвишемъ Синодъ для преподаванія въ семинаріяхъ; г. Никольскій избрадъ для себя последній путь; принятая имъ въ руководство семинарская программа въ той ся части, гдв издагается синодальный періодъ русской церковной исторіи, въ виду имъющагося печатнаго матеріала составителемъ отчета нізсколько видонямънена и въ нъкоторыхъ вопросахъ расширена. Такой ясно намъченный планъ работъ г. Нивольскаго нельзя не признать правильнымъ и вполив пригоднымъ для занятій, назначаемыхъ обыкновенно на ограниченный вругь времени.

Какъ выполнилъ г. Никольскій свои задачи и программу? Главное и существенное содержаніе отчета его представляетъ описаніе твуъ печатныхъ сочиненій, которын онъ изучаль для ознакомленія съ исторією синодальнаго періода русской церкви. Прежде всего онъ описываетъ свои первоисточники, къ которымъ относитъ а) памятники церковнаго и свътскаго законодательства по дъламъ церковнымъ, акты историческаго содержа-

вія; б) записки и письма современниковъ-русскихь даятелей духовныхъ и светскихъ и в) свидетельства иностранцевъ. посвидавшихъ Россію въ XVIII и XIX вёнахъ; затёнъ онъ переходить въ обвору отдальныхъ монографій и ученыхъ статей по частнымъ сторонамъ и вопросамъ русской церковно-исторической жизни, располагая эти монографін и статьи по группакть, означеннымъ семинарскою программою. Въ частности онъ разсматриваетъ монографін, касающіяся І) первовнаго управленія вакъ центральнаго, такъ и епархіальнаго, излагающія описанія дъльныхъ епархій, положенія и быта духовенства, II) распространенія въры и исторіи инссій, III) состоянія ученія и духовивго просвъщенія, исторіи духовных владеній, семнарій, состоянія духовной литературы и науки, исторіи сектантства въ Россім и дъла возсоединенія западно-русских унівтовъ, IV) состоянія богослуженія и вравственно-религіозной жизии, въ отдівльности состоянія монашества. Представленное въ отчеть общирное описаніе источнивовъ и пособій по исторіи синодальнаго періода. русской цереви свидетельствуеть о внимательномъ отношенім г. Нивольского въ предмету своихъ спеціальныхъ занятій. Вопервыхъ, оно даетъ подробныя увазавія на печатные труды по русской церковной исторіи въ указанный періодъ; здісь собравы указавія большею частію на главные и выдающіеся въ этомъ отношени, заключеющиеся не только въ отдъльныхъ монографіяхъ, но и въ ученыхъ статьяхъ, разбросанныхъ въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ, сборнивахъ, журналахъ и въ епархіальных ведомостяхь. Во-вторыхь, описаніе этихь источниковъ и пособій не есть одвиъ голословный перечень сочиненій, основываемый обыкновенно на книжныхъ каталогахъ, но въ большинствъ случаевъ сопровождается обворомъ содержанія сочиненія, краткою оцінкою его значенія въ ряду другихъ сочиненій по данному вопросу или сравнительно съ прежними изданіями одного в того же сочиненія. Такъ, напримъръ, сравнивая изданія исторіи русской церкви преосвященнаго Филарета Черкиговскаго, отчетъ указываетъ на передвяку ихъ противъ перваго ивдавія; ивучая завонодательство XVIII и XIX віковъ по ділань церковнымъ, отчетъ не только сравниваетъ содержаніе перваго и втораго изданія «поднаго собранія законовъ россійской инперін» между собою и съ «полнымъ собраніемъ постановленій по

въдомству православнаго исповъданія россійской имперіи» и съ сборненами этихъ узаконеній предшествовавшаго времени, но и сообщаєть, какія изъ этихъ узаконеній не внесены въ полное собраніе законовъ. Разсматривая отдъльныя монографіи и статьи по частнымъ вопросамъ церковной жизни, составитель отчета также не ръдко сравниваетъ содержаніе этихъ сочиненій, сообщаєть о дополненіяхъ къ нимъ въ другихъ сочиненіяхъ и иногда указываетъ въ нихъ пропуски и ошибки противъ первоисточниковъ; въ этомъ отношеніи интересны замъчанія его о сочиненіяхъ В. Алъева и Н. Кедрова о духовномъ регламентъ, І. Востокова и Жорданія о Святъйшемъ Синодъ.

Нельзя сказать, что авторъ отчета ознакомился со всею печатною литературою по своему предмету и со всею полнотою и точностію описаль ее въ своемъ отчеть. Въ описанім ен замічаются въкоторые пробъды. Такъ въ отдълъ первоисточниковъ нътъ указаній на «Собраніе узаконеній и распоряженій правительства» настоящаго царствованія, на изданныя въ печати записки Бридовича, воспоминанія профессора П. Казанскаго, на письма Инновентія Херсонскаго, Инновентія Пензенскаго; въ отдълъ описанія спархій не указаны имъющіяся въ печати историкостатистическія описанія другихъ епархій; въ отдёлів о духовныхъ писателяхъ не указаны свёдёнія о нихъ, изложенныя М. И. Сухомлиновымъ въ «исторіи россійсной анадеміи»; въ отдель о русских сектах вонсе не указаны богатыя матеріаломъ и довольно обработанныя статьи о молоканахъ, штундистажь и шалопутажь; въ отделе о монашестве разобраны далево не всв отдельно изданные сочинения, относящися нъ описанию значенія Оптиной пустыни, біографіямъ вышедшихъ изъ нен подвижнивовъ и знакомящія съ изданною ею святоотеческою аскетическою дитературою. Но эти пробылы весьма невначитольны предъ массою техъ печатныхъ сочиненій, какія разсмотръны авторомъ и описаны имъ въ отчетъ; пробъювъ этихъ и нельзя ставить въ особую вину автору: онъ и не задавался целью дать полное описаніе всей печатной литературы по своему предмету и изъ прочитанныхъ имъ печатныхъ сочиненій онъ описываль только наиболее по мивнію его выдающіяся; подробно описывать всв эти сочиненія препятствовать недостатокь вред с мени, данный ему для занятій, тёмъ болье, что кромъ изученія

печатной литературы по избранному предмету ему приходилось еще работать и надъ составленіемъ магистерской диссертаціи.

Въ общемъ выводъ, представленный г. Никольскимъ отчетъ свидътельствуетъ о томъ, что составитель отчета употребилъ время, данное ему для приготовленія къ ученой канедръ, съ пользою для своихъ ученыхъ занятій, внимательно изучалъ лучшіе источники и печатныя пособія по своей наукъ, близко ознавомился съ состояніемъ и развитіемъ ея по отдъльнымъ вопросамъ, обнаружилъ достаточное умънье оріентироваться въ массъ историческихъ свъдъній и изъ изученія ихъ дълать осторожные выводы и заключенія; самый же отчетъ г. Никольскиго можетъ быть полезнымъ справочнымъ указателемъ для закимающихся исторіею отечественной церкви».

С правка. Представленные просессорскими стипендіатами Николаємъ Никольскимъ и священникомъ Самунломъ Наркевичемъ отчеты о занятіяхъ препровождены были, для разсмотранія, отчеть перваго къ экстраординарному просессору протої ерею П. О. Николаєвскому (жури. собр. Сов. акад. 3 іюня 1888 г.) и отчетъ посладняго къ заслуженному ординарному просессору М. О. Кояловичу.

По § 55 устава академій, профессорскіе стипендіаты, по истеченіи года, представдяють отчеть Совіту въ своихь занятіяхь.

Въ § 5 составденныхъ Совътомъ авадеміи «правшлъ объ избраніи окончившихъ курсъ воспитанниковъ С.-Петербургской духовной авадеміи для оставленія при академіи на годичный срокъ, на основаніи § 54 устава прав. дух. авадемій, въ качествъ приготовляющихся къ занятію преподавательскихъ вакансій и о порядкъ ученыхъ занятій воспитанниковъ, оставленныхъ при академіи съ означенною цълію» изложено: «По истеченіи года (не позже 1-го іюня) они представляютъ Академическому Совъту отчетъ въ своихъ занятіяхъ (уст. § 55), который разсматривается руководившими ихъ профессорами и съ ихъ мизніемъ представляется въ послъднее засъданіе Совъта въ концъ учебнаго года».

О предвини: Принять нъ свъдънію. Отчеты вандидатовъ Никольскаго Николая и священника Наркевича Самунла напечатать въ протоколахъ Совъта академін.

На семъ журналѣ послѣдовала резолюція Его Высовопреосвященства: «1888, Іюня 16. Исполнить».

Отчетъ профессорскаго стипендіата академіи H. K. Никольскаго о занятіяхъ его въ  $188^{7}/_{8}$  году.

«Согласно инструкціи, данной мий Совитоми академіи чреви в.-орд. профессора протоіерея П. О. Николаевскаго (поди руководствоми котораго я имили честь заниматься), предметами можки занятій ви теченіе истекшаго учебнаго 1987/8 года были: 1) изученіе русской перковной исторіи и 2) составленіе сочиненія на тему изи области этой науки.

1) Следуя увазаніямъ профессора П. О. Николаевскаго, при изучени русской церковной исторіи, я главное вниманіе обратиль на исторію синодальнаго, или петербургскаго періода. Періодъ этоть въ русской церковно-исторической литературъ еще весьма мало разработанъ. До настоящаго времени существуеть только одно болье или менье обстоятельное сочинение, въ которомъ содержится цвльный взглядь на разныя стороны русской церковной жизни въ указанное время. Сочивение это принадлежить архіспископу Черниговскому Фидарету, который вы пятомъ выпускъ своей «Исторіи русской церкви» (изданномъ въ М. въ 1848 г. и пореизданномъ въ нъсколько измъненномъ видъ въ М. 1859 г. и въ Черниговъ въ 1862 г.) представиль въ первый разъ историческій очеркъ положенія русской церкви со времени учрежденія Св. Синода. Но и этоть очеркъ синодальнаго періода  $\Pi$ реосв. Филаретовъ доведенъ лишь до 1826 года, и о состоянів церкви въ два последнія царствованія здесь не сообщается ничего. Правда, промъ «Исторіи русской церкви» Преосв. Филарета есть еще два сочиненія, издагающія исторію синодальнаго періода. Но одно изъ нихъ, именно «Руководство къ русской церковной исторіи» проф. П. Знаменсваго, при встать своихъ достоинствахъ, слишкомъ кратво и оканчивается временемъ имп. Елисаветы Петровны. Другое же подъ заглавіемъ: «Изъ чтеній по русской церковной исторіи; періодъ пятый; Синодальное управленіе (1721—1874)», печатавшееся въ Танбовскихъ епарх. ведомостяхъ за 1874 г., есть простая компидиція преимущественно изъ «Рувоводства къ русской церковной исторіи» П. Знаменскаго 1) и др. Digitized by Google

<sup>1)</sup> Напр. Тамб. еп. въд. № 7, стр. 259—261—Знаменск. (изд.

За исключеніемъ указанныхъ сочиненій, остальная литература по исторіи синодальнаго періода состоитъ изъ монографій, катающихся отдёльныхъ вопросовъ изъ этого времени. Число такихъ монографій довольно значительно. Но и онъ затрогиваютъ далеко не всё стороны русской церковной жизни въ теченіе XVIII—XIX въковъ. Церковная исторія времени Петра I разработана довольно разностороние, но за то множество важныхъ предметовъ и даже цільня эпохи этого періода совершенно не затронуты. Досель нітъ исторіи учрежденій при Св. Синодъ, нітъ полнаго списка ісрарховъ, бывшихъ членами Св. Синодъ, нітъ полнаго списка ісрарховъ, бывшихъ членами Св. Синодъ, выча въ ихъ отношеніяхъ въ православію и русской церкви еще ждутъ себъ историковъ. О состояніи богослуженія и монашества въ послівнетровское время никто не подниваль я вопроса.

Кроив того по исторіи синодальнаго періода есть не мало монографій, которыя, не смотря на свою численность (по наскольку объ одномъ предметв), вовсе не дають удовлетворительныхъ отявтовъ на тв вопросы, разрашить которые онв намеревались. Такъ, въ печати издано ивсколько жизнеописаній одинкъ и твур же замъчательных личностей XVIII — XIX въковъ (напр св. Митрофана Воронежскаго, св. Димитрія Ростовскаго и др.), но живнеописанія эти настолько не полны, что могуть служить лишь свуднымъ пособіемъ для занимающагося исторією управленія в духовнаго просвъщенія въ синодальный періодъ. - Сообразно съ такимъ состояніемъ русской церковной исторіографіи — цваью монуъ занятій по предмету русской церковной исторіи было: 1) ознакомиться съ исторіей синодальнаго періода по существующинъ въ литературъ монографіямъ и 2) восполнять пробълы въ этихъ монографіяхъ по различнымъ вопросамъ при помощи перво-**ЕСТОЧНИВОВЪ.** 

Но, выполняя эти двъ задачи, я ограничивался превмущественно изученіемъ печатной литературы. Работать на основаніи рукописныхъ источниковъ, которыми такъ полны библіотеки и архивы С.-Петербурга, Москвы и другихъ городовъ,

<sup>1870)</sup> стр. 326, 328, 329 и 330; Тамб. епарх. въд. № 7, стр. 262—263—Знам. стр. 339—340; Тамб. еп. въд. № 7 стр. 264.—Знам. стр. 347—348 и т. п.

не входило въ мою прямую задачу потому, что въ такомъ случав въ теченіе годичнаго срока и едва ли нивлъ бы возможность подробно ознакомиться съ печатной литературой и съ исторіей всего синодальнаго періода. Рукописнымъ матеріаломъ, касающимся исторіи XVIII—XIX въковъ, я пользовался лишь отчасти (именно рукописями, находящимися въ библіотекахъ: С.-Петербургской духовной академіи, Императорской Публичной и въ своей домашней библіотекъ). Большею же частію мои занятія вращались въ области печатнаго матеріала и печатныхъ изслідованій.

Богатство такого матеріала и большое количество такихъ изследованій заставляли меня при изученій ихъ избрать вли самому выработать опредъленную программу, чтобы не запутаться въ массь свъдвий и не заниматься менье важнымъ въ ущербъ болве важному. Такою программою я избраль себв часть конспекта, выработаннаго Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодъ для преподаванія исторіи русской церкви въ духовныхъ семинаріяхъ и введеннаго въ дъйствіе вийств съ новымъ уставомъ семинарій. Впрочемъ, выполняя часть этой программы, я всетави счель нужнымъ расширить ее и делать другія отступленія отъ нея, сообразунсь съ имъющимся въ церковно-исторической наукъ матеріаломъ. Руководствуясь этой программой, я и буду имъть честь представить Совету анадемім отчеть о своихъ занятіяхъ по изученію церковной исторіографіи синодальнаго періода. Но предварительно считаю нужнымъ сделать праткій обзоръ важнъйшихъ первоисточниковъ, которыми я пользовался.

Такихъ первоисточниково въ печати существуетъ не мало. Для исторіи синодальнаго періода въ обилів имфются: І) акты (а) юридическіе и б) историческіе), ІІ) записки, ІІІ) письма и ІV) сказанія иностранцевъ и пр.

I) Изъ актовъ юридическихъ и историно-юридическихъ и пользовался преимущественно тъми, которые находится въ сборникахъ ихъ. Самый общирный изъ такихъ сборниковъ — это первое и второе «Полное Собраніе Законовъ Россійской Имперіи» (первое Собраніе—изъ 48 томовъ, второе—изъ 55). Въ этихъ изданіяхъ между прочими законадательными памятниками находятся и тъ законы, какъ церковные, такъ и церковно-гражданскіе, которые были изданы и имъли примъненіе въ русской церкви за все время синодальнаго періода, съ 14 февраля

1720 года (съ VI т. 1-го Поднаго Собранія) по 1881 годъ (последній 55-й томъ 2-го Собранія). По количеству матеріала съ Поднымъ Собраніемъ Законовъ не могутъ имъть сравненія минакія другія изданія, касающіяся исторіи XVIII и XIX въковъ.

Но при всей своей обширности, этоть сборникь далеко и можеть быть названь полнымь, даже въ предыдаль тихь задачь, которыя онь намитиль себь. Законодательных документовъ, относящихся къ XVIII — XIX в. вообще и церковно-законодательных въ частности, оказывается несравненно более, чёмъ издано въ немъ. Мало того, даже въ сборникахъ законовъ, предшествовавшихъ, есть постановленія, опущенныя въ немъ или отличныя отъ постановленій, внесенныхъ въ него. Это обстоятельство, уже извъстное въ наукъ, заставило меня обратиться и въ предшествующимъ изданіямъ законовъ и къ сочиненіямъ более позднимъ и въ нихъ искать необходимыхъ дополненій къ Полному Собранію, темъ более, что послъднее содержитъ только небольшое число законодательныхъ актовъ частнаго характера (т. е. указовъ по поводу дёлъ частныхъ лицъ и т. п.).

Главныя изъ изданій, въ которыхъ я нашелъ завоноположенія, указы и т. п. документы синодальнаго періода, не внесенныя въ Полное Собраніе, суть следующія:

- а) Изданія, предшествовавшія «Полному Собранію Законовъ» 1).
- 1) Такъ называемыя «указныя книги» или собранія указовъ, которые по мысли законодателей должны были имъть не временное, а постоянное дъйствіе въ Россіи и которые часто печатались отдъльно (1-е Полн. Собр. Закон. т. І, стр. VIII и указъ Петра Великаго отъ 29 апр. 1720 г.). Въ этихъ указныхъ кни-

<sup>1)</sup> При занятіяхъ моихъ первымъ и вторымъ Собраніями Законовъ особенно полезными и необходимыми оказались алфавитныя оглавленія, приложенныя къ тому и другому, и вромъ того «Общій хронологическій указатель въ Полному Собранію Законовъ». Спб. 1851, т. І (1649—1825), т. ІІ (1825—1850). Послёдній указатель важенъ въ виду того, что въ первомъ Собраніи Законовъ не всё документы помёщены въ хронологическомъ порядкі, а ніжоторые найдены послі напечатанія законовъ того или другаго времени и потому внесены въ виді приложеній въ слідующіє томы. Вслёдствіє этого отысканіе ихъ безъ этого указателя иногда невозможно. Здісь же и они внесены въ общую хронологическую роспись. Къ сожалічню, въ этомъ указателі не помічены томъ и страницы, гді можно находить законы, а только №, подъ которымъ законъ напечатанъ. Это замедляєть справку.

гахъ, издававшихся, начиная съ 1718 года, въ теченіе XVIII стольтія и до начала ныньшняго <sup>1</sup>), равно какъ и между указами, печатавшимися отдъльно, встръчаются постановленія, не внесенныя въ Полное Собраніе, но не лишенныя значенія для исторів синодальнаго времени, или же чвить либо отличающіяся (особенно датами) отъ изданныхъ въ Полномъ Собраніи. Для примъра сошлюсь на указъ, опущенный въ Полномъ Собраніи, именно: «Актъ о учрежденіи графомъ Корвинымъ Коссаковскимъ родоваго командорства въ Великомъ Пріорствъ Россійско-Католическомъ Ордена Св. Іоанна Іерусалимскаго, совершенный въ 1800 г. Іюня 30-го и утвержденный 13 Іюля того же года» <sup>2</sup>).

- 2) «Увазатель Россійских законовъ, временных учрежденій, суда и расправы, издан. съ Высочай шаго соизволенія Львомъ Мавсимовичемъ», 14 частей, М. и Спб. 1803—1812 (содержить законы: отъ 1651 по 1734 г., отъ 1740 по 1745, 25 іюля, отъ 1753 по 1759, отъ 1744 по 1762 г. 25 іюня, отъ 1771 по 1774, отъ 1780 по 1782, отъ 1801 по 1803 гг. Законы синодальнаго періода—съ части 4-ой). Этотъ указатель важенъ не столько тъмъ, что здёсь встрёчаются постановленія по частнымъ дёламъ, не вошедшія въ «Полн. Собр. Закон.», сколько потому, что текстъ законовъ, напечатанныхъ Максимовичемъ (съ рукописей), отличается иногда отъ текста ихъ въ Полномъ Собраніи.
- 3) «(Общій) указатель Россійских законовъ или оглавленіе Вы с о чайших тузаконеній и последовавших отъ Правительствующаго Сената указовъ съ показаніемъ, гдё оные напечатаны» ч. І съ 1801—1813 г. М. 1823, ч. ІІ съ 1813 1823 г. М. 1824, ч. ІІ (указатель къ двумъ первымъ частимъ). М. 1825, изд. А. Спасскій. Въ этомъ хронологическомъ перечит указано не мало постановленій не только частныхъ, но и общихъ, которыя опущены при изданіи Полнаго Собранія Законовъ. Такъ въ Полн. Собраніи опущенъ, напримёръ, Высе о чайшій указъ о старообрядцахъ, церквахъ ихъ, исповёди

<sup>1)</sup> Подробные объ этих указанных книгахь—въ предисловіи въ І Полному Собранію Законовъ. Т. І, стр. VIII—ІХ прим. Но вдысь перечислены не всь «указныя» книги и несправедливо сказано, что изданіе ихъ прекратилось въ 1770 году. Изданы указныя книги годовъ 1796—1812 (въ листъ, изд. Сенатской типографіи, гражданской печати).

Укавы Государя Императора Павла Перваго, Самодержца Всерос.,
 м., при Сенатской типогр., въ л., укавъ № 66.

и проч. 1801 місяца генваря 18, «публичный», напечатанный при Сенать февраля 28 (Указатель Спасскаго, ч. І, стр. 2, срави. Хрон. Указ. къ Полн. Собр. Зак. т. І, стр. 798). Что насается распоряженій частнаго характера (т. е. постановленій по діламъ частныхъ лицъ и т. п.), то большая часть такого рода указовъ. 1) въ Полновъ Собранія Законовъ, кане напечатанныхъ свется положенія иностранных в вроиспов'яданій въ Россіи. Для примъра укажу на слъдующія распоряженія: отъ 18 января 1801 г. Высочай шее повельне объ отпускь изъ Городскаго Правлевія для католической церкви 20000 руб. и проч. (Укаватель Спасскаго, стр. 4), отъ 1801 года марта 15-го Высочайшій рескрипть объ освобожденіи митрополита римско-ватолическихъ церквей отъ присмотра (тамъ же, стр. 6), отъ 1802 г. октября 9 «Сенатскій указъ, о пом'вщенім бывшихъ Корециих базильного въ оставшіеся уніатскіе монастырих (тамъ же, стр. 37); отъ 1805 г. іюля 19 Сенатскій указъ во двлу монаществующихъ Виленскаго вармелитскаго монастыря съ Самогициою Капитулою и проч. (тамъ же, стр. 108); отъ 1808 августа 31 Синодскій указъ Воронежскому архіспискодвла о бранахъ, ввичанныхъ по старовърческому OTP VI обряду, принадлежать до светскихъ правительствъ (тамъ же. стр. 190) и т. д.

- 4) «Оглавленіе законамъ Греко-Россійскія Церкви», составленое Святвішаго Синода Секретаремъ Кол. Асс. Яковомъ Гиновскимъ. (3 ч. Сиб. 1827—1823). Здвсь въ системъ кратко взложены вообще законоположенія русской церкви, причемъ составнтель издагаетъ содержаніе синодальныхъ опредвленій и указовъ, извлеченныхъ имъ, въроятно, изъ архива Св. Синода, но досель ненапечатанныхъ ни въ Полномъ Собраніи, ни въ другихъ изданіяхъ, напр.: указъ 1823 сент. 30 (см. «Оглавленіе» Гиновскаго ч. ІІ, стр. 114); указъ 1766 іюля 19 (тамъ же. ч. ІІІ, стр. 15); указъ 1745 ноября 30 (тамъ же, ч. ІІІ, стр. 16): опредвленіе Св. Синода 1731 генв. 18 (тамъ же, ч. ІІІ, стр. 16); указъ 1754 апр. 20 (тамъ же, ч. ІІІ, стр. 17) и т. д.
  - б) Изъ изданій, явившихся въ свъть посль напечатанія пер-

<sup>1)</sup> Часть ихъ была однако уже напечатана въ Систематическомъ сводъ существ. законовъ (24 части, 1815—182) и др. изданіяхъ.

въ себъ значительное число церковныхъ и церковно-гражданскихъ постановленій, не внесенныхъ въ Полное Собраніе Законовъ,

- 1) первое ивсто принадлежить изданію (продолжающемуся) Высочайте утвержденной Коминссін для приведенія въ ясность и порядовъ дълъ, хранящихся въ архивъ Св. Синода, подъ заглавіемъ: «Подное собраніе постановленій и распоряженій по в'ядомству православнаго исповъданія Россійской Имперіи», 5 томовъ (Спб. 1869-1881). Въ этихъ томахъ собраны, по возможности, всъ постановленія, касающіяся русской церкви, шиданныя съ 1721 г. по 5 мая 1727, -- навъ общеобявательныя, такъ и частныя синодскія рішенія, какъ уже напечатанныя гді либо, такъ и ненапечатанныя. Эго изданіе, уже достаточно оціненное въ исторической наукъ, (если будетъ доведено до конца) должно чить первостепенное значение для исторіи синодальнаго періода. болъе широкое, чъмъ въ настоящее время имъетъ Полное Собраніе Законовъ. Пропусковъ, сравнительно съ Полнымъ Собраніемъ Законовъ, въ Полномъ Собраніи Постановленій почти вовсе нать. Я заматиль только одно опущенное распоряжение, именно въ I томъ Поднаго Собранія Постановленій не внесенъ «Именной Высочайшій указъ Петра Ведикаго» «о назначенія синодальнымъ членамъ жалованія» 1721 г. января 18, напечатанный въ I Полномъ Собраніи Законовъ, подъ № 3712. Къ сожальнію, коминесія по изданію Полнаго Собранія Постановленій пользуется сенатскимъ архивомъ, гдв находится не мало неизданныхъ еще церковно - законодательныхъ памятниковъ XVIII—XIX B.
- 2) а) «Собраніе постановленій по части раскола» (Спб. 1853), составл. и напечат. по привазу Министра Вн. Діль (переиздано въ дополненномъ видів въ 1875 г.); б) «Собраніе постановленій по части раскола, состоявшихся по відомству Св. Сянода». Книга І (1716 1800), Спб. 1860. Кн. П (1801—1858), Спб. 1860 (изд. М. Вн. Д.).
- 3) «Сборникъ постановленій о церковномъ хозяйствъ», въ д., въ 7 выпускахъ (безъ указанія годовъ печатанія). Здёсь приводятся въ хронологическомъ порядкі распоряженія Св. Сянода преимущественно по частнымъ дъламъ и Высочайщіе указы относительно церковнаго хозяйства (всего 611 постановленій).

4) «Собраніе постановденій Св. Синода 1867—1874 гг. относительно устройства духовныхъ семинарій и училищъ, согласно требованіямъ Высочайше утвержденныхъ 14 мая 1867 г. духовно-училищныхъ уставовъ». (Спб. 1875). Вийсті съ параграфани уставовъ здісь сгруппировано много опреділеній Св. Синода, часть которыхъ была неизвістна въ печати.

Къ этому же разряду источниковъ относятся и другіе сборниви постановленій, печатавшіеся въ синодальной типографія (обывновенно безъ указанія на время и місто печати).

На ряду съ перечислеными изданіями, которыя содержать коридическіе акты, не внесенные въ Полное Собраніе Законовъ, я пользовался еще описаніями разныхъ архивовъ, которые также дополняютъ этотъ первоисточникъ и кромъ того содержать значительное число документовъ историко-юридическихъ, не виъвшихъ законодательнаго значенія, и актовъ историческихъ. Къ числу такихъ описаній, мною просмотрънныхъ, относятся слъдующія:

- 1) Прежде всего богатое по содержанію и образцовое по точности «Описаніе документовъ и дѣлъ, хранящихся въ архивъ Святѣйшаго Правительствующаго Синода» (Спб. 1868—1885, 7 томовъ), имъющее для исторіи синодальнаго періода не менѣе важное значеніе, чѣмъ вышеупомянутое «Полное собраніе постановленій и распоряженій по вѣдомству православнаго исповъданія Россійской Имперіи». Здѣсь содержится подробное описаніе документовъ и дѣлъ за время 1542—1727 г. включительно. Особенно важны приложенія.
- 2) «Архивъ Правительствующаго Сената»... Составияъ П. Барановъ, т. I (1704—1725), Спб. 1872; т. II (1725—1740), Спб. 1875; т. III (1740—1762), 1878. Въ числъ описвиныхъ здъсь укавовъ и повельній, хранящихся въ сенатскомъ архивъ, находитея очень много—досель неизданныхъ. Такъ въ одномъ первомъ томъ,—изъ числа 1543 описанныхъ указовъ Петра I,—оказалось не внесенныхъ въ Полное Собраніе Законовъ 995. Многіе изъ такихъ указовъ касаются духовенства и русской церкви напр. въ I томъ № 6 и пр. и очень важны, напр. № 819 и интересны, напр. № 1269 и др.
- 3) «Сенатскій Архивъ, т. І. Именные указы Императора Павла 1». Спб. 1888. Въ внигъ этой, изданной по Вы сочайшему повель-

нію, напечатаны указы съ 1796—1801 г., которые не вошли въ Полное Собраніе Законовъ и указаны ошибки, виравшіяся въ указы (съ 1796—1801 г.), напечатанные въ последнемъ. Документовъ, касающихся исторіи перви, не много, но некоторые весьма любопытны (напр. стр. 276—281, указъ 1797 г. 31 августа; стр. 329—331 и т. п.).

- 4) «Описаніе діль Архива Морскаго Министерства за время съ половины XVII до начала XIX стольтія». Т. І. (Спб. 1877 г.). Заключаєть въ себъ описаніе документовъ премиущественно времени Императора Петра I (1700—1725). Къ церновной исторіи имъють отношеніе лишь нісколько документовъ.
- 5) «Архивъ Государственнаго Совъта, т. III и IV. Царствованіе Императора Александра І-го (1801—1825)». Спб. 1878—1881 г. Въ III томъ (части 1-ой) и въ IV томъ (части 2-ой) въ журналахъ Государственнаго Совъта и въ журналахъ по дъдамъ экономіи напечатаны документы (1819—1825), касающіеся духовнаго въдомства.
- 6) «Алфавитъ дъламъ втораго отдъленія Собственной Его Императорскаго Величества Канцеляріи съ 1826—1876 годъ», т. І, «А—О», т. П, «П—Я» Спб. 1876.

Кромъ изучени переименованныхъ сборниковъ и описамій такихъ юридическихъ (и историко-юридическихъ) актовъ, которые имъли законодательное примъненіе, я ознакомлялся еще съ такими же актами, печатавшимися въ разныхъ журиалахъ и повременныхъ изданіяхъ, и актами, очень близко затрогивающими исторію управленія русскою церковью въ синодальный періодъ, но не имъвшими законодательнаго значенія.

Перваго рода памятники я не стану перечислять по ихъ многочисленности и разбросанности въ разныхъ журналахъ (напр. «Церковномъ Въстникъ», епархіальныхъ въдомостяхъ и историческихъ журналахъ). Что касается втораго рода документовъ, то къ числу ихъ я отношу разные отчеты, проекты по законодательной части и т. п. акты, подходящіе къ типу докладныхъ записокъ.

Изъ источниковъ такого рода я изучалъ следующіе:

1) «Извлеченія изъ отчетовъ» Оберъ-Прокуроровъ Св. Синода, — одно изъ лучшихъ пособій для изученія состоянія русской церкви во 2-й половина XIX ст. Давая возможность вести подробную латопись церковной жизни за это время, они доставляють (особенно въ посладніе года) богатый матеріаль для исторіи и статистики. Я пользовался печатными отчетами за годы: 1837—1858, 1860—1861, 1865—1885.

- 2) Для исторів того же времени весьма важное значеніе имъетъ «Собраніе митній и отзывовъ Филарета, митрополита Московскаго и Коломенскаго, по учебнымъ и церковно-государственнымъ вопросамъ, издаваемое подъ редакцією Преосвященнаго Саввы, архіспископа Тверскаго и Кашинскаго», т. І V (6 внигъ и томъ дополнительный. Спб. 1885—1888). Оно завлючаетъ въ себъ дъловыя бумаги знаменитаго ісрарха первопрестольной ва все время его продолжительной дъятельности (1809—1867), касающіяся самыхъ разностороннихъ вопросовърусской церковной жизни.
- 3) «Проекть основных» положеній преобразованія духовносудебной части» (1873, Спб.)—съ объяснительными къ нему записками и мийніями разных» лицъ, какъ-то: Преосвященныхъ епархіальных» архіереев» (Спб. 1874), духовных» консисторій и пр. β) «Записка по вопросу объ открытіи дітям» священноцерковно-служителей путей для обезпеченія на всіх» поприщахъ гражданской діятельности». γ) «Сводъ мийній епархіальных» начальств» по вопросу объ открытіи дітям» священно-церковнослужителей путей для обезпеченія своего существованія на всіх» поприщахъ гражданской діятельности». δ) «Замічанія на проект» Устава духовных» академій» (1868). ε) «Журналы (печатные) Учебнаго Комитета при Святійшемъ Синоді» и т. п. изданія синодальной типографія.
- 4) Сюда же следуеть отнести и главный источникь для исторіи распространенія православія среди иноверцевь, т. е. отчеты о разныхь миссіяхь. Они помещались съ 1874 г. въ еженедельномъ изданіи Православнаго Миссіонерскаго Общества (изд. въ Московскихъ Перковныхъ Ведомостяхъ (а также и въ епархіальныхъ). Часто они издавались и издаются отдельно.

Обращаясь затвиъ въ актамъ съ характеромъ скорве историческимъ, чвиъ юридическимъ, я долженъ отивтить, что сборниковъ такого рода актовъ для церковной исторік Ве-

Auropocciu (XVIII -- XIX B.) почти не имъется. Большинство подобныхъ автовъ находится въ періодическихъ изданіяхъ, какъ-то: въ журналахъ: Русская Старина, Русскій Архивъ, въ Чтеніяхъ въ (Московскомъ) Обществъ Любителей Духовнаго Просвещения, въ епархівльныхъ ведомостихъ (въ особенности — матеріалы для исторіи епархій), въ изданіяхъ Импер. Общества Истор. и Древе. и т. п. Лишь не многіе церковноисторическіе акты можно встретить въ сбориннахъ, разработывающихъ русскую гражданскую исторію и получившихъ своє начало въ недавнее время. Другое исплючение составляють сборники матеріаловъ для исторіи миссій. Изъ числа сборниковъ того и другаго рода упомяну сатадующіе: 1) Сборникъ Императорскаго Русскаго Историческаго Общества, т. I-LXV, Спб. 1867—1888. Для церковной исторіи синодальнаго періода не вев томы этого сборника имвють одинаковую важность. Многіе изъ нихъ не содержать данныхъ, имъющихъ непосредственное отношение жъ церковной истории. Наоборотъ въ другихъ встречаются акты первостепеннаго значенія. Такъ, напр., въ первомъ томв изданы документы по двау объ отврытін въ Бълоруссін іслунтскаго новиціата при императрицъ Еватеринъ. Важны также и многіе другіе томы, напр.: XI-ый (Спб. 1873), заплючающій свыше 600 писемъ, указовъ и замътовъ Петра I, между воторыми есть изсколько интересныхъ документовъ, обрисовывающихъ отношение преобравовытеля въ Синоду и русскому духовенству; томъ XLIII-й (Спб. 1886), содержащій наказы депутатамъ отъ присутственныхъ мостъ въ Коммиссію о сочиненія проекта. Новаго Уложенія и между неми-навазъ отъ Св. Синода 1). (см. также томъ XV-ый). 2) «Памятникъ трудовъ православныхъ благовъстниковъ русскихъ съ 1793-1853» (М. 1857), содержащій натеріалы для исторін православныхъ миссій преимущественно на Кавназъ и въ Сибири. 3) «За-

<sup>1)</sup> Нававъ этотъ былъ уже вапечатанъ Е. М. Прилежаевымъ въ статъв: «Наказъ и пункты депутату отъ Св. Синода въ Екатерининскую коммиссію о сочиненіи проекта Новаго Уложенія» (Христ. Чтен. 1876, № 9 и 10 и отдёльно).

Въ «Сборнивъ» онъ изданъ съ дополненіями изъ пунктовъ, при сланныхъ малороссійскимъ духовенствомъ (стр. 42—113), которыя не были еще напечатаны, и съ приложеніемъ пунктовъ отъ разныхъ духовныхъ липъ.

писки Миссіонерскаго Общества» (Сиб. 1869). 4) «Сборникъ свъдъній о православныхъ миссіяхъ и дъятельности Прав. Миссіонерскаго Общества» (2 ч., М. 1872), по содержанію своему составляющій какъбы продолженіе двукъ предшествующихъ. (Въ немъ завлючаются матеріалы для исторій миссій въ 60-хъ годахъ текущаго въка). 5) «Труды православныхъ миссій восточной Сибири» (изд. Иркут. Комитета Прав. Мисс. Общества, т. І, 1862—1867, Иркут. 1883 и т. П, 1868—1872, Иркут. 1884), завлючающіе въ себъ премиущественно отчеты о дъятельности миссій (Забайвальской, Амурской, Камчатской, Иркутской, Японской и др.) въ восточной Сибири и Японіи и извлеченія изъ писемъ и записокъ миссіонеровъ.

Что насается до автовъ по исторів русской церкви (синодальнаго періода) въ занадно-русском крап то многіе церковноисторические памятники этой области уже нашли себъ мъсто на страницахъ отдельныхъ взданій и составили довольно общирные сборении, весьма удобные для занятій. Но такъ какъ по исторін западно-русской церкви въ XVIII-XIX в. въ литературъ существуеть не мало обстоятельных сочиненій, съ которыми я и ознакомился (и которыя будуть перечислены мною ниже), то мнв не много приходилось заниматься изученіемъ подобныхъ сборнивовъ. Тъмъ не менъе мною просмотръны слъдующія изданія по исторів прав. цервви въ западномъ край: 1) «Акты и граматы объ устройстви и управленіи римско-католической церкви въ имперін Россійской и царстви Польскомъ» (1849 г.; съ приложеніемъ). Въ сборинт запиочаются несколько важнейшихъ документовъ (на русскомъ и датинскомъ наыкахъ) для исторіи католичества въ Россіи за время 1783-1847 г. 2) «Археографическій сборникъ довументовъ, относящихся въ исторіи съверозападной Руси, издаваемый при управленіи Виленскаго учебнаго округа» (т. 1-10. Вильно, 1867—1874). 3) «Сборнинъ документовъ, уясняющихъ отношенія латино-польской пропаганды въ русской въръ и народности» (Вильно, 1865—1867, 2 вып.). Онъ изданъ редакціей Въстника Западной Россіи, который вивств съ Въстниковъ Югозвивдной Россіи и отчасти съ мъстными западно-русскими епархівльными в'йдомостями очень много послужиль на своихъ страницахъ обнародованію матеріаловъ для церковной исторім падной Руси. 4) «Документы, объясняющіе исторію западно-русскаго кран и его отношенія къ Россіи и къ Польшт». СПБ. 1865. (Собраны М. О. Кояловичемъ, снабжены предварительнымъ изсладованіемъ его же и изданы Археогр. Коммиссіею въ подлинникахъ и на французскомъ языкт). 5) «Архивъ югозападной Россіи, изд. временною Коммиссіею для разбора древнихъ актовъ, Высоч. учрежд. при Кіевскомъ военномъ, Подольскомъ и Вольшев. ген.-губернат.» (Кіевъ, часть первая, въ пяти томахъ).

II. Переименованные акты: юридические и исторические (отъ XVIII-XIX стольтій), доставлян почти исплючительно фактическій матеріаль, дали мий возможность начертать (по преимущоству) юридическія отношенін русской церкви въ синодальній періодъ, сгруппировать нісколько данных для статистики и сообщили не мало свъдъній для исторіи разныхъ учрежденій, но этотъ матеріаль очень скупъ на обрисовку событій и почти дишаетъ возможности внести въ исторію то, что принято навывать прагматизмомъ. Отсюда становится понятнымъ, какого рода значеніе пріобратають для исторіи синодальнаго періода первоисточники другаго рода, именно-записки (memoires), гдъ излагаются событія, въ которыхъ авторъ принималь участіе самъ, или которыя извёстны ему отъ современниковъ. При отсутствін дітописей, записки являются источникомъ незамінимымъ. Они затупивываютъ пробълы на исторической картинъ, создаваемой на основаніи однихъ актовъ. Многое, не нашедшее себв ивста въ оффиціальныхъ документахъ, передается потоиству въ запискахъ очевидца. Цван и побужденія главныхъ двигателей веливихъ событій получають здісь себі неріздко должное освізщеніе. Сознавая такое значеніе записовъ современниковъ, я старадся ознакомиться по возможности со всями русскими менуарами XVIII — XIX в. (даже съ такими, которые поведимому очень мало имъютъ отношенія къ русской церковной исторіи) и ВОСПОЛЬЗОВАТЬСЯ ВАЖНВЙШИМИ ИЗЪ НИХЪ.

Представляю праткій обзоръ накоторыхъ изъ прочитанныхъ мною записовъ. Рядъ церковно-историческихъ мемуаровъ XVIII вака начинается сочиненіемъ св. Димитрія, митр. Ростовскаго, носящимъ заглавіе «Діаріушъ (т. е. дневныя записки) грашнаго Іеромонаха Димитрія, постриженца Кириловскаго Кієвскаго мо-мастыря». Записки эти, начатыя въ 1681 г., оконченный въс 1703 г. и продолженныя неизвастно камъ до 1709 г. (когда по-

следовала кончина св. Димитрія), важны, вакъ матеріалъ для біографін автора, для исторін его литературныхъ трудовъ и для изображенія состоянія просвёщенія духовенства въ переходисе время отъ патріаршаго управлевія въ синодальному. (Записки св. Демитрія напечатаны на руссв. языків въ 17-й части Др. Росс. Вивлючини, изд. II, М. 1791, стр. 1—107).—Для исторін свнодального управленія въ прошломъ столітім выдающееся значение инфютъ записки кн. Якова Петровича Шаховскаго († 1777), бывшаго оберъ-прокуроромъ Св. Синода (съ 1741 пе 1753) при импер. Едисаветъ Петровиъ. Въ запискахъ содержится не мало любопытного о дентельности Шаховского въ Синоде, объ отношенияъ его въ «духовнымъ лицамъ» и т. п., хотя въ сожальнію авторъ передаеть факты не всегда, какъ хладнокровный и безпристрастный очевидецъ. Изъ трехъ изданій запясовъ Шаховскаго (1-е М. 1810, 2 ч.; 2-е СПБ, 1821; 3-е СПБ. 1872) я пользовался последнимъ, въ которому приложены документы о дъятельности Шаховскаго, извлеченные изъ архива Св. Синода. - Автобіографія Московскаго митроп. Платона и его же ваписки, веденныя имъ съ 24 авг. 1763 г. по 8 сент. 1765 г., (изданныя въ Душепол. Чтеніи за 1887 г. прот. С. К. Симриовымъ и въ Чтен. Моск. Общ. Ист. и Древи. за 1881 г. ви. 4), номимо своего значенія для выясненія сложнаго характера мин. Павла Петровича, обрисовывають самого автора записовъ на различныхъ попрещахъ его деятельности-канъ наставника, какъ проповъдника и пр. -- Множество любопытныхъ данныхъ для характеристиви бытовой жизни православнаго духовенства и состоянія западнаго края подъ русскимъ владычествомъ послів его присоединенія сообщають записки Гаврінда Добрынина, обикмающія собою періодъ времени отъ 1752 по 1823 г. (записки изданы вполев въ Русск. Старинв за 1871 г. и отдъльно).--Для времени импер. Александра I, промъ перечисленныхъ, важны записки Александра Алексвев. Яковлева, бывшаго оберъ-провуроромъ Св. Синода съ 1-го янв. по 7 окт. 1803 г. (Заря, 1872. № 1, приложеніе), «Записви Алекс. Сварл. Стурдзы» (изд. не вполнъ Н. И. Барсовымъ въ Русси. Старинъ за 1876, № 2).--Для той же эпохи в особенно для исторіи реавціи противъ имстицизма и массонства, последовавшей въ конце, первой четверти XIX ст., первостепенное значение имвють записки настоятеля

Юрьевскаго монастыря архим: Фотія († 1838), принимавшаго въ этой реакціи дъятельное участіе. (Нельвя не сожальть поэтому, что изъ его автобіографическихъ записовъ и другихъ сочиненій, хранящихся въ Юрьевскомъ монастырв, въ печати изданы только извлеченія, именно: въ Чтев. (Моск.) Общ. Ист. и Древи. Росс. 1868. кн. І, въ Чтен. (Моск.) Общ. Люб. Дух. Просв. за 1868, за 1873 г. и др.). -- Не менъе любопытныя свъдънія сообщаеть «записка о врамодажь враговъ Россів» (по мижнію свищ. М. І. Морошнина, принадлежащая перу ниявя Шихматова). Неизвъстный авторъ, строгій сторонникъ православія, рельсоно представляєть вдъсь борьбу двухъ направленій Александровской эпохи-православнаго, твердо держащагося древних преданій, и новаго, пронивнутаго западнымъ духомъ. (Записва напочатана въ Руссв. Архивъ за 1868 г.). — Записки адмирала Алекс. Семен. Шишкова († 1840), бывшаго Министромъ Народнаго Просвъщенія съ 1824 по 1828 г., знакомять со многими фактами изъ исторіи духовной науки и дитературы своего времени, съ двятельностію митр. Серафина, съ исторією библейских обществъ въ Россіи и съ трудами самого автора въ защиту православія. (Самое полное изданіе записовъ сдълано Н. Киселевымъ и Юр. О. Самаринымъ въ Берлинъ, въ 1870 г., подъ заглавіемъ: «Записки, мевнія и переписна адм. А. С. Шишкова», 2 тома). Дополненіемъ къ запискамъ Шишкова и проч. могуть служить записки Н. И. Греча († 1867), (изданныя въ небольшихъ извлеченіяхъ въ Русск. Архивъ за 1868 и отдъльною внигою въ 1888 году), смотравшаго, впрочемъ, на дала съ совершенно неой точки вранія.-Для исторіи синодальнаго и спархіальнаго управленія въ XIX ст. важна записка А. Н. Муравьева «о состояніи православной церкви въ Россіи» (Русси. Арх. 1883 г. кв. II), относившагося отридательно въ современному ему положенію православной русской церкви.

Для церковной исторіи западно-русской окраины я пользовался: записнами игумена Ореста († 1850), написанными безъискусственно въ видъ лътописнаго разсказа (о времени съ XIV в. до 1844 г.), цънными въ той части, гдъ игуменъ Орестъ повъствуетъ, какъ очевидецъ, о поведеніи православнаго, уніатскаго и католическаго духовенства въ Бълоруссіи во время нашествія Насполеона I (изд. во II томъ Археогр. Сборн. Вильно. 1867); за-

писками митр. Литовского Госифа Стиашки († 1868), драгоцтиными для исторін вовсоединенія унівтовъ (изд. согласно съ завъщаніемъ митр. Іосифа,-Академісю Наукъ въ 1883, въ 3 томахъ. Записки напечатаны въ первомъ томъ; въ послъднихъ двухъ помъщены приложенія); записками Василія Дужинскаго, архісп. Полоцваго, насающимися исторіи того же времени (Прав. Соб. за 1885): ваписками Антонія Зубко, подъ заглавіемъ: «Греко-уніатская церковь» (Русси. Въстникъ, за 1864); записками Могил. Архісп. Анатолія Мартиновскаго († 1872), особенно любопытными по его соображеніямъ по поводу датинопольской процаганды и сврейскаго вопроса. (Изданы отчасти въ Кіевск. Старинъ, 1884, іюнь, и Труд. Кіевск. Авад. 1883, № 1). Съ жизнью и двятельностію выдающихся духовныхъ лицъ недавняго времени знакомять: записки Ник. Вас. Сушкова, издавшаго; а) «Записки о жизни и времени святителя Филарета», М. 1868; б) «Къ записвамъ о времени Филарета» (Чтен. въ Общ. Ист. и Др. 1870 Ж 1); в) «Воспоминанія о митр. Литов. и Виден. Іоснов и объ уничтоженів унів» (М. 1869); записки Преосв. Негодима, еп. Красноярскаго († 1874) о Филаретъ, метр. Мося. (изд. съ предисловіемъ и примъчаніями арх. Григорія въ Чтен. Общ. Ист. и Др., 1877 кн. II); воспоминанія о Высокопр. Леонида, архіси. Яросл. и Ростов. († 1876), Саввы, еп. Харьковскаго (Харьковъ. 1877 г.) и многія другія (премнущественно въ журналахъ).

Для харантеристики бытовой жизни русских монастырей въ свверной и средней полосахъ Россіи имъютъ значеніе «Воспоминанія» архим. Пимена, настоятеля Ниволо-Угръшскаго монастыря, написанныя имъ въ 1870 г. (и изд. въ 1876—1877 г. въ Чтен. Моск. Общ. Ист. и Др. Росс.); записки, собранныя іером. Авелемъ, подъ заглавіемъ «Общежительная Саровская пустыны и достопамятные иноки, въ ней подвизавшіеся» (М. 1853) и другія. Для ознакомленія съ бытовой жизнью бълаго духовенства въ ХІХ стол. (сельскаго, городскаго, воемнаго и придворнаго) матеріаломъ инъ служили дъльныя «Записки сельскаго священника», принадлежащія перу прот. Сарат. губ. О. Р. (изд. Русск. Старяны, 1882 г.), «Воспоминанія» прот. Дмитрія Богоявленскаго (Чтен. въ Общ. Люб. Дух. Просв. 1880), «Автобіографія» прот. В. Б. Бажанова (Истор. Въстивкъ, 1883) и т. пр.

Бытовая сторова духовно-учебных ваведеній очерчивается въ

записнахъ Д. И. Ростиславова († 1877), прос. СПБ. Дух. Академін (печатаются въ Русси. Старинъ съ 1880 г.); въ «Воспоминаніяхъ» его же «о С.-Петербургской Духовной Академін до граса Протасова» (Въсти. Европы, за 1871, 1872 и 1883 г.); отчасти въ «дневникъ прот. А. В. Горскаго» (Твор. Св. Отц. за 1884 и 1885 г.); въ автобіограсическихъ записнахъ Гилярова-Платонова (тольно часть которыхъ издана въ печати, подъ заглавіемъ «Изъ пережитаго», М. 1886) и проч.

Для изученія исторіи и быта московских раскольниковъ въ половинъ ныньшинго стольтія—полезны: «Дневныя дозорныя занисни о московскихъ раскольникахъ» (напеч. въ Чтен. Общ. Ист. и Др. Росс. за 1885 г. — А. Тятовымъ) и иножество другихъ записовъ и воспоминаній, печатающихся въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ.

III. Не мало данныхъ для исторів синодальнаго времени я нашель въ переписко частныхъ лиць какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ. Такъ какъ письма неръдко назначаются только для близкихъ или друзей и пишутся подъ покровомъ тайны, то въ нихъ встрѣчаются такія свъдѣнія, о которыхъ другіе источники (акты, записки и проч.) совершенно умалчиваютъ. Къ сожалѣнію, частныя письма, касающіяся церковной исторія XVIII в., изданы далеко не всѣ и миѣ стоило очень мало труда ознакомиться съ исторически важными для меня письмами XVIII в.— Къ числу такихъ писемъ прошлаго стольтія принадлежитъ переписва Новгородскаго митроп. Іова († 1716). Нѣкоторыя изъ писемъ его, весьма цѣнныхъ для исторіи переходнаго времени отъ патріаршаго къ синодальному управленію, напечатаны въ статьѣ Ил. Чистовича «Новгородскій митрополитъ Іовъ, жезнь его и переписна съ разными лицами» (Страненикъ, 1865, февр.).

Еще болъе важна переписва знаменитаго дъятеля Петровской эпохи Осоовна Прокоповича, обнимающая время съ 1716 по 1736 г. Хотя осторожный Осоовнъ, какъ ведно изъ его писемъ, не совствиъ довърялъ свои мысли ни друзьямъ, ни бумагъ, но всетаки его переписка съ одной стороны помогаетъ найти разгадву для врайне запутанныхъ отношеній между духовными и свътскими правителями Осоовнова времени, съ другой стороны обрисовываетъ нъкоторыя черты характера автора. (Письма О. Прокоповича, которыми я пользовался, находятся въ слъдующихъ взда-

ніяхъ: а) Epistolae illustrissimi ac reverendissimi Theophanis Prokopowicz, variis tempo: ibus et ad varios amicos datae, nunc primum in unum corpus collectae et suo ordine digestae. Mosq. 1776—издано 30 писемъ. б) Въ Трудахъ Кіев. Дух. Анадемін за 1865. Ф. Т—свинъ напечатанъ переводъ нѣснольнихъ писемъ изъ упомянутаго датинскаго изданія и болѣе 30 писемъ вновь открытыхъ. в) Нѣсколько дополненій къ прежде изданнымъ письмамъ сдѣлано въ статьѣ Н. Петрова «Интимная переписка Өеофана Прокоповича съ Яковомъ Мирковичемъ» (Кіевск. Стар. 1882, іюнь), гдѣ напечатано еще 9 писемъ Өеофана Прокоповича.

Немногія изданныя письма м'ястоблюстителя патріаршаго престола Стефана Яворскаго вм'яють преимущественно значеніе для исторіи духовной литературы и просв'ященія. (Они изданы въ Труд. Кіевси. Дух. Акад. 1866, апр.; въ Прав. Собес. 1859 № 5, въ Чтен. въ Общ. Ист. и Др. Росс. 1864 кн. 4 и др.).

Такое же значеніе дитературное имветь и множество писемъ митр. Ростовскаго св. Димитрія (напечатанныхъ частью «въ сочиненіяхъ» его (М. 1786, 6 томовъ), частью въ книгъ «Св. Димитрій, митроп. Ростовскій», М. 1849; въ Яросл. епарх. въд. 1860 г. № 8 и 9, 1873 № 1, 1874 № 31—38, въ Русской Старинъ 1872 № 6 и 9, Русск. Архивъ 1872 № 2, Чтен. Общ. Ист. и Др. Росс. 1866 № 2, Труд. Кіевск. Дух. Ак. 1860, № 2 и въ другихъ изданіяхъ). Отъ времени Екатерины II и Павла Петровича любопытна переписка Платона, митрополита Моск. [изданная отчасти въ сочиненіи «Начертаніе житія Моск. митр. Платона», 2 части (И. Снегирева), М. 1831 (посл. изд. М. 1856) и въ Прав. обозр. 1869, № 5 и 9 и 1870, № 6, 8 и 10 и др.].

Гораздо болве издано писемъ, принадлежащихъ двятелямъ XIX въка. Для времени императора Александра I важны: переписка кн. Александра Николаевича Голицына (изданная въ Чтеніяхъ въ Общ. Ист. и Древн. Россійск. за 1868—1874 и 1875 гг. и Русси. Архивъ за 1868, 1869 и 1873 гг., и Н. И. Барсовымъ—въ Русской Старинъ, за 1882 г.) и письма Фотія, архим. Юрьевскаго монастыря (напечатанныя не вполит въ Русскомъ Архивъ за 1870 и 1871 гг., Русси. Стар. 1870 и 1882, Домашней Бесъдъ 1874 и проч.). Богатъйшій матеріалъ для исторіи 2-ой и 3-ьей четверти XIX в. даетъ огромная переписка митр. Московскаго Филарета, отчасти уже изданная и насающаяся самыхъ ракнообраз-

ныхъ вопросовъ церковной жизни въ текущее столетіе. Изданными письмами митр. Филарета и пользовалси въ след. а) сборникахъ ихъ: «Письма митр. Филарета иъ А. Н. Муравьеву, 1832-1867». Кіевъ, 1869. - «Письма къ наместнику Св. Тронцкія Серг. лавры архии. Антовію, 1831—1867», М. 1874—1884, 4 ч.— «Письма въ роднымъ» отъ 1800 до 1866 г., М. 1882.—«Письма въ Леониду, еп. Динтровскому, впоследствін архіеп. Ярославскому» М. 1883.-Письма Моск. митроп. Филарета въ покойному архісп. Тверскому Алексію (1843—1867). М., 1883 (изд. Саввою, архіеп. Твер, и Кашинск,) и в) въ журнадахъ, особенно: въ Прибава. въ Твор. Св. Отцевъ 1871, 1872, 1886 (въ викарію Моск. епархін Инновентію), 1882 (въ А. В. Горскому), 1883-1884 (въ Филерету, впосл. архіеп. Черняговскому) и Чтеніяхъ въ Общ. люб. Духови. Просв., -- въ отдълъ «Матеріалы для исторіи русской церкви» (въ 1871, 1875, 1876, 1880 и след.) и въ Душеполезновъ Чтеніи (по большей части-отдельныя письма) съ 1866 и въ след. года; также въ светскихъ журналахъ: въ Чтеніяхъ въ Общ. Ист. и Древн. Росс. за 1868, 1870, 1873—1876 и др., въ Русси. Архивъ за 1868, 1874 и др.). Дополненіемъ въ письмамъ Филарета миз служили: Письма ректора Спб. Дух. Ак. епископа Евсевія (Орлинскаго) въ А. В. Горскому (1847-1850) (изд. въ «Приб. къ Твор. Св. Отп. за 1886), важныя для харавтеристики двятелей церковнаго управленія, для исторіи Дух. Авадеміи и вообще духовной науки и Письма Филарета, архісп. Черниговскаго, къ А. В. Горскому (напеч. въ Прибавл. къ Твор. Св. Отц., за 1883 и 1884 гг.).

IV. Сказанія иностранцев, по скольку они васаются русской церкви, не дають такого богатаго матеріала, какъ акты, записки и письма, и не отличаются большою достовърностью. Но изъ нихъ все-таки можно извлечь не мало данныхъ пре-имущественно для характеристики религіознаго быта русскихъ въ XVIII и XIX в. и состоянія духовенства въ это время. Группировка этихъ данныхъ для исторіи XVIII в. уже сділана въ сочиненіи С. Трегубова «Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ» (Кіевъ. 1884, изд. Труд. Кіев. Дух. Ак.), гдт представленъ и перечень мемуаровъ, которыми пользовался авторъ. Это освобождаетъ меня отъ необходимости вновь перечислять мемуары иностранцевъ, какъ источники для исторіи русской цер-

кви XVIII в. Но въ сожалвнію г. С. Трегубовъ воснользованся далеко не всеми менуарами, а только теми, которые до 1884 г. были переведены на русскій языкъ. Поэтому вром'в сочиненій, перечисленныхъ въ изслъдовани Трегубова, я пользовался сказаніями, не переведенными съ иностранныхъ языковъ. Не перечисляя всь сочиненія такого рода, я упоняву только некоторыя. непосредственно косоющінся состоянія церкви въ синодальный періодъ, напр.: Exercitatio historico-theologica de statu Ecclesiae et religionis Moscoviticae proposita, praeside Nicolao Bergio..., respondente M. Gudmundo Krook. Lubecte. 1709.—Beligion der Moscowiter oder ausführliche Geschreibung derer Religion, Anfang, Fortgang und jetzigen Wachssthum, wie auch ihrer Sitten, Gebräsche und Ceremonien. Franckfurt am Mayn und Leipzig. Anno 1712.-John Gleu King, The rites and ceremonies of the greek church in Bussia. London 1772.-Kurzer Abris der Russischen Kirche nach ihrer Geschichte, Glaubenslehren und Kirchengebräuchen, Erfurt 1788.-Voyage philosophique, politique et littéraire, fait en Russie pendant les années 1788 et 1789, traduit du hollandais par le citoyen Chantreau. Paris 1794 tom. I et II H T. H. Что насается до сказаній XIX стольтія, то нев числе ихъ я изучаль лишь немногія, располагая болье надежными первоисточнинами. Упомяну лишь следующія, прочитанныя мною сказанія: «Записки квакера Стесана Грелля де-Мобилье (род. 1760) о пребыванія въ Россія 1818 — 1819 г. (Русская Старина, 1874): Persécution et souffrances de l'église Catholique en Russie. Ouvrage appuyé de documents inédits par un ancien conseiller d'état en Russie. Paris 1842. — L'église de Russie, par L. Boi-sard, pasteur à Glav. Paris, t. I et II. 1867 M T. II.

Одновременно съ изученіемъ первоисточниковъ и знакомился съ монографіями по исторіи синодальнаго періода. Изъ нихъ я старался просмотрёть вей изследованія и статьи относительно техъ вопросовъ, которые выдвинуты вышеупомянутой программой, изучать же подробне те, которыя, на мой взглядъ представляють более обстоятельное рёшеніе этихъ вопросовъ или заслуживають вниманіе по какимъ либо другимъ причинамъ. Перечнемъ нёкоторыхъ изъ монографій такого рода я и позволю себъ ограничиться въ настоящемъ случать, не излагая ни полнаго и точнаго обзора всего прочитаннаго, им подробной критической оцёнки ихъ, а дёлая иногда лишь краткія заметки о ихъ содержаніи или ихъ достоинствахъ.

І. Перковное иправленіе (въ программ' глава І)-а) Для исторіи переходнаго времени отъ патріаршаго въ снеодальному управленію, для характеристики двятельности містоблюстителя патріаршаго престода митр. Стефана Яворскаго и его борьбы противъ появившагося въ Москвъ увлеченія протестантствомъ (дело Кульмана и Тверитинова, «Камень въры» Стесана Яворскаго) я пользовался статьями, писанными почти одновременно и взаимно дополняющими другъ друга 1), накъ-то: «Митрополитъ Стефанъ Яворскій -- біографическій очеркъ Ф. Терновскаго (Труды Кіев. Дух. Акад. 1864 № 1, 3 и 6); «Мёст. патр. престола, митр. Рязан. Стефанъ Яворскій и Дмитрій Тверитиновъ» (Приб. къ Тв. Св. Отц. 1862 кн. 21); «Московскіе еретики въ царствованіе Петра I и полемическія сочиненія противъ нихъ». Ф. Терновскаго (Прав. Обозр. 1863 № 4, 5, 6, 8, 11 и 12); «Московскіе вольнодумцы начала ХУШ в. и Стефанъ Яворскій» — статья Н. Тихонравова (Русси. Въсти. 1870 № 9, 1871 № 6. При составленім статьи не приняты во вниманіе документы, относящіеся въ двлу Динтрія Тверитинова, напечатанные въ І томъ Опис. Док. и Дълъ, хран. въ арх. Св. Прав. Синода); «Квиринъ Кульманъ»статья Н. Тиховравова, составленная на основании рукописнаго розысвиаго двла (Русси. Ввсти. 1867 № 11 и 12); «Ивъ исторіи богословской полемической литературы ХУШ стол.» Д. Извъкова. (Обзоръ и разборъ литературной борьбы, вызванной появленіемъ «Камия вёры» Стефана Яворскаго) (Прав. Обозр. 1871 № 8 и 9) ит. п.

Дъятельности Осодосія Яновскаго въ русси. исторіографіи посвящено немного спеціальныхъ статей. Самая обстоятельная принадлежитъ И. Я. Морошвину (Русская Старина за 1887 г.), который значительно дополняетъ и исправляетъ свъдънія объ этомъ любимцъ Петра І-го, заключавшіяся въ предшествовавшей литературъ (напр. въ сочин.: Есипова «Чернецъ Осдосъ» въ Отеч. Записв. 1862, № 6 и въ сборнивъ «Люди стараго въка», 1880 г.; П. Н. Петрова «Исторія С.-Петербурга» и пр. 1703—1782. Спб. 1885 и др.).

Гораздо подробиће обсавдована жизнь другаго сподвижника Петра <sup>I</sup>. Өеофана Провоповича и не только со стороны его администра-

<sup>1)</sup> Во избъжаніе частыхъ повтореній я буду указывать изслёдованія, касающіяся разныхъ вопросовъ, только однаждыщий во росовіть во просовъ

тивной и богословской авительности, но и со стороны его частных отношеній въ разнымъ лицамъ. Особенно подробно разсматриваются жезнь и дъятельность Ософана въ соч. И. А. Честовича, подъ заглавіемъ «Ософанъ Прокоповить и его время» (Спб. 1868; нашет. въ «Сбори. статей, читан. въ отд. русси. яз. и слов. Имп. Ав. Н.». т. IV) и представляющее собою фактическое изложение даль Осоовна въ связи съ событінии его времени. Въ составъ этого сочиненія внесены и статьи И. Чистовича относительно частныхъ сдучаевъ изъ жизне Ософана, печатавшіяся въ разныхъ журналахъ 1) (и отдельно). Дополненіемъ къ соч. И. Чистовича мив служили статьи: Е. Крыжановского «Ософанъ Прокоповичъ и Вардаамъ Вонатовичъ» (Тр. Кіев. Д. Анад. 1861 № 3); академика П. П. Пекарскаго «Разборъ сочиненія Чистовича «Ософанъ Прокоповичъ» (въ отчетахъ: о 34-омъ присужд. наградъ, учреж. П. И. Демидовымъ, 25 іюня 1865 (Спб. 1869) и о 10-мъ присужденій наградъ гр. Уварова 25 сент. 1867, Саб. 1868) <sup>2</sup>) н др.

б) Для исторіи учрежденія Св. Синска, первыхъ годовъ его управленія и его положенія при преемникать Петра І-го въ моемъ распоряжения было достаточно ивследований, но они не одинаново удачно разрешають свои задачи. Лучшее, по мыслямь. сочинение относительно памятника, положившаго начало Св. Свноду, т. е. Духовнаго регламента, составленное Вл. Алвевымъ («О духови, регламентъ Петра Великаго», Моск. Унив. Изв. 1871 № 9) не во встать пунктахъ обосновано надлежащимъ образомъ. Авторъ не указываетъ ни на связь дух. регламента съ прочею дъятельностью Петра I, ни на обстоятельства въ положевия руссвой церкви, вызвавшія тв или другія распоряженія его. Этотъ пробълъ въ сочинении Алвева, повидимому, восполняетъ Н. Кедровъ въ своей диссертаціи: «Духовный регламенть въ связи съ преобразовательною дъятельностью Петра Великаго» (М. 1836). Но она при бойкости изложенія страдаеть отсутствіемъ сактовъ и несамостоительностью 3). Кромъ сочиненія Н. Кедрова,

Ал., стр. 526; Кедр. стр. 209 — Ал., стр. 529; Кедр. стр. 219 — Ал.

<sup>1)</sup> Какъ-то въ Прав. Обовр. 1859, № 9 (и отдъльно въ 1861); 1862 № 2; 1862 № 4; 1863 № 1, и проч; въ Духъ Христіанина 18.2 № 10 и № 11 и т. д.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Другія сочиненія о Өсофанѣ Прокоповичѣ будутъ указаны ниже.
 <sup>3</sup>) Напр., Келровъ, стр. 193—194— Алѣева, о дух. регл. Петра В., стр. 522; Кедр. стр. 204—205— Алѣевъ, стр. 523; Кедр. стр. 2.8—

другимъ научнымъ пособіемъ для восполненія указаннаго пробъла для меня были статьи: «о законодательствѣ Петра I относительно правосл. духовенства» и «относительно чистоты вѣры и благочинія церковнаго», печатавшіяся въ Прав. Собес. за 1863 (№ 7, 9 и 10) и 1864 (№ 10, 11 и 12) годы. Впрочемъ, послѣ изданія (въ послѣднее время) новыхъ данныхъ для исторіи Петра I онѣ значительно устарѣли.

Первые годы синодального управленія, или въ частности отврытіе Св. Синода, его составъ, положеніе въ общемъ составъ русской администраціи и права его въ области церковнаго управденія разскатриваются (проків выше перечисленных статей) въ монографіи І. Н. Востокова: «Свят. Синодъ и отношенія его въ другимъ госудерственнымъ учрежденіямъ при имп. Петръ І» (Журн. М. Н. Пр. 1875, № 7, 8 и 12). Здъсь высказаны и развиты взгляды на права Св. Синода въ первое время по его возникновенім и на характеръ отношеній его къ Сенату и другимъ учрежденіямъ, -- взгляды, которые сділались въ настоящее время господствующими. - Такъ эти мысли проведены и развиты далве Н. Тахомировымъ въ сжатомъ, но содержательномъ очеркъ исторіи Св. Синода за время 1721—1741 г., составленномъ почти исключительно на основаніи рукописей Моск. Архива Мин. Юстиціи и помещенномъ во второй вниге изданія этого архива: «Внутренній быть русскаго государства съ 17 окт. 1740 по 25 нонбря 1741 г. по документамъ, хранящ. въ Моск. Арх. Мин. Юстиціи» (М. 1836). Такія же мысле проводятся отчасти и въ изследовани С. Петровскаго «О Сенатв» (М. 1875) и особенно въ «истор. изследованіи Жорданія»: «Св. Синодъ при Петре Вел. въ его отношения въ Правит. Сенату» (Тифлисъ, 1882.- Къ сожальнію это стройно изложенное сочиненіе есть компиляція-безъ указанія заимствованія—изъ статьи г. Востокова 1) и др.). Исключеніе составляеть лишь «историко-юрад. изследованіе» Влад.

стр. 526; Кедр. стр. 212—213— Ал. стр. 528—530; Кедр. стр. 226—227— Ал. стр. 512.

<sup>1)</sup> Напр. Жордан., стр. 34—36=Вост., гл. I, стр. 73—74; Жорд. стр. 38—40= Вост. 80—81; Жорд. стр. 53—54= Вост. гл. IV, стр. 154; Жорд. стр. 58—61= Вост., 155—157; Жорд. стр. 111—113= Вост., 158—159; Жорд. стр. 119—121= Вост., 159—160; Жорд. стр. 123; прим.= Вост., 160 и т. и.

Попова, подъ заглавіємъ: «О Свят, Синодъ и объ установленіяхъ при немъ въ царствованіе Петра I» (Спб. 1881), гдъ (въ противоположность съ перечисленными сочиненіями) высказывается мысль, что Св. Синодъ при Петръ I и юридически и практически стоялъ на одинаковой высотъ съ Сенатомъ (стр. 36) и имълъ высшую законодательную, административную и судебную власть (стр. 30—31).

Для исторіи учрежденія органовъ синодальнаго управленія (московской династеріи, монастырскаго и другихъ приказовъ, тіунской конторы и проч.) и дальнъйшей судьбы ихъ произ свъдъній въ перечисленныхъ уже сочиненіяхъ богатых данныя сообщаютъ изслідованія: Ник. Розанова «Исторія Моск. епархіальнаго управленія со времени учрежденія Св. Синода» (1721—1821), М. 1866—1871, З части, въ 5 инигахъ (Изъ Чтен. Моск. Общ. Люб. Дух. Просв.); М. И. Горчакова: «Монастырскій приказъ (1649—1725). Опытъ историко-юрид. изслідованія» (Спб. 1868. Важны главы IV и V и приложенія); «Историко-статист. свъдънія о Спб. епархів», изд. С.-Петерб. Епархіальн. Статист. Комитета, 10 выпуск. (Спб. 1869—1884. Важна статья свящ. М. Архангельскаго: «Исторія прав. церкви въ предзлахъ нынъшней С.-Петерб. епархін», въ вып. І, ІІ, ІІІ и проч.).

Обворъ перемънъ въ составъ Св. Синода, очеръъ двятельности послъдняго при преемникахъ Петра I и другія стороны синодальнаго управленія въ послъ-Петровское время (кромѣ указанной уже статьи Н. Тяхомирова) разсматриваются въ спеціальныхъ сочиненіяхъ: П. Г. Веденяцина «Законодательство имп. Елисаветы Петровны относительно прав. духовенства» (Прав. Обозр. 1865, № 5, 7 и 10) (статья уже устаръдая и во многомъ ошибающаяся); В. Бъликова «Отношенія государствен. власти къ церкви и духовенству въ царствованіе Екатерины ІІ» (1762—1796) (Чтен. въ Моск. Общ. Люб. Духови. Просв. за 1874 и 1875 г.); проф. П. Знаменскаго «Чтенія изъ исторія русской церкви за время царствованія Екатерины ІІ» (Прав. Собес. за 1875 г.); его же «Чтенія изъ исторіи русской церкви за время царствованія Екатерины ІІ» (Прав. Собес. за 1885 г.).

в) Для исторіи перемънъ въ епархівльномъ управленін въ синодальной періодъ, и въ частности: 2) для исторіи органовъ

епархівльнаго управленія, о судіяхъ архіерейскихъ домовъ, о духовныхъ консисторіяхъ, о благочинныхъ, объ управленіи военнымъ духовенствомъ и проч., много прочитаны (для дополненія сведеній, сообщаемых въ упомянутомъ выше соч. Н. Рованова): іером. Амвросія «исторія Росе. іерархіи», ч. І —VI, въ 7 книгахъ (М. 1807 и след.); историч. записка Н. Григоровича «Обзоръ учрежденія въ Россія архіерейских» прав. канедръ и способовъ содержанія ихъ со времени введенія штатовъ по духовному ведомотву (1764-1866)» (СПБ. 1866); статья свящ. М. I. Морошкина (неоконченная) «Православныя епархіи и викаріатства, открытыя въ царотв. ими. Николая І» (Духъ Христ., 1861. № 3); Н. Невворова «Истор. очервъ управленія духовенствомъ военнаго въдомства въ Россін» (СПБ. 1875); Т. В. Барсова «Объ управлении русскимъ военнымъ духовенствомъ» СПБ. 1879 (Изъ «Христ. Чтенія» за 1878 г.). Кромъ того я пользовался справочными указателями; Пав. Мих. Строева «Списки ісрарховъ и настоятелей россійскія церкви» (СПБ. 1877); Юр. Толстаго «Списки архісресвъ и архіср. наседръ ісрархіи всеросійской со времени учреждения Свят. Синода (1721—1871)». СПБ. 1872.

в) Но такъ какъ перечисленныя изследованія не вподне унсинють измененія; последованнія въ строй епархіальнаго управленія после уничтоженія патріаршества, то я счель нужнымъ ознакомиться съ литературой по исторіи отдельних епархій и деятельности епархіальных врхієреевъ. Литература эта еще довольно бедна. Историческихъ очерковъ невоторыхъ енархій вовсе не существуеть; для исторіи другихъ только издаются матеріалы. Впрочемъ справедливоєть требуетъ сназать, что въ изданныхъ описаніяхъ встречается въ общемъ не мало сведеній о местной церновной жизни. Такія сведенія я извлекалъ меть следующихъ описаній:

Для исторіи епархіи С. Петербургской—изъ упомянутаго выше сборника: «Историко-статистич. свідінія о СПБургской епархіи» (10 вып. СПБ. 1869—1884).

Для исторіи епархіи Кієвской иного данных завлючаєтся въ изв'ястномъ сочиненій митр. Евгенія Болховитинова: «Описаніє Кієво-Сосійсваго собора и Кієвской ієрархіи, съ присовокупленіємъ разныхъ грамматъ и выписокъ, объясняющихъ оное в проч. (Кієвъ. 1825 г.). Для исторіи епархія Московской важно вышеупомянутое сочиненіе Н. Розанова, но оно не заключаєть въ себъ свъдъній по исторія отдъльныхъ монастырей и церквей московской спархіи и, подобно сочиненію митр. Евгенія, доведено лишь до 20-хъ годовъ текущаго стольтія. Исторія московской и кісвекой спархій, начиная со второй четверти XIX въка, еще не имъется.

Тоже следуеть сказать и относительно епархів Казанской. Лишь иткоторыя свъдънія объ ся ісрархахъ въ синодальной меріодъ можно находеть въ «Сборникъ древностей назанской епархів в другихъ приснопамятныхъ обстоятельствъ, стараніемъ и трудами Спасо-Казанскаго Преображенскаго монастыря архиман. Цлатона составленный, 1782» (изд. въ Прав. Собес. 1868 г. и отдъльно). (Въ этомъ же сочинени Платона Любарскаго, кромъ свъдъній по казанской епархів, собраны свідінія объ і враркахъ Витекихъ и Астраханскихъ). -- Для исторія съверныхъ и съверовосточныхъ спархій я вивль сочиненія: «Подробное историч. описаніе Архангельской епархів» (въ Любопыти. Місяцесловів на явто отъ Р. Хр. 1795, М. 1795; стр. 1-180); «Истор. свъдънія объ ісрархахъ древне-Пермской и Вологодской спархін», сост. H. Суворовымъ. Вологда. (Ивъ «Вол. Епарх. Въд.» 1865—1868 г.). («Свъдънія» эти, отчасти собранныя митр. Евг. Болховитиновым», весьма важны); «Вологодскій сборникъ статей церковно-историкостатист. содержанія» (Вологда, 1869)... (Статьн принадлежать метр. Евгенію Болхов., П. И. Саввантову, прот. П. Воромову и Н. Суворову); «Іерархія Вятской епархів», сост. прот. Герас. Нивитниковымъ (Вятва, 1863). (Интересны ивкоторыя предоженія въ сочиненію); Е. Будрина «Очервъ исторіи Периской епархін» («Пермев. епарх. вёд.» 1867 NeNe 1, 2, 4, 7 и 1869 Ne 25, 32, 37, 38 и 39); «Объ іврархахъ Пермской епархін съ 1800 до 1860 «СПБ. 1861-вратвое сочиненіе, составленное на основанін документовъ мъстныхъ архивовъ).--Для исторіи епархій въ средней полось Россія: митр. Евгенія Болховитинова «Исторія вняжества Исковскаго, гражданская и церковная»; 4 части (Кіевъ 1831). (Исторія Псковской епархін содержится въ третьей части;--въ остальныхъ частяхъ завлючаются исторія гражданская и матеріалы); прот. К. Чередвева, «Біографія Тверских» ісрарховъ оть начела существованія архіер, канедрышвъ т. Твери и ко нынъ (Тверь, 1859 г.); «Историко-статист, описание Сиоленской епархін» (СПБ. 1864); Іерем. Леонида «Исторія церкви въ предълахъ нынъщней Калужской губернім и Калужскіе іерархи» (Калуга, 1876); Г. Хитрова «Истор.-стат. описаніе Тамбовской епархіи» (Тамбовъ 1861); Архим. Макарія «Сборникъ церковномсторич. свъдъній о Рязанской епархіи» (Чтен. въ Общ. Ист. и Др. Росс. за 1863); его же «Исторія Нижегородской іерархів, содержащая въ себъ сказаніе о нижегородскихъ іерархахъ съ 1672 до 1850» (СПБ. 1857); «Іерархи "Ростовско-Ярославской паствы, въ преемственномъ порядкъ съ 992 г. до настоящаго времени» (Ярославль 1864) (объ іерархахъ синодальнаго періода сообщено мало фактовъ).

Дли исторін церковной жизни въ западномъ крав: прот. Асанасія Лотоцкаго: «Церковно-историч. и статистическое описаніє Варшавской прав. епархіи» (Почаєвъ 1863); Архии. Няколая «Историко-статист. описаніє Минской епархія» (СПБ. 1864); М. О. Безъ-Корниловича «Историческія свъдвнія о примъчательнъйшихъ мъстахъ въ Бълоруссія» (СПБ. 1855).

Для исторія южныхъ епархій: «Историч., географич. и эвономич. описаніе Воронежской губерніи, собр. В. С. П. П. П. Е.» Болховитиновымъ (Воронежъ, 1800); Филарета, архісп. Черниговскаго «Историко-статист. описаніе Харьковской епархіи» (въ 5 отділеніяхъ. М. и Харьковъ 1852—1865); «Истор.-статист. описаніе Черниговской епархіи» (Книги 1—6. Черниговъ. 1861— 1873); Гермогена, епископа Псковскаго и Порховскаго, бывшаго Таврическаго и Симферопольскаго «Таврическая епархія», Псковъ, 1887 (Описаніе это, равно накъ и два предъидущихъ, одно изъ лучшихъ по богатству собраннаго матеріала); Иг. Полієвита «Свідінія о Полтавско-Переяславской епархіи и ея архипастыряхъ» (Полтав. епарх. від. за 1867).

Для исторіи сибирскихъ епархій: «Историно-стат. описаніе Камчатскихъ церквей» (оттискъ изъ Труд. Кіев. Дух. Акад.— Описаніе обнимаетъ собою періодъ съ 1697 по 1840 г., вогда на Камчаткъ была открыта епархія) и т. п.

Кромъ перечисленных историко-статист. описаній спаркій, я пользовался свъдъніями, печатавшимися въ мъстныхъ церковныхъ и губерискихъ въдомостяхъ (обывновенно подъ общимъ заглавіемъ «матеріалы»), заилючающихъ въ себъ иногда весьма цънные факты для церковной лътописи отдъльныхъ мъстностей.

г) Для исторів перемънъ, происшедшихъ въ государственномъ и общественномъ положении духовенства после учреждения Св. Синода, въ содержание высщей церковной јерархін и миз-MATO AYXOBERCTBA, H MAXOMMATOCH B'S CBRSH C'S STRNE DEPONTнами протеста Рост. архіси. Арсенія Мацвевича иною прочитаны сочененія: И. Я. Морошина: «Арсеній Мацвевичь и его дело» (Первая глава этого изследованія, заключающая въ себе обворъ датературы объ Арсенів Мац., напечатана въ журналь «Библіографъ» 1886, №№ 2, 3 и 4 и отдельно; главы 2-ан, 3-ыя н 4-ая--- въ журн. «Страннивъ» за 1885 г.; глава 5-ая--- въ журн. «Русская Старина» 1885 №№ 2, 3 и 4. Остались неизданными лишь приложенія нъ сочененію, объщавшія быть весьма интересными); Вл. Милютина «О недвижимых» имуществахъ духовенства въ Россів» (въ Чт. М. О. И. и Др. за 1859-1860 г. и отдільно); М. И. Горчакова: «О вемельных владівнях всеросс. митрополитовъ, патріврховъ и Св. Синода (988—1738) СПБ. 1871; П. Знаменскаго «Приходское духовенство въ Россіи со времени реформы Петра I», Казань 1873, (изъ «Прав. за 1871—1872); его же «Церковныя вотчины при Петра I («Прав. Собес.», 1864 г.); Н. И. Григоровича «Обворъ общихъ законоположеній о содержанів прав. прих. духовенства въ Россів со времени введенія штатовъ по духови. въдомству (1764—1863)» СПБ. 1867.

II. Распространение выры (въ програмив глава II).

Подробнаго изследованія, въ которомъ содержались бы обзоръ расширенія пределовъ русской церкви и исторія распространенія православія въ синодальный періодъ, въ церковно-исторической литературе еще не появлялось. Нётъ также обстоятельныхъ ответовъ и на отдельные вопросы о миссіонерской деятельности православной церкви (поставленные во вновь изданной семинаровой програмит), какъ-то: о миссіонерстве въ Японіи, объ устройстве «Миссіонерскаго общества», о возстановленіи православін на Кавказе, объ экзархе Грузіи и его эначеніи. Лишь по немногимъ частнымъ вопросамъ изъ исторіи правосл. миссій въ XVIII и XIX в. существуютъ спеціальныя сочиненія. Изъчисла такихъ изследованій (прочитанныхъ мною) укажу следующія, какъ более содержательныя:

а) Для исторія распространенія православія въ Казанской епархів и сосёднихъ иёстностяхъ среди магометанъ и дамчинновъ, для зарантеристини дъятельности Казанского митрополита Тихона, его преемниковъ въ миссіонерскомъ деле и для исторія «нововрещенской конторы» и крещенія валимковъ: Ап. Можаровскаго «Изложеніе хода миссіонерскаго дала по просващенію **христівнствомъ казанскихъ инородцевъ съ 1552 по 1867», Москва.** 1880 г. (также въ «Руков. для сельск. паст.» 1867 и въ «Духови. Бесёдё» за 1873 г.); Ал — дра Хрусталева «Очеркъ распространенія христіанства между иновърцами Казанскаго края» (Миссіонерск. противумусульш. сборникъ, вып. У): «Лука Канашевичъ, епископъ Казанскій» († 1758).—(Прав. Собес. 1858) № 8, 10 и 12. О его миссіонерской діятельности впродолженіи 1738—1755 гг. въ № 10 и 12); «О новокрещенской конторъ. Ръчь, произнесенная въ торжеств. годичномъ собраніи Казанской духовной академіи экстраординар. проф. свящ. Еве. Маловымъ> («Прав. Собес.» 1878 т. Ш.-й и отдъльно). (Здъсь представленъ очеркъ двительности новокрещенской конторы въ Казанскомъ прав за все время 35-летняго ен существованія съ 1731—1764); «Православная противомусульманская миссія въ Казанскомъ крав, въ свизи съ исторіей мусульманства въ первой половинъ XIX въка» («Правосл. Соб.», 1868, № 7—10); Е. А. Малова «Приходы староврещеныхъ и новокрещеныхъ татаръ въ казанской епархіи» («Прав. Обовр.», 1865 № 8, 10 и 12. Очеркъ обивнаетъ время окого 1880-1860 г.).

б) Для исторіи распространенія православной вёры въ Азіи:

1) Для исторів православныхъ миссій въ Сибири: сочиненіе П. Сумаровова «Миссіонерство въ Сибири» Спб. 1885 (Изъ Христ. Чтенія за 1883—1884 г.—Составлено только на основаніи печатнаго матеріала).

2) Для исторіи распространенія православія въ Кштай лучшее сочиненіе (еще неоконченное) принадлежить ієромонаху Николаю (Адоратскому): «Православная миссія въ Ентай за 200 лють ен существованія» (въ Прав. Собес. 1887 съ февр., и начало того же наслідованія съ нікоторыйи намізненіями въ жур. «Странникъ», апр. и май; издается и отдільными выпусками. Въ этомъ изслідованіи, составленномъ на основаніи рукописныхъ данныхъ, перечислена и остальная литература по исторіи миссіонерства въ Японіи—я пользовался, вромъ источниновъ, небольщими замізтивии въ разныхъ журналахъ и т. п. (напр. въ Иркутси. епарх.

въд. 1871 № 48, «О распространения въ Япония православной пристанской въры русскими въропроповъдниками» М. 1874 и т. п.).

- . 4) Для характеристики наиболье замьчательных виссіонеровь: а) интрополета Тобольскаго Филовея Лешинскаго († 1726); Н. Абранова «Филовей Лешинскій, 5-ый интроц. Сибирскій (1702— 1721 и 1715—1721)» («Духъ христіанина» 1864 № 5—6); Прот. Ал. Сулоциаго «Святитель Филовей, митроп. Сибирскій и Тобольскій, просвътитель Сибирскихъ инородцевъ», изд. 2-ое исправл. дополн. Омень 1882 (въ первый разъ біографія эта была напечатана въ 1854 г. во «Временникъ» кн. 20), б) О дъятельности св. епископа Иркутскаго Инновентія († 1731) на польку православія мною прочитано въ сочиненів о. прот. Громова (составденномъ на основание мъстныхъ рукописныхъ данныхъ): «Начало дристівнства въ Иркутскъ и святый Иннокентій, епископъ Иркутскій, его служеніе, управленіе, кончина, чудеса и прославленіе», Ирпутскъ 1868 (изъ Иркутск. Епарх. Ведом.) в). Съ жизнью и деятельностью архии. Манарія Глухарева († 1847) я ознавомился по его некрологамъ и краткимъ свъденіямъ о немъ въ разныхъ журналахъ: Ал. Свар. Стурдзы (Страннивъ 1860, № 4), Е. Остромысденскаго (Странникъ 1860 № 1 и 8), Архии. Герасииа (Страннивъ 1861 № 4), І. Герболинскаго (Страненкъ 1861 № 5). Н. Конарова (Миссіонеръ, 1874, "М 4) и т. д. г) Для біографін Моск, интропол. Инновентія Веніаминова я пользовался общирнымъ сочиненіемъ Барсувова: «Инножентій, митр. Московскій и Коломенскій, по его сочиненіямъ, письмамъ и разсказамъ современивовъ». М. 1883 г.
- 5) Для очерка устройства «Миссіонерскаго общества», кроив двухъ уставовъ втого общества (1865 и 1869 г.), ежегодныхъ отчетовъ и другихъ источниковъ, уже переименованныхъ выше, пособіемъ мив служили небольшія статьи въ духовныхъ журналахъ (напр., въ Чтен. въ Общ. Люб. Дух. Просв. §1884. сент. окт. стр. 368—386; въ журн. «Миссіонеръ», 1874 № 32; и т. п.) и другіе очерки преимущественно публицистическаго характера.
- 6) Кълганить же заметнамъ и мединить статьямъ мей принцось прибегать для исторіи распространенія православія на Кавнавъ. Я пользовался, кроме ежегодныхъ отчетовъ общества, печатающихся въ Тиелисъ, скудными свёденіями брошюры: «О действіяхъ Высочайше учрежд. Общества возстановленія право дрястіанства

на Кавказъ», Спб. 1862 в т. п. Нъсколько болье научныхъ пособій я инълъ для исторіи положенія церкви въ Грузіи, именно митр. Евг. Болховитинова «Историческое изображеніе Грузіи въ политическомъ, церковномъ и учебномъ состояніи» и проч. Спб. 1802; «Исторія Грузинской ісрархіи съ присовокупленіемъ обращенія въ христіанство Осетіи и другихъ горскихъ народовъ» М. 1826; П. Іосселіани «Краткая исторія грузинской церкви» Спб. 1848. (Изд. 2-ое). Для настоящаго времени эти изслъдованія изсколько устаръли.

III. Ученіе и духовное просепщеніе (въ программ'я глава III). Научных пособій, васающихся состоявія ученів и духовнаго просвъщения въ синодальный періодъ, въ русской литературъ существуетъ значительно болье, чвиъ по исторіи церковивго управленія и миссіонерства. Не только всё вопросы, выдвинутые программой, изданной Учебнымъ Комитетомъ, находять себъ въ дерковной исторіографіи соотвътствующіе, болье нии менве удовлетворительные отвъты, но существують даже капитальныя изследованія по такинъ вопросамъ, которые, несмотря на свою важность, программою опущены; таковы вопросы: о положенія римскаго католичества въ Россів, о діятельности іступтовъ въ Россіи, о состояніи православія въ Прибалтійскихъ губерніяхъ, въ Финдиндіи, объ отношеніи въ православію протестантства въ Россіи и т. п. Но съ другой стороны и въ области церковныхъ изследованій по исторів духовнаго просвъщенія за два последнія стольтія нельзя не жедать еще многаго.

1) Такъ для общаго обзора духовно-учебнаго дъла въ XVIII столътіи существуетъ обстоятельное сочиненіе профес. П. В. Знаменскаго «Духовныя школы въ Россіи до реформы 1808 г.» (Казань, 1881 г.).—Для другой же половины синодальнаго періода—«для исторіи преобразованія высшихъ, среднихъ и низмихъ училищъ въ 1808 г., для характеристики дъятельности и для исторіи дальнъйшихъ реформъ въ состояніи духовныхъ училищъ» подобнаго сочиненія еще не появлялось и кромъ первонеточниковъ и сочиненій Ростиславова (изданныхъ за границей) инъ приходилось пользоваться изслъдованіями, разсматривающими эти историческіе вопросы далеко невсестороние,—напр. статьями

Ив. Повровскаго, печатавшимися въ журн. «Странникъ» за 1860—1861 и 1868г.— «о способахъ содержанія духовныхъ училищъ», «объ отврытін духовныхъ училищъ въ Россів, со времени преобразо ванія ихъ императоромъ Александромъ І» и т. п.

2) Тоже явленіе можно отивтить и по отношенію къ исторія важдаго изъ духовно-учебныхъ заведеній XVIII—XIX в. с) высшихъ и β) среднихъ) въ отдъльности: а) Монографіи по исторіи академій С.-Петербургской, Московской и Кіевской обнимають собою время отъ начала ихъ существованія до 60-70 годовъ текущаго столетія. Но пособій для исторического очерка состоянія Казанской духовной академіи за последній періодъ ся существованія почти не существуєть. Исторія Кієвской авадемін посль 1819 года также заставляетъ желать иногаго. Въ частности для исторів С.-Петербургской академіи есть сочиненіе Илар. А. Чистовача «Исторія С.-Петербургской духовной академін». Спб. 1857 — доведена до 1856 г.). Для исторіи Московской Академіи: а) Смирнова С. К. «Исторія Московской Славнио-греко-латинской Авадеміи», М. 1855. (Сочиненіе обнимаеть періодъвремени съ 1685-1814 г.); б) Его же «Исторія Московской духовной академін до єв преобразованія (1814—1870)» М. 1870. Для исторія старой Казансвой академін (учрежденной въ 1797 году и обращенной въ семинарію въ 1818 г.) существують изследованія: а) А. Благовъщенскаго «Исторія старой Казанской академін (1798-1818)» Казань, 1876 (изъ Прав. Собес. № 1-5) и б) Ап. Можаровскаго «Старая Казанская академія» (въ Чтен. Общ. Ист. и Древи. Росс. 1877 вн. 2-я). Для исторін же новой Казанской академін, учрежденной въ 1842 году, за исключениемъ записки проф. Ив. Гвоздева (подъ заглавіемъ «25-льтіе Казанской дух. академін. Истор. записка, читанная въ общ. собраніи чиновъ конференціи и въ присутствін почетнійшихъ посітителей 8 ноября 1867 - Прав. Собес. 1868, № 11), свёденій въ печати не имеется. Въ большемъ числъ изслъдованій, сравнительно съ историческими очерками другихъ акаденій, разсматривается судьба академіи Кіевсвой, что можно объяснить отчасти ея историческимъ значеніемъ. Исторія ея до преобразованія изложена довольно подробно вь сочиненіяхъ: а) іером. Макарія Булгавова (впосл. митр. Мосв.; «Исторія Кіевской академіп» Спб. 1843 (Сочиненіе это хотя в обнимаеть періодъ времени отъ ен основанія до 40-хъ годовъ

XIX ст., по о времени съ 1819—1840 г. сообщаетъ очень мало фактовъ); б) В. Аскоченского «Кіевъ съ древившинъ его училищемъ академіею» (Кіевъ 1856, 2 части) (Для исторін академін въ синодальный періодъ важна часть П-ан, излагающая исторію анадемін съ 1707 по 1819 г. -- до ея преобразованія); в) въ статьнкъ Н. Петрова «О словесных» науках» и литературных» занятіях» въ Кіевской анадемія отъ начала ен до преобразованія въ 1819 г. (въ Труд. Kieb. дух. акад. 1866, № 7, № 11 и № 12; 1867, № 1; 1868 № 3). Исторія же Кіевской дук. акад. посяв ен преобразованія въ 1819 году разработана значительно менже. Накоторыя данныя для этой исторів сообщають: а) соч. В. Аскоченскаго «Исторія Кієвской духовной академін по преобразованін ея въ 1819 году» (Спб. 1863), составляющее какъ бы продолжение выше увазаннаго его сочиненія, но значительно уступающее первому по достоинствамъ, и б) очеркъ проф. И. И. Малышевскаго «Пятидесятильтній юбилей Кіевской духовной академія 21 севтября 1869 г.» Кіевъ, 1869 (Изъ Труд. Кіев. Дух. Акад. 1869, No. 11, 12).

β) Исторических описаній духовных семинарій, какъ и академій, въ численномъ отношеніи извѣстно въ печати не мало. О нѣвоторых семинаріяхъ издано по нѣскольку сочиненій или статей; но въ сожальнію въ этихъ изслѣдованіяхъ нерѣдко отсутствуютъ данныя для исторіи внутренней жизни семинарій, опускаются свѣдѣнія о бытъ наставниковъ и воспитанниковъ, о ходъ и постановкъ духовно-учебной части и т. п. Эта особенность, зависящая иногда не отъ бѣдности сохранившагося матеріала, умаляетъ значеніе многихъ очерковъ.

Такіе очерки бывають важны только въ хронологическомъ отношеніи и какъ справочныя вниги о наставникахъ и воспитаниикахъ семинарій. Минуя ихъ, въ виду ихъ слишкомъ частнаго значенія (изъ числа изследованій по исторін семинарій, просмотренныхъ мною), я упомяну лишь о наиболе содержательныхъ изследованіяхъ, съ которыми я старался ознакомиться подробнею.

Къ числу такихъ сочиненій прежде всего слідуетъ отнести: Ал. Ник. Надеждина, «Исторію С.-Петербургской духовной сенарів съ обзоромъ общихъ узаконеній и мітропріятій по части семинарскаго устройства, 1809—1884» (Спб. 1885), представляющую собою едвали не лучшее описаніе семинарін, какъ по богатству матеріала, такъ и его групперовев. Затвиъ следуетъ упомянуть: сочинение С. Смирнова «Исторія Тронцкой каврской сецинарів» (М. 1867).—(Изъ журн. «Прибавл. въ Твор. Св. Отц.») А. Благовъщенскаго «Исторія Казанской духовной семинарів съ восенью низшини училищами за XVIII — XIX стол.» (Казань 1883 г.) (Сочиненіе обнимаеть періодъ съ 1723—1871); статьи по неторін Вологодской семинарін (Н. Суворова и безъ подписи) подъ заглавіемъ: «Матеріалы для исторіи Вологодской семинарів» въ Вологод. епарх. вёдом. (за 1869, 1870, 1871, 1873 и 1876); Архии. Іеронима «Отврытіе Периской семинарів и исторія ев» а) до преобразовавія бывшаго въ 1818 г. б) 1840 и в) до поздивнивато времени (Пермь, 3 ч., 1867 — 1877); Всенов. Надеждина «Исторія Владамірской духовной семинарін съ 1750-1840 г.», Владиніръ на Клязьив, 1875 (богатая бытовыми данными); А. Николаева «Историч. свёденія о Воронежской семинаріи отъ основанія ея до преобразованія въ 1814 г.» (изъ Ворон. Епарк. Въд. за 1866-1868 г.) содержащая много данныхъ для васледованія экономическаго быта; Г. А. Князева «Исторія Псковской семинарів отъ начала до преобразованія ея по проекту устава 1814 г.» (Чтен. М. Общ. Ист. и др., 1866, № 1); статьи А. Верещагина и В. Измайлова по исторіи Вятсвой дух. семинаріи (Вятскія епарх. від. за 1868 и 1869 г.) и др.

- 3) Исторія духовной дитературы и науки синодальнаго періода разработана неравномірно по разными ихи отділами.

  а) Для общаго обозрінія духовной словесности и богословія (XVIII и XIX стол.) вы лиці главныхи представителей у меня были научными пособіями: а) извістный «Словарь историческій о бывшихи ви Россій писателями духовнаго чина грекороссійсной церкви» (томи I и II, изданіе второе, исправл. и умноженное, Спб. 1827), составленный митроп. Кієвскими Евгенієми Болховитиновыми и для иногихи вопросови имінопій значеніє-первоисточника и б) архієп. Черниг. Филарета «Обзорирусской духовной литературы» (Книга первая и вторая, 1862—1863; изд. 3-е съ поправленіями и дополненіями автора. Спб. 1884 г.), расположенный не по алозвиту, каки словарь митр. Евгенія, а ви хронологической послідовательности писателей.
- β) Но для болъе подробнаго ознакомденія съ русскою духовпою словесностью и наукою двухъ последнихъ въковъ, обстоя-

тельныя научныя пособія оказались премнущественно для времени Петра I. Начиная съ 60-хъ годовъ текущаго стольтія богословская мысль, духовная литература и витійство Петровскаго времени раскрывались какъ въ монографіяхъ, посвященныхъ той или другой личности впохи преобразованія, такъ и въ изслідованіяхъ, имъвшихъ цілью разсмотріть состояніе и ходъ духовнаго просвіщенія въ теченіе всей жизни Петра I.

Изъ числа последняго рода изследованій особенно подезнымъ руководствомъ для меня служило сочиненіе академ. П. Пекаренаго, изданное въ 1862 г. подъ заглавіємъ: «Наука и литература въ Россіи при Петръ Великомъ», въ двукъ томакъ (томъ I—«Введеніе въ исторію просвъщенія XVIII стол.»; томъ II,—«Описаніе славяно-руссияхъ инитъ и типографій, 1698—1725») и драгоцънное по массъ фактическихъ свъдъній, но не по основнымъ иыслямъ. Другимъ пособіемъ подобнаго же рода митъ служило изследованіе Ал. Архангельскаго «Духовное образованіе и духовная литература въ Россіи при Петръ Великомъ» (Казань 1883), сходное съ предъидущимъ сочиненіемъ по западнической тенденціи, но не одинаковое съ нимъ по достоинствамъ.

Въ монографіяхъ объ отдільныхъ діятеляхъ Петровскаго времени предметомъ изследованій служать главнымъ образомъ сочиненін и двятельность митроп. Стефана Яворскаго и Ософана Провоновича и отчасти современника ихъ Ософиданта Лопатинсваго. Кромъ монографій, уже перечисленныхъ, имъ посвящено не мало очервовъ, въ которыхъ разсиатриваются ихъ богословская, полемическая и проповъдническая дъятельность или сдъланъ критическій разборъ ихъ сочиненій. Таковы: а) статья Д. Извъюва — «Изъ исторіи богословской полемической дитературы XVIII стол.» (Прав. Обозр. 1871 № 8 и № 9), въ которой представленъ обворъ и разборъ литературной борьбы, вызванной появленіемъ «Камня вёры» Стефана Яворскаго и видна полытка (едва ли удачная) защитить Өеофана Провоповича отъ упрековъ въ протестантизиъ, а Стефана Яворскаго-отъ упрековъ въ ватолицизив. Для обвора проповеднической деятельности Стефана Яворскаго пособіемъ для меня служиль напболье содержательный (изъ чесла многихъ статей) очеркъ В. П., б) «Слова Стефана Яворскаго, китроп. Рязанскаго и Муромскаго» (Труды Кіев. Дух. Ав. за 1874 и 1875 г.) и в) сочинение Ю. О. Самарина

«Стесанъ Яворскій и Ософанъ Прокоповичь, какъ проповъдники», изданное отчасти въ М. въ 1844 и въ полномъ видъ въ 1880 въ V тоив его сочисскій.

Изъ можографій о Оссовнѣ Проконовичѣ и его дитературной дѣятельности важны: г) изслѣдованіе Морозова, «Оссовиъ Проконовичъ, нанъ писатель; очервъ мэъ меторія русской дитературы въ эпоху преобразованів» (Спб. 1880 язъ Журн. Мин. Нар. Просв.), важное, впрочемъ, не столько для ознакомленія съ писательскою дѣятельностью Оссовна, сколько замѣчательное но странности воззрѣній, высказываемыхъ авторомъ. Изъ момограсій о богословскомъ направленін Оссовна—д) статьи Червямовскаго (въ Христіанскомъ Чтенія за 1876 г. и е) Оссо. А. Тихомирова: «Траятаты Оссовна Проконовича о Богѣ единомъ по существу и троичномъ въ лицахъ» (Спб. 1884).

Жизнь и двятельность Осоонданта Лопатинскаго разработана И. Я. Морошвинымъ въ статьякъ его (въ Русской Старинъ, за 1885 г. янв. и севр.).

Дъла указанныхъ трехъ представителей духовной науки первой половины XVIII в., можно сказать, приковали иъ себъ вниманіе наслідователей, въ ущербъ другимъ духовнымъ діятелямъ, подвижавшимся на томъ же поприщі и прославившимся не меніе, чімъ три сподвижника Петра І. О св. Димитрін Ростовскомъ, объ ученыхъ и проповідническихъ трудахъ его нельзя указать ни одного обстоятельнаго изслідованія. Нітъ также спеціальныхъ сочиненій относительно исторін богословской науки и проповідничества въ конці XVIII в. и въ началі XIX в. — этотъ послідній пробіль въ литературів лишь отчасти восполняють монографін о жизни и діятельности отдільныхъ духовныхъ личностей XVIII и XIX в. Укажу нікоторыя изъ этихъ монографій:

О преосв. Тяхонъ († 1783), еп. Воронежсковъ—жите св. Тихона, составленное митр. Евгеніемъ Болковитиновымъ (подъ заглавіемъ: «Подное описаніе жизни преосв. Тяхона» и проч. напеч. въ Спб. 1796, затъмъ изданное въ М. въ 1820 г. въ исправленномъ видъ и доселъ печатающееся при собраніи его сочиненів) и «Житіе, иже во св. отца нашего Тихона, еп. Воронежскаго, всея Россіи чудотворца» (въ 2-хъ частяхъ, изд. 2-е Спб. 1862 г.); «Нъолько главъ изъ жизнеописанія св. Тихона, воронежскаго епипа», діакона А. Лебедева (Духъ Христіанна 1863—1864 есвр.)

и др. О Георгіи Конисскомъ († 1795), архіси. Білорусскомъ — жизнеописаніе его, составленное І. Григоровичемъ (при собраніи сочиненій Георг. Конисскаго, изд. 2-е Спб. 1861, 2 части).

О прессв. Платонъ († 1812), интрополить Московскомъ—сочиненіе Н. М. Снегирева «Жазнь митрополита Платона».—Свъдънія о протоіерев Левандъ († 1814) можно находить въ І томъ сочиненія «Кіево-Сосійси. прот. Ісаниъ Вас. Леванда. Его біограсія и ненаданныя досель проповъди и письма». (Кіевъ 1879 г.).

О преосв. Ософилантъ Русановъ († 1821), визархъ Грузіи въ статъъ Н. В. Попровскаго «Энзархъ Грузіи, Ософилантъ Русановъ и его проповъди» (въ журн. Странникъ 1877, янв. и март.).

О прессе. Амвросів Орнатскомъ († 1827), еп. Пензенскомъ ш Саратовекомъ,—въ статью В. И. Живенна (въ Русси. Старнию за 1883 г., іюль). Въ ней излагается только его біографія, но нють оценки его научныхъ трудовъ.

О протоверев Іоаннів Іоанновичів Григоровичів († 1852)—въ очервів жизни его, сост. Ник. Ив. Григоровиченть (въ Странників, 1861, № 6).

О прессы. Евгенік Болховитинові († 1837), митрополить Кієвскомъ, — во множестві статей въ русскихъ повременныхъ изданіяхъ и отдільныхъ брошюрахъ.

О преосв. Инновентів († 1857), архієпископв Херсонскомъ в Таврическомъ — въ сочин. Буткевича «Инновентій Борисовъ» (1886).

О преосв. Филаретъ, архісп. Черниг. — въ очеркъ І. Листовскаго (въ Русси. Архивъ за 1887 г. и отдъльно).

4) Для исторіи исправленія славниской Библіи предъ изданіємъ 1751, равно вакъ и для другихъ вопросовъ изъ исторіи духовнаго просвёщенія указываемыхъ далёе программою, русская церковная исторіографія довольно богата изследонаніями. Такъ свёдёнія для исторіи исправленія славянской Библіи предъ изданіємъ 1751 г. можно находить въ а) статьяхъ Ил. Чистовича (напеч. въ Прав. Обоврёніи. 1860 № 4 и 5). б) Для очерка действій библейскаго общества въ Россій важны статьи А. Пыпина, подъ заглавіємъ «Россійское библейское общество (1812—1826)» (Вёстникъ Европы. 1868, авг.—дек.) в) и сочиненіе И. А. Чистовича «Исторія перевода Библіи на русскій языкъ». Часть первая. Спб. 1873 (Оттискъ изъ Христ. Чтенія за 1872 г.)

- r) Корсунскаго «О подвигахъ Филарета, митр. Московскаго, въ дъяв перевода Библін на русскій языкъ». М. 1883.
- 5) Изъ обширной интературы по исторіи борьбы съ редитіознымъ вольнодумствомъ, масонствомъ и мистивами XVIII и начала XIX стол. я пользовался изследованіенъ а) М. Н. Лонгинова, богатымъ сактическими данными и матеріалами, «Новивовъ и московскіе мартинисты» (М. 1867); б) статьями, составляющими дополненіе въ предъидущему сочиненію, именно: А. Попова «Дело Новикова и его товарищей» (Вести. Европы, 1868, апр.); в) А. Пыпина «Русское масонство XVIII в.» (Новиковъ и московскіе мартинисты. Изсл. М. Лонгинова) (Вести. Евр., 1867, мартъ и апредь) г) отчасти изследованіемъ А. Незелевова «Николай Ивановичъ Новиковъ, издатель журналовъ 1769—1785 г. (Спб. 1875) и другими очерками.

Для исторіи мистицизма въ эпоху Александра I я пользовался данными изъ сочиненій: д) А. Пыпина «Очерки общественнаго движенія при Александръ I» (Въсти. Европы, 1870—1871); е) Его же «Библейская сента двадцатыхъ годовъ» (Въсти. Европы, 1871 мартъ), ж) В. И. Жмакина (съ подобнымъ же направленіемъ) «Ересь есаула Котельникова (1774—1854)» (Христ. Чт. 1882 № 11—12) и другими статьями по этому вопросу, большинство которыхъ печатались на страницахъ «Русской Старины» и другихъ журналовъ.

- 6) Для обвора русскаго сектантства въ синодальный періодъ 
  капитальныя сочиненія существуютътолько относительно хлыстовъ 
  скопцовъ и духоборцевъ. Двъ первыя секты обслѣдованы а) свящ. 
  о. Арсен. Рождественскимъ въ сочиненіи «Хлыстовщина и окопчество въ Россія». М. 1882 (Изъ Чтен. О. И. и Древн. за 
  1881 кн. 1) и б) Кутеповымъ, въ диссертаціи: «Секты хлыстовъ 
  и скопцевъ» (Казань, 1882). Секта духоборцевъ разсмотрѣна въ 
  извъстномъ сочиненіи «студента Кіевск. духови. академіи Орестъ 
  Новициаго» (1832, Кіевъ) и переизд. въ измъненномъ и дополненномъ видъ въ 1882 г. (Кіевъ).
- 7) Для общаго очерка состоянія православів въ западно-русских областях въ синодальный періодъ я пользовался сочиненіями: а) проф. М. О. Коядовича «Чтенія по исторіи западной Россіи» (изд. 4-ое, 1884 Спб.). б) Ил. А. Чистовича. Очерки исторіи западно-русской перкви. Спб. 1882 ч. І по 1884 ч. П.

Для исторіи возсоединенія уніатовъ: а) проф. М. О. Кояловича: «Исторія возсоединенія уніатовъ старыхъ временъ» (Спб. 1873 г.); б) И. А. Частовича статьи: а) «Состояніе уніатской церкви въ Россіи при Александрѣ І» (Прав. Обозр. 1879 май, іюнь, августъ); п) «Состояніе уніатской церкви въ Россіи при Николаѣ І» (Прав. Обозр. 1881 январь, апрѣдь); г) М. О. Кояловича «О почившемъ митрополитѣ Іосифѣ Сѣмашвѣ» (Хр. Чтен. 1868, № 12); д) графа Д. А. Толстаго «Іосифъ, митрополитъ Лятовскій, и возсоединеніе уніатовъ съ православною церковію въ 1833 г.» (Ж. М. Н. Проєв. 1869 іюнь—октябрь); е) свящ. М. Я. Морошкина—«Возсоединеніе уніи» (Вѣстн. Евр. 1872, № 4, 6, 7 и 8-й); ж) Н. Попова—«Судьбы уніи въ русской холиской епархіи» (Москва 1874 г.); з) «Возсоединеніе уніатовъ холиской епархіи» 1875 г. («Страннивъ», за 1892 годъ) и др.

IV. Богослужение и жизнь (въ програмив глева IV). Научная разработва по вопросу о состояни богослужения и жизни въ синодальный періодъ составляеть для настоящаго времени только pium desiderium. Программа, которою я руководился при своихъ ставить по отношению въ богослужению и жизни весьма скромныя требованія, останавливаясь только на двухъ предметахъ-богослужении и монашествъ. Но первый изъ нихъ въ русск. дитературъ совсвиъ не затронутъ. Лишь некоторыя отрывочныя свъдънія о богослуженія можно находить въ сочин. Пекарскаго («Наука и литература») и журнальных заметкахъ, въ «Описанія документовъ и діль Св. Сявода», въ «Поли. Собр. Закон.», въ перепискъ митр. Филарета и т. п. Болъе обстоятельныя свъденія для восполненія указаннаго пробъла я нашель въ рукописныхъ источнивахъ и пособіяхъ, но я не въ правъ перечислять ихъ въ настоящее время. Что касается до исторія монашества въ синодальный періодъ, то и здёсь я пользовался по преимуществу рукописными данными, дополняя ихъ отчасти свъдънівии изъ печатной литературы. Такъ для решенія частныхъ вопросовъ относительно монашества, поставленныхъ программой, изъ числа печатныхъ пособій, кром'я выше перечисленныхъ сочиненій пр. Амвросія: «Ист. росс. іврархін», и др., я пользовался: сочиненісиъ Н. И. Григоровича «Обзоръ учрежденій въ Россіи православных в монастырей со времени введения штатовъ по духовному въдомству до 18 39 г. Соб.; Льва Кавелина (нынв архим. Леонида) «Историческое описаніе Козельской Введенской Оптиной пустыни и состоящаго при ней скита св. Іоанна Предтечи». Саб. 1847, въ 2-хъ частяхъ (Изд. 2-ое испр. и дополи. Саб. 1862). Саровская пустынь. Саб. 1849. Житіе старца Серафина, Саровской обители іеромонаха, пустынножителя и затворника (Саб. 1863, 3-ье изданіе въ 1885). Житіе и писанія молдавскаго старца Памсія Величковскаго, съ присовокупленіємъ предисловій на вниги св. Григорія Синанта, Филофея Синайскаго, Исихія пресвитера и Нила Сорскаго, сочиненныхъ старцемъ Василіємъ Поляномерульскимъ: о умномъ трезвіній и молитвъ. Изд. 2-ое М. (1847) и многими описаніями монастырей, съ которыми я усиблъ отчасти ознавомиться еще въ прошломъ учебномъ году.

2) Кромъ изученія русской церковной исторіи въ теченіе минувшаго учебнаго года я ванимался собираніемъ и обработкою какъ печатнаго, такъ и рукописнаго матеріала для продолженія своего кандидатскаго сочиненія. Не могу сказать, чтобы занятія мои здъсь были вполнъ успішны. Новыя для меня историческія данныя, извлеченныя изъ первоисточниковъ, заставили меня обратиться въ изученію самыхъ разнообразныхъ сторонъ русской жизни не только церковной, но и гражданской XV—XVII в.; это обстоятельство значительно замедлило ходъ моей работы и не дозводило меть ознакомиться насколько было необходимо съ матеріаломъ по занимающему меня вопросу, хранящимся въ архивахъ и библіотевахъ С.-Петербурга.—Тамъ не менте кромъ новаго матеріала для своего сочиненія, я успіль собрать нівсколько новыхъ историческихъ данныхъ и памятниковъ русской духовной словесности».

Отчеть профессорскаго стипендіата академіи священника С. С. Наркевича о занятіях его въ 1881, учебномь году.

«Въ тенущемъ учебномъ году, спеціально изучая русскую исторію, я останавливаль свое вниманіе, главнымъ образомъ, на ознакомленіи съ прошедшими судьбами роднаго мив западно-руссваго края. Помимо внутреннихъ связей съ этимъ последнимъ, канъ съ своей родиной, меня побудило нъ изученію его исторіи еще и то обстоятельство, что здёсь имёло особенно шировое развитіе и живучесть то вольномыслів и расшатанность въ религіозныхъ убъжденіяхъ, которыя проникли потомъ въ Московскую

Русь и выразились тамъ въ последовательномъ ряде ересей, составлявшихъ предметъ моего изследованія въ прошломъ учебномъ году.

При своихъ занятіяхъ я преследоваль ту цель, чтобы узнать. что уже сделано въ области избраннаго ином предмета, ознакомиться хотя бы съ главиващими печатными изданіями первоисточниковъ и съ самыми важными научными сочиненіями по исторів вападно-русскаго врая. Вотъ изданія первоисточниковъ. съ ноторыми успълъ я освоиться: Во-первыхъ, изданін, сдъланныя въ Петербургв и прежде всего-латописи: древнерусскія: псковсвія, новгородсвія, и южно-русскія: новтьевская, густынская и лътопись Львовскаго братства (последняя-въ Журн. Мин. Народи. Проев. за 1849 г.). Затъмъ «Авты историческіе» и «Дополненія къ актамъ историческимъ»; «Акты Археографической экспедицік» (преимущественно первые томы); «Historica Russiae monumenta» (t. I-II), и дополненія вънинъ: «Supplementum ad historica Russiae monumenta». Далве спеціальныя вздавія документовъ по вападнорусской исторіи: «Авты, относящіеся въ исторів Западной Россів» (т. I—V); «Авты, относящіеся въ исторів Южной в Запалной Россіи» (т. І-XII); «Документы, объясняющіе исторію Западно-русскаго края и его отношеніе къ Россіи и Польше. (въ одномъ томв); «Дчевникъ Люблинского сейма 1569 г.»; «Русскоя Историческая Бабліотека» (въ особенности IV и VII томы).

Во-вторыхъ—изданія документовъ, сдѣланныя въ Кіевѣ: «Памятники, изданные временною коммиссіей для разбора древнихъ актовъ при Кіевскомъ военномъ генералъ-губернаторѣ» (т. I—IV), той же коммиссіи изданія: «Архивъ Юго-западной Россіи» (въ шести частяхъ) и «Лѣтопись событій въ Юго-западной Россіи въ XVII в., составленная Самуиломъ Величко».

Въ третьихъ—Виленскія изданія: «Собраніе древнихъ грамотъ и актовъ городовъ Вильны, Ковно и Трокъ» (ч. І—ІІ); «Собраніе грамотъ Минской губерніи» (1 кн.); «Археографическій сборникъ документовъ, относящихся къ исторіи Стверо-западной Руси» (т. І—Х); «Акты судовъ градскихъ, земскихъ, магистратовъ, магдебургій, конфедерацій и главнаго литовскаго трибунала (т. І—ХІІ); «Писцовыя книги» и «Ревизіи экономій и пущъ».

Изъ произведеній, представляющих собой научную разработку псторіи западно-русскаго края, я счелъ своей обяванностью про-

смотръть, прежде всего, извъстные труды нашихъ первостепенныхъ историковъ-Каранзина, Соловьева, Преосвященнаго Макарія, Костонарова и Бестужева-Рюмина; при чемъ я останавинвался превиущественно на такъ мъстакъ их сочененій, содержаніе которыхъ прямо или восвенно насается прошлаго Западной Россін. Изъ трудовъ спеціально по западно-русской меторін, прочетанныхъ мною, упомяну лишь главивёшіе. Прежде всего я ознакомился съ произведеніями профессора М. О. Конловича: «Литовская церковная унія» (т. І—II); «Исторія возсоединевія уніатовъ старыхъ временъ»; «Чтенія по исторіи западной Россіи»; «Лекцін о западно-русских» церковных» братствах» и съ многочасленными статьями его, помъщенными на страницамъ «Церковнаго Въстника» и другихъ періодическихъ изданій. Далзе я останавлявался на трудахъ: Narbutta--- «Dzieje starożytne narodu Litewskiego» (t. I-IX); Kraszewskiego--- Wilno ad początkow jego do roku 1750. (t. I-IV); Iaroszewitcza -- «Obraz Litwy pod względem jej cywilizacij od czasow naydawnieyszych do końca wieku XVIII. (t. I-III): Garтышъ-Каменскаго-«Историческое извъстіе о возникшей въ Польшъ унів»; митрополита Кіевскаго Евгенія Болховитинова—«Описаніе Кіево-Софійскаго собора и Кіевской ісрархіи»; Чистовича — «Очеркъ исторія западно-русской церкви»; Толстаго—«Римскій католипази» въ Россіи» (т. І-П); Морошина -- «Ісаунты въ Россіи въ нарствованіе Екатерины II и до нашего времени» (т. I-II); Демьяновича—«Гезунты въ западной Россіи съ 1569—1772 г.»; свящев. Флерова — «О православных дервовных братствах въ юго-западной Руси»; Скабалановича—«Объ Апокрисись Христофора Фималета»; Завитневича—«Пальнодія Захарін Копыстенскаго и ея мъсто въ исторіи западно-русской полемики XVI и XVII вв.»; Голубева-«Кіевскій митрополить Петръ Могила и его сподвижники» и «Исторія Кієвской духовной академіи», а также его предшественняковъ: Аскоченского---«Кіевъ съ древнъйшимъ его училищемъ-академіей» и ісромонаха Макарія Булгакова- «Исторія Кіевской академіи».

Знаномясь съ этими и многими другими сочиненіями, касающимися различныхъ сторонъ прошлаго западно-русскаго врая, я не оставлять безъ прочтенія и многочисленныхъ статей, помъщенныхъ въ періодическихъ изданіяхъ какъ поименованными авторами, такъ равно и другими тружениками въ изучаемой мною

области русской исторіи. Изъ прочитаннаго сділаны мною необходимыя замітия и выписки, на основаніи которыхъ возможно составить боліве или меніте подробный курсъ чтеній по исторіи западно-русскаго края.

Остальное время въ текущемъ году и посвищалъ на дальнъйшую разработку своего сочинения, предметъ котораго составляетъ история религіознаго вольномыслія XV—XVI вв., его проявленія и судьба въ Московской Руси и въ тогдашнемъ великомъ вияжествъ Литовскомъ. Избранная мною тема, съ одной стороны, дала мнъ возможность пополнить свои свъдвиня, пріобрътенныя въ прошедшемъ году для изслъдованія— «Ересь Феодосія Косаго», съ другой—заставила меня приняться за обстоятельное ознавомленіе съ исторіей протестантскаго движенія въ западно-русскомъ прав и въ особенности съ исторіей антитринитаріанства, этого крайняго проявленія религіознаго раціонализма.

Литература для моего изследованія чрезвычайно богата, такъ что обстоятельное ознавомление съ нею требуетъ очень много и времени и труда. Не перечисляя всей массы причитанныхъ мною произведеній, укажу только главнайшін, на которыха мнв преимущественно приходилось останавливаться. Для исторіи умственно-религіознаго движенія въ Московской Руси въ вачестви первоисточниковъ послужили для меня произведенія Іоснов Волоцкаго, Нила Сорскаго, Максина Грека, Вассіана Патринвева, «Стоглавъ», сочиненія Зиновія Отенскаго, игумена Артемія, князя А. Курбскаго и др. писателей XV-XVI вв., отъ которыхъ дошли до насъ не тольно пратвія посланія, но и общирныя систематическія сочиненія, ваданныя большею частью въ Чтеніяхъ Имп. Общ. Ист. н Древи. Россійскихъ и редавціей Правосл. Собеседника. На основания этого богатаго матеріала въ последнее время составдено множество сочиненій научнаго характера, которыя иміноть связь съ избраннымъ мною предметомъ изследованія. Таковы извъстные труды Филарета Черниговскаго, Макарія, Караменна, Соловьева (соответственныя части ихъ курсовъ исторія), Костомарова, а также произведенія: Руднева-«Исторія ересей и расколовъ въ русской церкви»; Иконникова — «Максииъ Грекъ», «Русскіе общественные діятели XVI в.» и «О культурномъ значенін Византін въ русской исторін; Булганова—«Препод. Іоснов-Волоцвій»; Хрущева — «Изследованіе о сочиненіяхъ Іосифа Сапина»; Архангельскаго — «Преп. Нилъ Сорскій»; Живкина — «Митроп. Даніилъ и его сочиненія»; Някитскаго— «Очеркъ внутренней исторіи церкви въ великомъ Новгородъ»; журнальныя статьи: Сервицкаго— «Опытъ изследованія о ереси новгородскихъ еретиковъ или жидовствующихъ»; Панова— «Ересь жидовствующихъ»; Емельянова— «О ереси Өеодосія Косаго» и многія др.

При изучении исторіи протестантизма въ Московской Руси, я пользовался статьями Д. Цвітаева, поміщенными въ Русскомъ Вістнивів и въ Журн. Мин. Народн. Просвіщення, въ особенности же его изслідованіємъ «Изъ исторіи иностранныхъ исповіданій въ Россіи въ XVI и XVII вв.», а также сочиненіемъ И. Соколова—«Отношеніе протестантизма въ Россіи въ XVI—XVII вв.».

Несравненно богаче оказалась литература по исторіи протестантства въ западно-русскомъ край, потому что ею съ очень давнихъ временъ занимались и русскіе и иностранные ученые. Главная особенность ихъ трудовъ въ томъ, что почти всь онв разсматривають протестантство совместно въ западно-русскомъ врав, Литвв и Польшв, потому что все это было соеденено тогда въ одно государство. Изъ сочиненій на русскомъ языка въ этой части своего труда и пользовался произведеніным Макарія-«Исторія русской церкви» (т. ІХ); Жуковича—«Кардинал» Гозій в и польская церковь его времени»; Любовича—«Исторія реформапів въ Польшъ. Кальвинисты и антитринитарів», и журнальными статьями: Левициаго — «Социніанство въ Юго-западной Руси»; Мадышевскаго — «Подложное письмо половца Ивана Смеры», и Карвева-«Реформація и католическая реакція въ Польші». Далье исторіи реформаціи въ Польші, и вийсті съ тімъ въ Литві и западной Руси, касаются польскіе историки въ своихъ общихъ вурсахъ исторів. Таковы сочиненія: Шуйскаго — Dzieje Polski podlug ostatnich badań» n «Historyi Polskiej treściwie opowiedzianej ksiąg XII»; Миханда Вобржинскаго — «Dzieje Polski w zarysie»; Фризе—«Kirchengeschichte des Königreichs Polen» (въ особенноств вторая часть этого сочиненія—Reformationsgeschichte in Polen und Lithauen besonders). Изъ сочиненій спеціально по исторія реформація прочитаны мною труды Андрея Венгерскаго—«Systema bistorico-chronoligicum ecclesiarum elavonicarum per provincias varias. 1652 an.»; Станислава Любенецваго—«Historia reformationis, in qua tam

reformatorum, tum Antitrinitariorum origo et progressus in Polonia et finitimis provinciis narrantur 1685 an.»: Яблоновеваго—«Historia consensus Sandomiriensis. 1731 an»; Бона—«Historia Antitrinitariorum, maxime socinianismi et socinianorum. 1774 an»; графа Красинскаго—
«Geschichte der Ursprung, Fortschrichtts und Verfalls der Reformation in Polen» et cet. перев. съ англійскаго 1841 г.; Лукашевича—
«Dzieje kosciotów wyznania helweckiego w Litwie» (t. I—II; его же «Dzieje kosciotów wyznania helweckiego w dawnej Matej Polsce», а также и новъйшія сочиненія Викентія Закжевскаго—«Powstanie i wzrost reformacyi w Polsce», в Пуйскаго—«Odrodzenie i reformacya w Polsce, въ особенности же сочин. Буковскаго—«Dzieje reformacyi w Polsce od wejścia jej do Polski aż do jej upadku» (t. I—II).

Болье обстоятельное обозръніе источниковъ и сравнительная оцънка ихъ будутъ сдъланы мною въ самомъ моемъ изслъдованіи. Послъднее пова еще не доведено мною до конца, такъ квиъ въ этотъ учебный годъ и занятъ былъ, главнымъ образомъ, собираніемъ нужнаго мнъ матеріала. Недоконченное надъюсь выполнить въ будущемъ, потому что, поступая съ новаго учебнаго года законоучителемъ въ одну изъ Петербургскихъ гимназій, я буду имъть полную возможность по прежнему пользоваться книжными сокровищами столичныхъ бябліотекъ. Въ заключеніе считаю долгомъ выразить глубокую благодарность профессорамъ М. О. Кояловичу и П. О. Николаевскому за ихъ совъты и сдъданныя мнъ указанія».

VIII. Слушали: Прошеніе просессорскиго стипендіата кандидата Няколая Някольскаго, на мия Преосвященнаго Антонія, Епископа Выборгскаго, Ректора академія, отъ 28 мая сего года следующаго содержанія: «Желая въ теченіе будущаго учебнаго года (1888—89) готовить сочиненіе на сомсканіе степени магистра богословія и, вследствіе втого, ниви необходимость находиться въ С.-Петербурга, я прошу Ваше Преосвященство не назначать меня на духовно-учебную службу внё гор. С.-Петербурга».

Справка: По опредеденно Совета академіи отъ 13 іюня 1887 года, оставлены были при академіи съ 16 августа на одинъгодъ для приготовленія къ занятію преподавательских вакансій воспитанники: Никольскій Николай и Наркевичъ Самуилъ.

Наркевичъ Самундъ въ концъ 1887—8 учебного года опредъленъ, согласно прошенію, на должность законоучителя и на-

стоятеля церкви Введенской гимназіи и 5 іюня 1880 года руко-положенъ во священника.

§§ 55 и 56 устава авадемій.

Опредвлили: Прошеніе кандидата Николая Николая Николая пакже свідінія объ опредвленій священника Самунла Наркевича законоучителемъ и настоятелемъ церкви С.-Петербургской Введенской гимназіи сособщить Учебному Комитету при Святійшемъ Синодів.

1X. Слушали: Отношене Правленія Черниговской духовной семинаріи отъ 4-го мая сего года за № 449 слідующаго содержанія: «Вслідствіе отношенія анадеміи отъ 15 минувшаго апріля за № 521, Правленіе семинаріи, препровождая при семърукописи: подъ № 47 «О почтеніи честнаго и животворящаго преста Христова въ разновидоображаемых образіх врестных», № 144-мъ «Разныя посланія письменныя»—распольначій сборникъ и № 149-мъ «Ниводимовы сочиненія», поворнійше просить по минованіи надобности таковыя рукописи возвратить».

Справка. Отношеніемъ Совъта академіи отъ 15 апръля сего года за № 521 были выписаны вышеуказанныя рукописи, согласно опредъленію Совъта отъ 14 того же апръля, для студента IV курса Добронравина Павла. Самыя рукописи, тотчасъ по полученія въ академіи, сданы въ библіотеку академіи для пользованія ими студента Добронравина.

Опредванан: Принять въ свъденію.

Х. Слушали: а) Заявленіе Юрисконсульта при Канцелярів Оберъ-Прокурора Снятвйшаго Синода д. с. с. В. П. Мордвинова отъ 4 сего іюня слідующаго содержанія: «Въ текущемъ году, въ LXXI выпускі Памятниковъ древней письменности и искусства, издаваемыхъ Императорскимъ Обществомъ любителей древней письменности, напечатанъ трудъ мой подъ веглавіемъ: «Записки капитана Якова Яковлевича Мордвинова, часть І, Журналъ о походахъ въ Содовки и на Валаамъ острова», подъ редавцією и съ примічаніями Владиміра Мордвинова». Экземпляръ этихъ записокъ, предназначенный мною для библіотеки С.-Петербургской духовной академіи, имъю честь препроводить при семъ въ Правленіе духовной академіи, покорнійше прося о полученіи посылаемой книги не оставить меня увідомленіемъ, по місту моего

служенія въ должности Юрисконсульта при Оберъ-Прокуроръ Святвёшаго Синода».

Справка. Д. с. с. В. II. Мордвиновъ увъдомленъ о полученія присланной имъ книги съ выраженіемъ благодарности отъ лица Совъта академіи отношеніемъ Преосвященнаго Ректора академіи отъ 10 сего іюня за № 859.

б) Представленіе библіотекаря академіи отъ 8 сего іюня за № 20 сладующаго содержанія: «Честь имаю довести до сваданія Совата академіи, что въ академическую бабліотеку пожертвованы вниги слад. лицами: 1) профессоромъ академіи д. с. с. Иваномъ Егоровичемъ Тропцкимъ 16 названій въ количества 92 томовъ, въ томъ числа 3 рукописи (одна на русскомъ и два на латинскомъ языка), 2) протојереемъ А. П. Щепинымъ два княги и одна брошюра, 3) смотрителемъ Макаріевскаго д. училища с. с. И. К. Херсонскимъ одна книга.

При семъ честь имъю представить списокъ пожертвованныхъ книгъ и самыя книги».

Опредълили: Книги и рукописи препроводить въ библіотекарю для внесенія ихъ въ каталогъ и храненія въ библіотекъ, за сообщеніе и пожертвованіе ихъ выразить благодарность Совъта.

На представленіи съ журналами №№ 4 и 8—10 послѣдовала резолюція Его Высокопреосвященства: «1888. Іюня 11. Къ исполненію».

## въдомость

о числ'в лекцій, пропущенных гг. наставниками академіи въ теченіе 1887—88 учебнаго года.

| <b>№</b> № | Гг. наставники академіи, про-<br>пустившіе лекціи.                    | под причины, по кото-<br>под причины, по кото-<br>под пропущены<br>лекціи. |
|------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
|            | Въ теченіе сентябр                                                    | я 1887 года.                                                               |
| 1.         | Исправляющій должность<br>инспектора соборный іеро-<br>монахъ Михаилъ | 1. Но болъзни.                                                             |
| 2.         | Заслуженный ординарный профессоръ И. Ө. Нильсвій.                     | 1.                                                                         |
| 3.         | Экстраординарный профессоръ С. А. Соллертинскій .                     | По случаю назначенія его присяжнымъ засъдателемъ въ окружномъ судъ.        |
| 4.         | Доцентъ А. П. Лопухинъ.                                               | 1. По бользии.                                                             |
| 5.         | Преподаватель В. И. Ла-<br>манскій                                    | 2. Digitized by Google                                                     |

| 34 M                | Гг. наставники академіи, про-<br>пустившіе лекціи.            | Число про-<br>пущенныхъ<br>лекцій. | Причины, но кото-<br>рымъ пропущены<br>лекціи. |  |
|---------------------|---------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------------------------------------------|--|
| Въ теченіе онтября. |                                                               |                                    |                                                |  |
| 1.                  | Преосвященный Антоній,<br>Ревторъ авадеміи                    | 1.                                 |                                                |  |
| 2.                  | Исправляющій должность инспектора соборный іеромонахъ Михаилъ | 1.                                 |                                                |  |
|                     | Ординарные профессоры:                                        |                                    |                                                |  |
| 3.                  | А. Л. Катанскій                                               | 1.                                 |                                                |  |
| <b>4</b> .          | Ө. Г. Елеонскій                                               | 2.                                 |                                                |  |
|                     | Экстраординарные профессоры:                                  |                                    | По болъзни.                                    |  |
| 5.                  | С. А. Соллертинскій                                           | 1.                                 |                                                |  |
| 6.                  | А. И. Пономаревъ                                              | 2.                                 |                                                |  |
| 7.                  | Доцентъ О. А. Тихомировъ.                                     | 1.                                 |                                                |  |
| 8.                  | Исправляющій должность доцента А. П. Высокоостровскій.        | 2.                                 |                                                |  |
| 9.                  | Лекторъ англійскаго языва<br>Ц. М. Нуровъ                     | 2.                                 |                                                |  |
| 10.                 | Преподаватель В. И. Ла-<br>манскій                            | 3.                                 |                                                |  |
|                     |                                                               |                                    | Digitized by GOOgle                            |  |

| <b>Nº Nº</b> | Гг. наставники академіи, про-                               | Число про-<br>пущевныхъ<br>лекцій. | Причины, по кото-<br>рымъ пропущены<br>лекціи.                                   |   |
|--------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---|
| _            | Въ теченіе н                                                | о я б                              | ря.                                                                              | _ |
| 1.           | Заслуженный ординарный профессоръ И. Е. Троицкій.           | 2.                                 |                                                                                  |   |
| 2.           | Исправляющій должность ординарнаго профессора Н. И. Барсовъ | 1.                                 |                                                                                  |   |
|              | Экстраординарные профессоры:                                |                                    |                                                                                  |   |
| 3.           | Т. В. Барсовъ                                               | 2.                                 |                                                                                  |   |
| 4.           | Протоіерей В. Г. Рождественскій.                            | 1.                                 | } По болъзни.                                                                    |   |
| <b>5</b> .   | С. А. Соллертинскій                                         | 1.                                 |                                                                                  | ; |
| 6.           | А. И. Пономаревъ                                            | 1.                                 |                                                                                  |   |
|              | Доценты:                                                    |                                    |                                                                                  |   |
| 7.           | А. П. Лопухинъ                                              | 1.                                 | ] -                                                                              |   |
| 8.           | И.Г.Троицвій                                                | 4.                                 | По случаю навна-<br>ченія его присли-<br>нымъ васёдателемъ<br>въ окружномъ судъ. |   |
|              | Исправляющіе должности до-<br>центовъ:                      |                                    |                                                                                  | : |
| 9.           | А. П. Высокоостровскій .                                    | 1.                                 | )                                                                                | 1 |
| 10.          | Іеромонахъ Антоній                                          | 1.                                 | Но болъзни.                                                                      | 1 |
| 11.          | Лекторъ англійскаго языка<br>П. М. Нуровъ                   | <b>1.</b> Die                      | lzed by Google                                                                   | : |

| <b>№ №</b> | Гг. наставники академіи, про-                                      | Число про-<br>пущенныхъ<br>лекцій. | Причины, по кото-<br>рымъ пронущены<br>лекціи.                                   |  |  |
|------------|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|            | Въ теченіе денабря.                                                |                                    |                                                                                  |  |  |
| 1.         | Исправляющій должность инспектора соборный іеро-<br>монахъ Михаилъ | 1.                                 | Но болъзни.                                                                      |  |  |
| 2.         | Ординарный профессоръ<br>М. И. Каринскій                           | 1.                                 |                                                                                  |  |  |
| 3.         | Эвстраординарные профессоры:<br>Н. В. Повровскій                   | 1.                                 | По случаю назна-<br>ченія его присяж-<br>нымъ засёдателемъ<br>въ окружномъ судѣ. |  |  |
| 4.         | С. А. Соллертинскій                                                | 1.                                 | По болѣзни.                                                                      |  |  |
| 5.         | А. И. Садовъ                                                       | 1.                                 |                                                                                  |  |  |
| 6.         | Доцентъ Ө. А. Тихомировъ.                                          | 5.                                 | По случаю назна-<br>ченія его присяж-<br>нымъ засъдателемъ<br>въ окружномъ судъ. |  |  |
|            | Исправляющие должности до-<br>центовъ:                             |                                    |                                                                                  |  |  |
| 7.         | Іеромонахъ Антоній                                                 | 1.                                 |                                                                                  |  |  |
| 8.         | В. С. Серебрениковъ                                                | 2.                                 |                                                                                  |  |  |
|            | Лекторы:                                                           |                                    |                                                                                  |  |  |
| 9.         | Нъ̀мецкаго языка Л. П.<br>Размуссенъ                               | 2.                                 | Но болъзни.                                                                      |  |  |
| 10.        | Англійскаго языка П. М.<br>Нурокъ                                  | 2.                                 |                                                                                  |  |  |
| 11.        | Преподаватель В.И.Ла-<br>манскій                                   | 2.                                 | Digitized by Google                                                              |  |  |

| N N | Гг. наставники академіи, про-<br>пустившіе лекціи.                 | Число про-<br>пущенныхъ<br>лекцій. | Причины, по кото-<br>рымъ пропущены<br>лекціи.                                                                                                                                             |
|-----|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | Въ теченіе января                                                  | 1888                               | года.                                                                                                                                                                                      |
| 1.  | Исправляющій должность инспектора соборный іеро-<br>монахъ Михаилъ | 1.                                 | По болъзни.                                                                                                                                                                                |
| 2.  | Заслуженный ординарный профессоръ И. Ө. Нильсвій.                  | 2.                                 | Послучаю отпуска                                                                                                                                                                           |
| 3.  | Исправляющій должность ординарнаго профессора Н. И. Барсовъ        | 1.                                 | ,                                                                                                                                                                                          |
|     | Экстраординарные профессоры:                                       |                                    | Но болъзни.                                                                                                                                                                                |
| 4.  | Протоіерей В. Г. Рождест-<br>венскій.                              | 1.                                 |                                                                                                                                                                                            |
| 5.  | Н. В. Покровскій                                                   | 1.                                 | По случаю команди-<br>рованія его въ Мо-<br>скву для принятія<br>участія въванятіяхъ<br>Предварительнаго<br>Комитета для вы-<br>работки программы<br>VIII А хеологич.<br>Съвада въ Москвъ. |
| 6.  | Доцентъ И. Г. Троицкій.                                            | 1.                                 |                                                                                                                                                                                            |
| 7.  | Исправляющій должность доцента В. С. Серебрениковъ.                | 2.                                 |                                                                                                                                                                                            |
| 8.  | Лекторъ англійскаго языка<br>П. М. Нурокъ                          | 2.                                 | По болъзни.                                                                                                                                                                                |
| 9.  | Преподаватель В. И. Ла-<br>манскій                                 | <b>3.</b> Dig                      | ized by Google                                                                                                                                                                             |

| .% <b>№</b> | Гг. наставники академіи, про-<br>пустившіе лекціи.                 | чиско про-<br>пущенныхъ<br>ленця. | Причины, по кото-<br>рымъ пропущвны<br>лекціи. |
|-------------|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------------|
|             | Въ теченіе ф                                                       | евра                              | A 8.                                           |
| 1.          | Исправляющій должность инспектора соборный іеро-<br>монахъ Михаилъ | 6.                                |                                                |
| 2.          | Заслуженный ординарный профессоръ М. О. Кояловичъ.                 | 2.                                |                                                |
|             | Экстраординарные профессоры:                                       |                                   |                                                |
| 3.          | Т. В. Барсовъ                                                      | 1.                                |                                                |
| 4.          | Протоіерей П. Ө. Нико-<br>лаевскій                                 | 2.                                | По болъзни.                                    |
| 5.          | А. И. Пономаревъ                                                   | 3.                                |                                                |
|             | Доценты:                                                           |                                   |                                                |
| 6.          | А. И. Лопухинъ                                                     | 2.                                |                                                |
| 7.          | Іеромонахъ Антоній                                                 | 1.                                |                                                |
| 8.          | Исправляющій должность доцента В. С. Серебрениковъ.                | 1.                                |                                                |
|             | ;<br>!                                                             |                                   | Digitized by Google                            |

| N N       | Гг. наставники академіи, про-<br>пустившіе лекціи.                 | Число про-<br>пущениыхъ<br>лекцій. | Причины, по которымъ пропущвны лекціи.                                            |
|-----------|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|           | Въ теченіе и                                                       | арт                                | <b>a.</b>                                                                         |
| 1.        | Исправляющій должность инспектора соборный іеро-<br>монахъ Михаилъ | 1.                                 |                                                                                   |
|           | Экстраординарные профессоры:                                       |                                    | Но болвзни.                                                                       |
| 2.        | Т. В. Барсовъ                                                      | 1.                                 |                                                                                   |
| 3.        | Н. А. Скабалановичъ                                                | 4.                                 | По случаю навначения<br>его присляжнымъ васъ-<br>дателемъ въ окруж-<br>номъ судъ. |
| 4.        | С. А. Соллертинскій                                                | 2.                                 |                                                                                   |
| <b>5.</b> | А. И. Пономаревъ                                                   | 1.                                 |                                                                                   |
| 6.        | Доцентъ іеромонахъ Антоній                                         | 2.                                 | } По болъзни.                                                                     |
| 7.        | Исправляющій должность доцента В. С. Серебрениковъ.                | 1.                                 |                                                                                   |
| 8.        | Преподаватель В. И. Ла-<br>манскій                                 | 2.                                 |                                                                                   |
|           | Въ теченіе а                                                       | пръ                                | ля.                                                                               |
| 1.        | Экстраординарный профессоръ С. А. Соллертинскій                    | 2.                                 | Ho 60-4                                                                           |
| 2.        | Лекторъ нѣмецкаго языка<br>Л. П. Размуссенъ                        | <b>2</b> eigiti.                   | По болвани.                                                                       |

5 вып. (начало толков, книги пр. Исаів) ц. 75 к., съ перес. 1 р.; 6-й вып. (продолж. толк. Исаів) ц. 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к., 7-й вып. (толк. книги пр. Мяжея), ц 50 к. безъ перес. к 60 к. съ перес; 8-й выпускъ (продолж. толк. Псалмовъ ц. 1 р. безъ перес. и 1 р. 15 к. съ перес; вып. 9-й (продолж. толк. на книгу св. прор. Исаів) цвна 1 р. безъ перес. и 1 р. 25 к. съ перес.

## ПРОДАЮТСЯ ЕЩЕ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ:

1) Объ отношенім писателей классическихъ къ библейскимъ по возарѣнію христіанскихъ апологетовъ. Соч. проф. спб. дух. акад. *Е. И. Ловячина*. 1872 г. Цъна 1 р. 25 к., съ цересылкою 1 р. 50 к.

Исторія Санктпетербургской Духовной Акэдеміи. Соч. И. А. Чистовича. Цъна
 р. съ перес. С.-Петербургская Духовизя Аладемія ва послъднія 30 лътъ (1858—

1888 гг.) Его же. 1889 г. Цвна 3 руб.

3) Семейная жизнь въ русскомъ расколь. Историческій очеркъ раскольническаго ученін о бракъ. Выпускъ 1-й (отъ начала раскола до царствованія императора Николая I). Соч. проф. академін И. Ө. Нильского. Цена 1 р. 75 к. съ перес. 2 р. Выпускъ 2-й (царствованіе импер. Николая I) Цена 1 р. съ перес. 1 р. 25 к. Нъсколько словъ о русся, расколь Его жее Ц. 75 к. съ пер.

4) Исторія возсоединенія западно-русскихъ уніатовъ старыхъ временъ. Сод. М. О. Кояловича. (Стр. XI и 400) Цвна 2 съ перес. Историческая живучесть русскаго народа и ея культурныя особенности. Его же. 1883 г. Ц. 25 к. съ перес.

5) Объ апонрисисъ Христофора Филалета. Ивслъдованіе Н. А. Скабалановича. Спб. 1873 г. Цъна 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к. Византійское государство и церновь въ XI в. Его же. Спб. 1884. Ц. 3 р

6) Отношеніе греч. перевода LXX толк. къ еврейскому мазоретскому тексту въ книгъ пророка Іеремін. Изсл. И С. Якимова. Цъпа 1 р., съ перес. 1 р. 25 к. 7) Догматическое ученіе о семи церковныхъ таинствахъ въ твореніяхъ древнъйшихъ отповъ и писателей церкви до Оригена включительно. Проф. А. Л. Ка-

танскаго. Спб. 1877 г. Ц 2 р. 50 к. съ пер. (26 1/2 печ. л.)
8) Историческое обозрѣніе священ инигъ Новаго Завѣта. Выпускъ первый.

Свящ. В. Г. Рождественскаго 1878 г. (263 стр.) Ц. 1 р. 25 к. съ пер.

9) Константинопольскій патріархъ и его власть надъ русскою церковію. Соч. проф. Т. В. Барсова 1878 г. Цена 3 р. сь перес

10) Историческіе, критическіе и полемическіе опыты Проф. Н. И. Барсова. 1878 г. (567 стр.) Цвна 3 р. съ перес. Матеріалы для біографіи Иннокентія, архіеп. жерсонскаго, изданіе его же Выпускъ 1-й Спб. 1884 г. Ц. 2 р. Вып. 2-й. Ц 2 р. Исторія первобытной христіанской проповъди (до IV в.) Его же Спб. 1885 г. Ц. 1 р. 50 к. съ перес.—Какъ училъ о крестномъ знаменіи всероссійскій патріархъ Іовъ (1589 г.)? Спб. 1890. Его жее. Ц. 25 к.

11) Классифинація выводовъ. Проф. М. И. Каринскаю, Цвиа 2 р. Его же: Объ истинахъ самоочевидныхъ. Спо. 1893 г. вып. І. Ц. 1 р. 25 к. безъ пер.

и 1 руб. 50 коп съ перес.

12) Происхожденіе древне-христіанской базилики. Проф. Н. В. Покровскаго. Цівна 1 р. 75 к. безъ перес., 2 р. съ перес.—Его же: Евангел!е въ памятникахъ мнонографіи, съ 225 рис. Спб. 1892 г. Ц. 10 руб.; Его же: Ствиныя рослиси въ древнихъ храмахъ, Москва. 1890 г. Ц. 6 руб. съ пер.—Его же: Очерки памятниковъ правосл. иконографіи и искусства. Вып. 1 съ 46 рис. Ц. 2 р. съ перес.

13) Дидантическое значеніе священной исторіи въ кругь элементарнаго обра-

зованія. Вып. 1-й. С. А. Соллертинскаго. Спб. 1883 г. Ц. 2 р. 25 к.

14) Виссаріонъ Никейскій. Его двятельность на ферраро-флорентійскомъ соборъ, богословскія сочиненія и впаченіе въ исторіи гуманизма. Проф. А. И. Садова. Спб. 1883 г. Ц. 2 р.

15) Исторія Израильскаго народа въ Египть отъ поселенія въ земль Гесемь до египетскихъ казней. Соч. проф. Ө. Г. Елеонскаго. Спб. 1884 г. Ц. 2 р.

16) Религіозное, общественное и государственное состояніе евреевъ во время судей. Доц. Ив. Г. Троицкато, 1885 г. и 1886 г. Цъна съ перес. 2 р.

17) Вопросъ о папской власти на Констанцкомъ соборъ. Т. А. Налимова. Спб.

1890 г. Ц. 2 р. 50 к.

18) Блаж. Осодорить, спископь Киррскій, его жизнь и литературная дѣятельность. Церк.-истор. изслъдованіс Н. Н. Глубоковскаго. Томы 1—II. Цѣпа за оба тома 7 р., съ перес. 7 р. 75 к. Его же:—О пасх. вечери Христовой и объ отпошеніяхъ къ Господу совр. Ему сврейства. Ц. 1 р. съ перещите объ

19) Ученіе Локна о прирожд. началахъ знанія и дъятельности. Доц.  $B.\ C.\ Ce^{-1}$ 

ребреникова. Свб. 1892, Ц. 2 руб. 25 к.; за пер. 35 коп.

| IV.   | Новое положеніе объ управленіи церквами и ду-<br>ховенствомъ военнаго и морского въдомствъ (IV. О<br>церквахъ военнаго и морского въдомствъ. — V. Объ<br>отношеніи церквей и духовенства означенныхъ въ-<br>домствъ къ енархіальной власти. — VI. О судопро-<br>наводствъ по проступкамъ и преступленіямъ духов-<br>ныхъ лицъ этихъ въдомствъ. — VII. О штатъ упра-<br>вленія протопресвитера военнаго и морского ду-<br>ховенства. — Общіе выводы изъ разсужденія). Проф. |                          |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
|       | Т. В. Барсова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 435- 477                 |
| V.    | Кораблекрушеніе ап. Павла на Средиземномъ мо-<br>р'в при світт новійших археологических от-<br>крытій (Посягательства отрицательной критвки<br>на книгу Діяній. — Подтвержденіе ея историче-<br>ской достов'ярности новійшими открытіями въ об-<br>ласти арлеологіи и эпиграфіи. — Провірка исторіи                                                                                                                                                                        | 190 111                  |
|       | кораблекрушенія). А. Л. Павловича                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 478-51.                  |
| VI.   | Къ мествсотавтію дня рожденія святителя Але-<br>ксія, митрополита всея Россіи, московскаго чудо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                          |
|       | творца. С. А. К-го                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5 <b>05</b> —510         |
| VII.  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                          |
|       | дія Великанова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 511-519                  |
| VIII. | Новости русской и ипостранной литературы. До-<br>цента П. Н. Жуковича и проф. А. П. Лопухина.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>517</b> — <b>52</b> 7 |
|       | Въ особомъ приложении:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                          |

- Тодкованіе на книгу пророка Исаім. Проф. И. Г. Тронцкаго.
- Протоколы засъданій Совъта С.-Петербургской Духовной Академіи.

## Почтовый ящикъ редакціи:

ZZZ. По разсмотрении доставленныхъ вами матеріаловъ среди нихъ не оказалось такихъ которыми могла бы воспользоваться редакція.

М. С-ову. Ваша мопографія не въ достаточной степени соотвътствует водачамъ редакцій и потому не можетъ разсчитывать на скорое помъщен

К. А. Д.-Б—оу. При крайней ограниченности мъста въ журналъ, заним з--маго срочными статьями, редакція пе можеть объщать вамъ скораго помъщен. 
ввшей статьи.

 $B.\ 3$ -му. Подобнаго рода разсужденія не соотвътствують программі наше.

журпала.

Прим. Авторы статей, не желающіе получать отвъты редакцін въ ея статовом в ищикъ подъ прозрачными ипиціалами, благоволять сообщать ей условные знаки для означенниго род отвътовъ.

Адресъ редакціи «Христіанскаго Чтенія»: СПБ.. Певскій проспектъ, д. № 182, кв. 2. Для личныхъ объясненій редакція открыта по вторникамъ и четвергамъ отъ 3 до 4 час. пополудни.

Печатать дозволяется. Спб., 5 поября 1893 г. Экстраординарный профессоръ С.-Иетербургской Духовной Академін Александра Лопулина. This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



2044 105 194 989